

# سُلْسُلِمَ الْقِرَانِ فِي الدِّراسُاتِ الْغِرِبَيْةِ ﴿ ٨

# القرآن الكريم في الدراسات الاستسرّافية

دراسة تقوميّة نقديّت



تا لي*ف* الشيخ محمود عل*ي س*رائب







# سلْسلةالقِرآن في الدِّراسُات الغِربَيَةِ

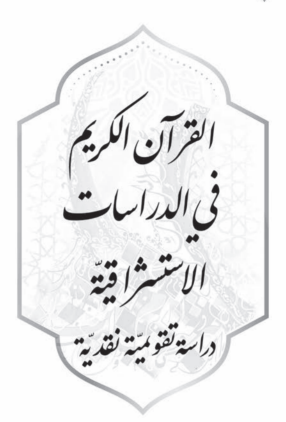
القرآن الكريم في الدراسات الاستسژاقيةً

دراسة تقوميّة نقديّة

الشيخ محمود علي سرائب



# ساسْلةالِقِرآن في الدِّراسُات الغِرببَّةِ



الشيخ محمود علي سرائب

سرائب، محمود علي، مؤلف.

القرآن الكريم في الدراسات الاستشراقية: دراسة تقويمية نقدية / تأليف الشيخ محمود على سرائب الطبعة الأولى النجف، العراق: العتبة العباسية المقدسة، المركز الإسلامي للدراسات الاستراتيجية، 1442 هـ = 2021.

496 صفحة ؛ 24 سم.-(سلسلة القرآن في الدراسات الغربية ؛ 8) يتضمن إرجاعات ببليوجرافية 473-496 .

ردمك: 9789922625621

1. القرآن-دفع مطاعن. 2. الاستشراق والمستشرقون. أ. العنوان.

LCC: BP130.1.S27 2021

مركز الفهرسة ونظم المعلومات التابع لمكتبة ودار مخطوطات العتبة العباسية المقدسة فهرسة اثناء النشر



| V         | مقدِّمة المركز                                                                          |
|-----------|-----------------------------------------------------------------------------------------|
|           | المدخل                                                                                  |
| ُليّاتها: | الفصل الأوّل: الحركة الاستشراقيّة: مفهومها، مراحلها، أهدافها، وآ                        |
|           | ١. تعريف الاستشراق والمستشرق                                                            |
| ۲٥        | ٢. نبذة تاريخية مختصرة عن مراحل الحركة الاستشراقية                                      |
| ٤١        | ٣. علاقة الاستشراق بالتبشير(التنصير) والاستعمار                                         |
| ٤٩        | ٤. أهداف الحركة الاستشراقية ودوافعها                                                    |
| ٦٣        |                                                                                         |
|           | الفصل الثاني: الحركة الاستشراقيّة: مدارسها، مجالاتها، وخصائصها،                         |
|           | الفصل الثاني: الحركة الاستشراقيّة: مدارسها، مجالاتها، وخصائصها، ودوافعها لدراسة القرآن: |
| VV        |                                                                                         |
| ١٣٧       | ٢. الدراسات الاستشراقية، المجالات والخصائص                                              |
| 170       | ٣. دوافع المستشرقين لدراسة القرآن الكريم                                                |
| بة:       | الفصل الثالث: مناهج المستشرقين في الدراسات الإسلاميّة والقرآن                           |
|           | ١. المناهج العامّة للمستشرقين                                                           |
| ۲۰۱       | ٢. مناهج المستشرقين في دراستهم للقرآن                                                   |

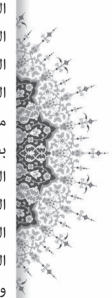
## الفصل الرابع: القرآن: مصدره، وتاريخه، وترجمته عند المستشرقين:

| YTV            | ١. حقيقة القرآن ونظريّات الوحي عند المستشرقين                                 |
|----------------|-------------------------------------------------------------------------------|
| YV0            | ٢. القرآن في دوائر المعارف والمعاجم القرآنية الاستشراقية                      |
| ل القرآنيّ ٩٥٢ | <ul> <li>٣. آراء المستشرقين في مصادر القرآن الكريم وموثوقيّة النصّ</li> </ul> |
| ٣٣٥            | ٤. ترجمة القرآن الكريم (دراسة نقدية)                                          |
| :              | الفصل الخامس: مباحث علوم القرآن في دراسات المستشرقين                          |
| ٣٦٩            | ١. جمع القرآن الكريم                                                          |
| <b>۳</b> ለዓ    | ٢. المكّي والمدني                                                             |
| ξ·ο            | ٣. آراء المستشرقين في نسخ القرآن الكريم                                       |
| ٤٢٣            | ٤. إعجاز القرآن                                                               |
| ٤٣٣            | ٥. آراء المستشرقين في القراءات القرآنية                                       |
| ٤٥٣            | ٦. شبهات المستشرقين على الأخطاء اللغوية في القرآن                             |
| ٤٦٦            | الخاتمة                                                                       |
| ٤٧٢            | فهرس المصادر والمراجع                                                         |

#### 

الحمد لله ربِّ العالمين والصلاة والسلام على أشرف الخلق وأعزّ المرسلين سيّدنا ونبيّنا أبي القاسم محمد بن عبد الله عَيْنَالله، وعلى آله الطيّبين الطاهرين.

أُوْلِي المستشرقون الغربيّون اهتمامًا كبيرًا بالقرآن الكريم نشأ في كثير من الأحيان من المخاوف التي استحوذت على عقليّة الإنسان الغربيّ ونظرته إلى الإسلام نظرة المنافس المهدِّد له باستلاب حضارته وثقافته، فظهر الجدل ضدّ القرآن الكريم مبكِّرًا، منذ القرون الوسطى في الغرب، في الخطاب الدينييّ اليهوديّ والمسيحيّ على لسان يوحنا الدمشقيّ (ت: ٧٤٩م)، وموسى بن ميمون (ت: ١٢٠٤م)، وتوما الأكويني (ت: ١٢٧٤م)، ورئيس دير كلوني بطرس المبجَّل (ت: ١١٥٦م) الذي كان أوّل من شجّع على مشروع ترجمة القرآن الكريم إلى لغة غربيّة ودعمه، فظهرت أوّل ترجمة للقرآن إلى اللغة اللاتينيّة على يد البريطاني روبرت كيتون (Robert of Ketton) في الفترة الممتدة بين (١١٥٦-١١٥٧م)، ثمّ تتابعت من بعدها الترجمات إلى اللغات الأوروبيّة المختلفة؛ كالإنكليزيّة، والفرنسيّة، والألمانيّة، والإيطاليّة، والهولنديّة، والإسبانيّة، والروسيّة، ... ولم يقتصر عمل المستشرقين على هذا المجال بالنسبة للقرآن الكريم، بل اتّسعت جهودهم إلى مجالات أخرى تتعلّق بالقرآن الكريم؛ كعلوم القرآن والتفسير والدراسات القرآنيّة، فبرزت في هذا الصدد شخصيّات استشراقيّة عدّة تنتمي إلى مدارس استشراقيّة أوروبيّة؛ ألمانيّة، وبريطانيّة، وفرنسيّة، ومجريّة...؛ من قبيل: الألمانيّ تيودور نولدکه (Theodor Noldke) (ت: ۱۹۳۰م)، ومواطنه رودی باریت (Rudi



# القرآن الكريم في الدراسات الاستسژاقيةً



(Paret (ت: ۱۹۸۳م)، والمجريّ إجنتس جولدتسيهر (Richard Bell) (ت: ۱۹۵۲م)، والفرنسيّ (۱۹۲۱م)، والبريطانيّ ريتشارد بيل (Richard Bell) (ت: ۱۹۷۲م)، والأستراليّ آرثر جفري (Regis Blachere) (ت: ۱۹۷۹م)، والأستراليّ آرثر جفري (Jeffery (ت: ۱۹۵۹م)، ... ووصلت هذه الجهود الاستشراقيّة في مجال دراسة القرآن إلى مرحلة إصدار موسوعات خاصّة؛ كـ«موسوعة القرآن» التي صدرت ما بين القرآن إلى مرحلة إصدار موسوعات خاصّة؛ كـ«موسوعة القرآن» التي صدرت ما بين بحثيّة أخرى؛ كمشروع الموسوعة القرآنيَّة الألمانيَّة (Corpus Coranicum)، الذي بدأ تنفيذه عام ۲۰۰۷م، وتستمرُّ فعاليَّاته حتَّى العام ۲۰۲۵م، والمشروع الداعم له ردسيّ.

وقد أدّت هذه الجهود الاستشراقيّة في أغلب ما نتج عنها -عن تعمّد أو عن قلّة إطلاع وعلم ودراية - إلى الوقوع في أخطاء خطيرة وجسيمة لا تليق بالقرآن الكريم؛ وهو منزّه عنها؛ ما استدعى ذلك ردودًا من قِبَل العلماء والباحثين المسلمين على مدار العقود المنصرمة.

ويأتي هذا الكتاب بوصفه أحد الجهود العلميّة والتحقيقيّة المبذولة في التعرّف على جهود المستشرقين القدامى في ترجمة القرآن الكريم ودراسة دوافعهم لدراسة القرآن، ومناهجهم في فهم القرآن، إذافة إلى بيان الرأي الحق في الوحي وجمع القرآن وإعجازه، وغيرها من الموضوعات القرآنية الرئيسة، التي سعى المستشرقون لحرفها عن الحقيقة والواقع، ونقد مقولاتهم وتصحيح أخطائهم ودرء شبهاتهم في هذا الصدد.

نرجو أن يقدِّم هذا الكتاب إضافة علميّة وبحثيّة مرجعيّة للباحثين وللطلاب في تعرّفهم على جهود الحركة الاستشراقيّة في مجال الدراسات القرآنيّة ومدارسها وأقطابها ومدارسها ومقولاتها ونقد هذه المقولات.

والله الموِّفق

المركز الإسلاميّ للدراسات الاستراتيجيّة

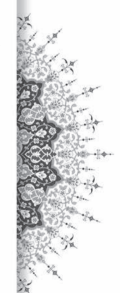
#### بنسب وٱللَّهِ ٱلرَّحْمَزَ ٱلرِّحِيمِ

هذه الدراسة جهد علميّ، وبحثيّ متواضع في عرض دراسات المستشرقين عن القرآن الكريم ونقدها، وأبرز أعمالهم الفكريّة والعلميّة في هذا المجال.

وقد حاولنا قدر الإمكان أن تتسم دراستنا بالعلميّة، والموضوعيّة، خصوصًا إزاء تلك الدراسات التي طغى عليها الهوى والتعصّب حينًا، وملامح التبشير تارة أخرى.

وقد دفعنا لكتابة هذا الكتاب دوافع كثيرة على رأسها الحبّ والعشق للقرآن الكريم، وهذا أمر طبيعي تفرضه طبيعة اعتقادنا بقداسة هذا الكتاب وألوهيته وكونه المنجي للبشريّة من مستنقع الظلم والضلال، بالإضافة لما يتمتّع به من جاذبيّة خاصّة، جذبت قلوب الملايين من غير المسلمين فكيف بنا وقد تربيّنا على تلاوته، وحفظه، وفهمه، منذ نعومة أظفارنا.

بالإضافة إلى ما تعرّض ويتعرّض له هذا الكتاب المقدّس من تشويه متعمّد، وتضليل الناس عن سماعه والاهتداء بهديه، وهو منهج قديم قد حدّثنا عنه القرآن نفسه: ﴿ وَقَالَ اللَّا اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللل



<sup>[</sup>١] سورة فصِّلت، الآية ٢٦.

### القرآن الكريم في الدراسات الاستسژاقيةً



ظاهره علمي، وحقيقته وجوهره لا تختلف عمّا كان في السابق، فأصبح اللغو له طرق علميّة من خلال إصدار عشرات المجلاّت، وآلاف الكتب، وعقد مئات الندوات والمؤتمرات، وإنشاء عشرات المعاهد التعليميّة، والفروع التخصّصيّة الجامعيّة، وغير ذلك من طرق ووسائل، كلّ ذلك من أجل صرف الناس عن القرآن، وتصغيره في أعينهم، وإبعاده عن نمط حياتهم، وصناعة مستقبلهم، وجعله كتاب تاريخ لا كتاب حياة تصنع من خلاله الحضارة الإنسانيّة.

وقد كان القرآن الكريم وما زال محطّ أنظار المستشرقين؛ لأنّه مصدر القوّة في حياة المسلمين، ومنبع الرؤية في حضارتهم، والموجّه لحركتهم، ولمناحي التفكير لديهم. وكما كذّب مشركو قريش بالقرآن في السابق، واعتبروه شعرًا مرّة، وسحرًا أخرى، وكهانة مرّة، وأساطير الأوّلين مرّات، وكما رموا صاحب الرسالة بالافتراء والكذب تارة، وبالجنون تارة أخرى، وبحثوا له عن مصدر في الأرض؛ كانت أغلب جهود الاستشراق لا تخرج عن هذه التوجّهات والتوجيهات.

وباختصار ما زالت ملاحقة المتهم في زعمهم وهو نبيّ الإسلام قائمة، والمحكمة منعقدة، والقضاة أبرموا حكمهم، وأنزلوا أشدّ العقوبة على المتّهم ورسالته، من دون سماع لصاحب الرسالة وأدلّته، ومعرفة بكتاب الله وعظمته، بل افترضوا رسالة ما، ومرسلًا ما، ووجّهوا لهما سهام النّقد، وعند التدقيق في كلامهم نراهم قد أخطؤوا الإصابة، فلا من أصابوه بمقتل -حسب زعمهم- هو القرآن الكريم، ولا من تحدّثوا عنه، وعن نهجه، وسيرته وفكره، هو الرسول الأمين محمد .

وإن كانت هذه الدراسة لا تنفي وجود بعض الدراسات المنصفة والجادّة في مجال الدراسات القرآنيّة والإسلاميّة بشكل عامّ، والتي يمكن البناء على بعضها، ولكن ساحتنا لا تزال عطشي لمثل هذه الدراسات.

ولتحقيق غاية هذا الكتاب المتمثّلة في بيان عناصر الضعف العلمي والبحثيّ في دراسات المستشرقين للقربن الكريم، إضافة إلى النقد المنهجيّ، وتصويب العديد من الشبهات التي سعى المستشرقون إلى تكريسها حول القرآن، والوحي، ونبي



الإسلام...، بحسب ما يحملون من أهداف وخلفيات تجاه الدين الإسلامي. وقد تضمّن هذا الكتاب الفصول الآتبة.

الفصل الأوّل: الحركة الاستشراقيّة: مفهومها، مراحلها، أهدافها، وآليّاتها.

الفصل الثاني: الحركة الاستشراقيّة: مدارسها، مجالاتها، وخصائصها، ودوافعها لدراسة القرآن.

الفصل الثالث: مناهج المستشرقين في الدراسات الإسلاميّة والقرآنيّة.

الفصل الرابع: القرآن: مصدره، وتاريخه، وترجمته عند المستشرقين.

الفصل الخامس: مباحث علوم القرآن في دراسات المستشرقين.

الخامّة: وتضمّنت استخلاصات الدراسة، ونتائجها، وتوصياتها.



# الفصل الأول: الحركة الاستشراقيّة مفهومها، مراحلها، أهدافها، وآليّاتها



# المبحث الأوّل

تعريف الاستشراق والمستشرق:





### المطلب الأوّل: المفهوم اللغويّ للاستشراق:

إنّ كلمة (استشراق) على وزن استفعال، مصدر للفعل (استشرَق)، وأصله فعل ثلاثي (شَرَقم)زيد بثلاثة أحرف: الألف والسين والتاء، كما في استغفر، طلب الغفران، واستفهم، طلب الفهم، والمعنى طلب الشرق، وليس هناك معنى محصّل لطلب الشرق إلا طلب علوم الشرق وآدابه ولغاته وأديانه وما شاكل ذلك، وتشير لفظة (شرق) حسب المعجم الوسيط من: شَرَقَت الشمسُ تشرُق شُروقًا وشَرُقًا، واسم الموضع المشرِق، و(الشُرَّق) جهة شروق الشمس، و(شرَّق) أخذَ في ناحية المشرق.

وفي معجم مقاييس اللغة: شرق: أصل واحد يدلّ على إضاءة وفتح. من ذلك شرقت الشمس إذا طلعت، وأشرقت إذا أضاءت، والشروق: طلوعها"، ومن خلال تتبع استعمال هذه الكلمة في المعاجم اللغوية نخرج بهذه النتيجة: إنّ الأصل الواحد في هذه المادّة: هو الطلوع مع الإضاءة. وعلى هذا لا يصحّ أن يقال: شرق الرجل. ويدلّ على هذا المعنى استعمالها في مقابل الغروب بمعنى البعد والغيبة، والعشاء بمعنى الظلام، كما في: ﴿ يُسَبِّحُنَ بِاللَّعَشِيّ وَالْإِشْرَاقِ ﴾ إلى الظلام، كما في: ﴿ يُسَبِّحُنَ بِاللَّعَشِيّ وَالْإِشْرَاقِ ﴾ الظلام، كما في: ﴿ يُسَبِّحُنَ بِاللَّعَشِيّ وَالْإِشْرَاقِ ﴾ الشرق المعنى البعد والغيبة، والعشاء بمعنى الظلام، كما في: ﴿ يُسَبِّحُنَ بِالْعَشِيّ وَالْإِشْرَاقِ ﴾ المعنى البعد والغيبة، والعشاء بمعنى البعد والغيبة والعشاء بمعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى والمعنى والمع

ولذا يرى بعض الباحثين أن كلمة استشراق لا ترتبط فقط بالمشرق الجغرافي وإنما تعني أن الشرق هو مشرق الشمس ولهذا دلالة معنوية؛ بمعنى الشروق والضياء والنور بعكس الغروب؛ بمعنى الأفول والانتهاء.

<sup>[</sup>۱] أنيس، إبراهيم؛ منتصر، عبد الحليم؛ الصوالحي، عطيَّة؛ خلف الله أحمد، محمَّد: المعجم الوسيط، لا ط، القاهرة، مجمع اللغة العربيَّة، لا ت، ج١، ص٤٨٦.

<sup>[</sup>۲] ابن فارس، أحمد: معجم مقاييس اللغة، تحقيق: عبد السلام محمَّد هارون، لا ط، قم المقدَّسة، مكتبة الإعلام الإسلاميّ، ١٤٠٤هـــق، ج٣، ص٢٦٤.

<sup>[</sup>٣] سورة ص، الآية ١٨.

<sup>[</sup>٤] سورة النور، الآية ٣٥.

<sup>[</sup>٥] انظر: المصطفويّ، حسن: التحقيق في كلمات القرآن الكريم، لا ط، لا م، مؤسَّسة الطباعة والنشر وزارة الثقافة والإرشاد الإسلاميّ، ١٤١٧هـق، ج٦، ص٤٤.



وإذا رجعنا إلى اللغات الأوروبيّة فثمة تعريف للشرق، ليس المراد منه الشرق الجغرافي، وإنما الشرق المقترن بمعنى الشروق والضياء والنور والهداية، وهو قريب من المدلول اللغوى لهذه الكلمة.

فلفظ ORIENT في الدراسات الأوروبية يشير إلى منطقة الشرق المقصودة بالدراسات الشرقية بكلمة تتميز بطابع معنوي وهو: Morgenland وتعني بلاد الصباح، ومعروف أنّ الصباح تشرق فيه الشمس، وتدل هذه الكلمة على تحول من المدلول الجغرافي الفلكي إلى التركيز على معنى الصباح الذي يتضمن معنى النور واليقظة، وفي مقابل ذلك نستخدم في اللغة كلمة Abendland وتعني بلاد المساء لتدل على الظلام والراحة.

وفي اللاتينية تعني كلمة Orient: يتعلَّم أو يبحث عن شيء ما، وبالفرنسية تعني كلمة Orientation: يتعلَّم أو أرشد، وبالإنجليزية Orientation، تعني «توجيه الحواس نحو اتجاه أو علاقة ما في مجال الأخلاق أو الاجتماع أو الفكر أو الأدب نحو اهتمامات شخصية في المجال الفكري أو الروحي» الم

على الرغم من أن كلمتي «east» و«orient» مترادفتان في الدلالة على الجهة معنى «الشرق» إلا أن الكلمة «east» تأتي في الغالب للدلالة على الجهة الشرقية والجانب الشرقي من كلّ شيء، للدلالة على النصف الشرقي من الكرة الأرضية، بينما تطلق كلمة «orient» في الغالب على الأقطار الواقعة في الشرق من البحر الأبيض المتوسط وأوروبا. ورجما كان هذا هو السبب في اقتباس مفردة «الاستشراق» و«المستشرق» من الكلمة الثانية، وشاع مصطلح وقتباس مفردة «الاستشراق» وبطبيعة الحال هناك نوع من التسامح في ترجمة كلمة «Orientalism» إلى الاستشراق؛ وذلك لأن اللاحقة «اله» تدلّ على معرفة الأشياء «المتعلقة بالشرق» وليس «الناحية الشرقية من الأرض»

<sup>[</sup>۱] الشاهد، محمَّد: "الاستشراق ومنهجيَّة النقد عند المسلمين المعاصرين"، مجلَّة الاجتهاد (مجلَّة متخصُّصة تعنى بقضايا الدين والمجتمع والتجديد العربيّ الإسلاميّ)، العدد ۲۲، السنة ٦، ١٩٩٤م، ص١٩٦-١٩٧.



إلا إذا اعتبرنا مفهوم «الشرق» يطلق على ما هو أعم من الأراضي الشرقيّة وجميع ما يرتبط بها الله المالة المالة

وبذلك يتبيّن أن مصطلح الاستشراق ليس مستمدًا من المدلول اللغوي، بل من المدلول المعنوي لشروق الشمس التي هي مصدر العلم الله.

وفي الثقافة الإسلاميّة، يطلق على أحد أبرز المدارس الفلسفية اسم المَدرسة الاشراقيَّة المأخوذ من لفظ أشرقَ: وهي المدرسة التي ترى أن المعرفة تتمّ عن طريق ظهور الأنوار العقليّة ولمعانها وفيضانها بالإشراقات على النُّفوس عند تحرّرها، ويطلق اسم الاشراقيين بالأخصّ على شهاب الدين السّهرورديّ وأتباعه.

وما يؤكّد هذا المعنى أنّنا نلحظ حصول تطوّر في معنى كلمة الاستشراق شملت مصر وبلاد شمال أفريقيا، وشمال غرب أفريقيا المسمى بالمغرب، وإن كان الاستشراق مدلولًا لفظيًّا مختصًا بالبلدان الشرقيّة دون غيرها وهذا يدلّل على أن مدلول كلمة الاستشراق ليست محصورة بالجهة المكانية، بل له علاقة بالجنبة المعنوية للكلمة.

ويمكن القول نتيجةً لما تقدّم أنّ مدلول كلمة الاستشراق وربطه بالشرق يعني في المقام الأول المنطقة التي أشرقت فيها شمس المعرفة، وليست الشمس بمعناها الحسي.

<sup>[</sup>۱] انظر: زماني، محمَّد حسن: "الاستشراق تاريخه ومراحله"، مجلَّة دراسات استشراقيَّة (مجلَّة فصليَّة تعنى بالتراث الاستشراقيّ عرضًا ونقدًا)، بيروت، المركز الإسلاميّ للدراسات الاستراتيجيَّة التابع للعتبة العبَّاسيَّة المقدَّسة، العدد ١، السنة ١، ٢٠١٤م، ص١٧٦. [۲] انظر: النعيمي، عبد الله محمَّد الأمين: الاستشراق في السيرة النبويَّة دراسة تاريخيَّة لآراء (وات-بروكلمان-فلهاوزنم)قارنة بالرؤية الإسلاميّة، القاهرة، المعهد العالميّ للفكر الإسلاميّ، ١٩٩٧م، ص١٦.

### المطلب الثاني: المفهوم الاصطلاحي للاستشراق:

إنّ المفهوم المقابل للاستشراق هو مفهوم الاستغراب. والأوّل لغة كما تقدّم مأخوذ من الشرق بالمعنى المعنوي لا الحسي فقط، أو طلب الشرق بمعنى طلب علوم الشرق، والثاني مأخوذ من الغرب جهةً أو بمعنى طلب الغرب، والاستغراب اصطلاحًا هو علم يُعنى بدراسة الغرب، على غرار الاستشراق، الذي أطلق على دراسة المجتمعات والثقافات الشرقبة.

ولم ترد كلمة «الاستشراق» orientalism، المشتقة من مادة «ش ر ق» في أي من المعاجم العربية القديمة، وربا كان المعجم العربي الحديث الوحيد الذي يشير إلى واحد من مشتقاتها هو معجم «متن اللغة» للشيخ أحمد رضا، وأغلب المعاجم الحديثة تعرّضت للفظ استشرق بإيراد فعلها «استشرق» وإتباعه بشرحه له؛ وهو «طلبَ علوم الشرق ولغاتهم»، مع وصف الكلمة بأنها «مولدة عصرية» تطلق على من «يعنى بذلك من علماء الفرنجة» ألى وفعل «استشرق» العربي مشتق من كلمة «الاستشراق» المترجمة لكلمة «مستشرق» الإنجليزية و«orientalism» الفرنسية، حديثتَي العهد، واستخدمت كلمة «مستشرق» ترجمة لكلمة «orientalist» لتصف المشتغل المعرف.

وإذا قمنا بعملية رصد لتعريفات الاستشراق الواردة في الكتب والأبحاث والرسائل الجامعية فنجد بعضًا منها عامًا، وبعضها خاصًا، قد ركز على نقطة ما تتناسب مع جهة بحثه، وبعضها يجرّم الاستشراق بكل أشكاله، وبعضها يعتبر الاستشراق علمًا، وبعضها يراه أقرب إلى الحركة من العلم، وهكذا... وفي الآتي نعرض بعضًا من هذه التعاريف:

<sup>[</sup>۱] انظر: رضا، أحمد: معجم متن اللغة العربيّة (موسوعة لغويّة حديثة)، لا ط، بيروت، دار مكتبة الحياة، لا ت، ج٣، مادّة شرق، ص٢١٠.



- ۱. الاستشراق orientalism يعني: «علم الشرق أو علم العالم الشرقي» وكما يقول مكسيم رودنسون الذي أشار إلى أن مصطلح الاستشراق إنما ظهر للحاجة إلى «إيجاد فرع متخصص من فروع المعرفة لدراسة الشرق الله».
- ٢. هو: «ذلك التيار الفكري الذي تمثل في الدراسات المختلفة عن الشرق الإسلاميّ، والتي شملت حضارته وأديانه وآدابه ولغاته وثقافته» والتي شملت حضارته وأديانه وآدابه ولغاته وثقافته والتي المحتلفة عن الشرق المحتلفة عن المحتلفة عن الشرق المحتلفة عن الشرق المحتلفة عن المح
- ٣. وأحيانًا يراد به: «ذلك العلم الذي تناول المجتمعات الشرقيّة بالدراسة والتحليل من قبل علماء الغرب» الم

وبعض التعاريف حاولت أن تعطي أبعادًا ومحاورًا للاستشراق، معتبرة أنّه عبارة عن مجموع من المحاور، فالاستشراق لا يمكن اختزاله في بعده التاريخي أو الجغرافي فقط، أو في بعده الإنساني أو الثقافي فحسب، وإنما هو مجموع ذلك كله:

- ١. المكان.
- ٢. الزمان.
- ٣. الإنسان.
- ٤. الثقافة.

فالحديث عن الاستشراق مرتبط ارتباطًا عضويًا وتكامليًا مع هذه العناصر الأربعة الأساسيّة، إذ لا بدّ له من مسافة زمنية ومساحة مكانية ونوع إنساني وإنتاج ثقافي وفكري أن الشرق الذي اهتمّ الغرب بدراسته والتخصّص في

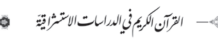
<sup>[</sup>۱] زقزوق، محمود حمدي: الاستشراق والخلفيَّة الفكريَّة للصراع الحضاريّ، لا ط، القاهرة، دار المعارف، ١٩٩٧م، ص١٨.

<sup>[</sup>۲] شاخت، جوزيف؛ بوزورث، كليفورد: تراث الإسلام، ترجمة: محمَّد زهير المهوري؛ حسن مؤنس؛ إحسان صدقي، تعليق وتحقيق: شاكر مصطفى، مراجعة: فؤاد زكريا، سلسلة عالم المعرفة، الكويت، المجلس الوطنيّ للثقافة والآداب والفنون، ۱۹۷۸م، ج۱، ص٦٤.

<sup>[</sup>٣] محمَّد، إسماعيل علي: الغزو الفكريّ والتحدِّي والمواجهة، ط٢، القاهرة، دار الكلمة، ٢٠١١م، ص٢١٤؛ النعيمي، الاستشراق في السيرة النبويَّة دراسة تاريخيَّة لآراء (وات-بروكلمان-فلهاوزنم)قارنة بالرؤية الإسلاميّة، م.س، ص١٦.

<sup>[2]</sup> الحاجّ، ساسي سالم: نقد الخطاب الاستشراقيّ، ط١، بيروت، دار المدار الإسلاميّ، ٢٠٠٢م، ج١، ص٢٠.

<sup>[0]</sup> انظر: ابن إبراهيم، الطيِّب: الاستشراق الفرنسّي وتعدُّد مهامّه خاصَّة في الجزائر، لا ط، الجزائر، دار المنابع للنشر والتوزيع، ٢٠٠٤م.



ثقافته وتراثه، ليس هو الشرق الجغرافي الطبيعي، وإنما هو «الشرق الهوية» وهو محور ما استهدفه علم الاستشراق ومصدر العناية والاهتمام، فهدف الاستشراق هو معرفة «الشرق الهوية والتاريخ» المتمثّل في الإسلام والمسلمين.

وبعض الباحثين المعاصرين اعتبر أن الاستشراق هو إسقاط من الغرب على الشرق بهدف السيطرة عليه الله وسنتعرض لذلك في بحث منهج الإسقاط وهو أحد مناهج المستشرقين.

وما تقدّم من التعريفات التي ذكرت لمفهوم الاستشراق نجد بعض هذه التعريفات عرّفته بلحاظ الرقعة الجغرافيّة سعة وضيقًا، وبعضها بلحاظ البعد المعرفي، فلقد نظر المستشرقون إلى الاستشراق من زوايا وخلفيّات متنوّعة، فكانت كل مجموعة منهم تبحث في موضوع خاص من موضوعات الشرق فمنهم من تحدّث عن معلومات الشرق الجغرافيّة والتاريخيّة، وآخرون عن اللغة والفن والأدب وما إلى ذلك من خصائص البلدان الشرقيّة، وفريق آخر تحدّث عن كافة العلوم، الفنون والحضارة الشرقيّة، والقسّم الأكبر من الدراسات الاستشراقيّة تمحور حول الاستشراق الديني وبالتحديد الدين الإسلاميّ، قد ركّزوا أبحاثهم ودراساتهم على معرفة الإسلام ودراسة علوم القران، والسنّة، وسيرة النبي الأكرم الله والخلفاء والأمَّة، ورؤساء المذاهب الإسلامية، ومشاهير العلماء في تاريخ الإسلام، والحركات الإسلامية، والتجمّعات الإسلاميّة، ومواطن سكناهم في كافة بقاع العالم، ونقاط قوّة وضعف المعارف الإسلاميّة الأعم من العقائد والفقه والأخلاق والفلسفة والعرفان، والمواطن التي تشكّل بؤرة تهديد أو خطر في المعارف الإسلاميّة، ومواطن ضعف الدين الإسلاميّ والأمة الإسلاميّة أن أهم ما يشغل تفكير علماء الدين والمصلحين من المسلمين والذابّين عن الثقافة الإسلاميّة هو هذا النوع من الاستشراق الخاص ونقده، معنى «دراسة الغربيّن للإسلام» الأ.

وما نريده في هذه الدراسة هو معنى أخص -إذا صحّ التعبير- للدراسات

<sup>[</sup>۱] انظر: سعيد، إدوارد: الاستشراق المفاهيم الغربيَّة للشرق، ترجمة: محمَّد عنَّاني، ط١، لا م، دار رؤية، ٢٠٠٦م، ص١٢٠.

<sup>[</sup>۲] انظر: زمانی، "الاستشراق تاریخه ومراحله"، م.س، ص۱۸۰.



الاستشراقيّة وهو دراسة القرآن الكريم بأبعاده المختلفة.

ويمكن القول في النتيجة: إنّ الاستشراق هو «أسلوب من الفكر قائم على تمييز وجودي (أنطولوجي)، ومعرفي (إبستمولوجي) بين الشرق والغرب، ويستخدم دراسات أكاديمية يقوم بها علماء غربيين للإسلام والمسلمين من شتى الجوانب عقيدة وشريعة وثقافة وحضارة وتاريخ ونظم وثروات وإمكانات، سواء أكانت هذه الشعوب تقطن شرق البحر الأبيض أم الجانب الجنوبي منه، وسواء أكانت لغة هذه الشعوب العربية أم غير العربية «كالتركية والفارسية والأوردية» وغيرها من اللغات، لأهداف متنوعة ومقاصد مختلفة»."

### المطلب الثالث: هوية المستشرق والمستشرقين Orientalist:

من هو المستشرق وما هي خصائصه وهويته؟

- ۱. المستشرق: هو «عالم متمكِّن من المعارف الخاصة بالشرق ولغاته وآدابه» الله. وفي تعريف أكسفورد ورد أن المستشرق هو «من تبحَّر في لغات الشرق وآدابها الله.
- 7. هو «ذلك الباحث الذي يحاول دراسة الشرق وتفهمّه، ولن يتأتى له الوصول إلى نتائج سليمة في هذا المضمار ما لم يتقن لغات الشرق»<sup>11</sup>.
- 7. «إنّنا نعني بالمستشرقين الكتاب الغربيّين الذين يكتبون عن الفكر الإسلاميّ وعن الحضارة الإسلاميّة» الإسلاميّ

<sup>[</sup>۱] حمد، عبد الله خضر: القرآن الكريم وشبهات المستشرقين، لا ط، بيروت، دار الكتب العلميَّة، لا ت، ص١٧.

<sup>[</sup>۲] مراد، يحيى: أسماء المستشرقين، لا ط، بيروت، دار الكتب العلميَّة، ٢٠٠٤م، ص٦.

<sup>[</sup>٣] آربري، أ.ج: المستشرقون البريطانيُّون، تعريب: محمَّد الدسوقي النويهي، لا ط، لندن، وليام كولينز، ١٩٤٦م، ص٨.

<sup>[</sup>٤] انظر: كرد علّي، محمَّد: "أثر المستعربين من علماء المشرقيَّات في الحضارة العربيَّة"، مجلَّة المجمع العلميّ العربيّ، دمشق، المجلّد ٧، ج١٠، تشرين الأوّل ١٩٢٧م.

<sup>[0]</sup> ابن نبي، مالك: "إنتاج المستشرقين وأثره في الفكر الإسلاميّ الحديث"، مجلَّة الفكر العربيّ، العدد ٣٢، السنة ٥، ١٩٨٣م، ص١٣٠.

### القرآن الكريم في الدراسات الاستسژاقية



فالمستشرق مصطلحًا -بناءً على هذه التعاريف- ينبغي أن تقتصر على من ليس شرقيًا، لأنها تصف حالة طلب لشيء غير متوفر في البيئة التي نشأ فيها الطالب وهو معنى الاستشراق أي طلب علوم الشرق كما تقدّم.

هذا هو التحديد الغالب لهوية المستشرق وهو من يحمل هوية غربية أوروبية أو أمريكية، أي غربي يقوم بدراسة الشرق، وبعض الباحثين ونظرًا لوجود دراسات للإسلام من البلدان التي لا تنتمي جعرافيًا للغرب وإن كانت دراساتهم تحقق نَفَس الاستشراق الغربي نفسُه؛ كالصين، والهند، واليابان، فيطلق بعض الباحثين كلمة مستشرق على كل دارس للإسلام من غير المسلمين سواء أكان غربيًا أم شرقيًا.

ولذا عرّف بعضهم الاستشراق أنّه: «اشتغال غير المسلمين بعلوم المسلمين، بغض النظر عن وجهة المشتغل الجغرافية وانتماءاته الدينية والثقافية والفكرية، ولو لم يكونوا غربيين»[1].

<sup>[1]</sup> النملة، حمد بن إبراهيم الحمد: الاستشراق والدراسات الإسلاميَّة، لا ط، الرياض، مكتبة النوبة، ١٤١٨هــق، ص٢٤.

# المبحث الثاني 🏲

نبذة تاريخيّة مختصرة عن مراحل الحركة الاستشراقيّة





لا شكّ أن تاريخ الدراسات الاستشراقيّة؛ خاصة تلك المتعلّقة بالشرق الإسلامي وحضارته قديم، غير أن آراء العلماء والباحثين تتباين بشأن تحديد البدايات التاريخية لتلك الدراسات، وتتجه أكثر الآراء إلى تحديد فترة زمنية وليس إلى تحديد سنة بعينها لبداية الاستشراق ألا يعرف بالضبط مَن هو أول غَرْبي عُنِي بالدراسات الشرقيّة، ولا في أي وقت كان ذلك، ولكن المؤكد أن بعض الرهبان قصدوا الأندلس في إبان عظمتها ومجدها، وتثقفوا في مدارسها، وترجموا القرآن والكتب العربية إلى لغاتهم، وتتلمذوا على علماء المسلمين في مختلف العلوم وبخاصة في الفلسفة والطب والرباضيات ألى

وقبل الدخول في عرض المراحل التاريخية للاستشراق لا بد أن نلفت النظر إلى الأمور الآتية:

أولًا: هناك فرق بين التأريخ لحركة الاستشراق، وبين ظهور مصطلح الاستشراق نفسه الذي تأخر ظهوره عن الحركة الاستشراقيّة بقرون عديدة.

ثانيًا: أن أحد أسباب تعدد آراء الباحثين في تحديد بداية الاستشراق، جاء نتيجةً لاختلافهم في تعريف الاستشراق نفسه. فمن نظر إلى أن الاستشراق يطلق على أي دراسة من غير المسلمين للإسلام؛

ا. قال إنه بدأ من بعثة النبي محمد الهواهتمام المشركين من داخل الجزيرة أو خارجها.

٢. أو إنه بدأ بعد الهجرة واحتكاك النبيّ بيهود المدينة ونصارى نجران والجزيرة وبداية مراسلة النبيّ للملوك والقياصرة.

٣. وبعضهم أرجع الاستشراق إلى القرن الثامن الميلادي وحدّده من بداية

<sup>[</sup>۱] انظر: محمَّد، إسماعيل علّي: الاستشراق بين الحقيقة والتضليل، ط٦، القاهرة، دار الكلمة، ٢٠١٤م، ص١٤.

<sup>[7]</sup> انظر: السباعي، مصطفى: الاستشراق والمستشرقون ما لهم وما عليهم، ط٣، بيروت، المكتب الإسلاميّ، ١٤٠٥هــق/ ١٩٨٥م، ص١٧-١٨.





الرهبان والملوك إرسال أبناءهم إلى الأندلس لدراسة اللغة العربيّة والإسلام.

وأمّا من نظر إلى الاستشراق أنّه دراسات أكاديميّة، طبعًا هذا لا يعني أنّ هذه الدراسات لا توجد فيها أهداف أخرى كتشويه الصورة الإسلاميّة وتضعيف المصادر الإسلاميّة؛ كالقرآن والحديث وغير ذلك، ولكن المقصود بها أول دراسات وأبحاث صدرت من المستشرقين؛

- غ. فقد حدّد بداياته في القرن الثاني عشر الميلادي (١٣٤٣م) وذلك بظهور أول
   ترجمه لمعانى للقران الكريم إلى اللاتينية؛ أصل اللغات الأوروبية.
- 0. أو أرجعه إلى عام ١٣١٢م في القرن الرابع عشر الميلادي بعد قرار مجمع فيّنا الكنسي القاضي بتأسيس كراسي الجامعات الأورُوبية لدراسة الإسلام واللغة العربيّة.
- ٦. وأرجعه آخرون إلى أنه بدأ في القرن السادس عشر الميلادي عام ١٥٣٩م حيث أنشئت أول كراسي للغة العربية في الجامعات.

إذا دقّقنا في هذه الأقوال نجد أن المسار التاريخي للاستشراق يستوعب تلك الآراء جميعًا وذلك بتقسيم هذه الأقوال إلى: بدايات رسمية، وبدايات غير رسمية، فيكون الأول والثاني والثالث عثلان البداية غير الرسمية ضمن الجهود الفردية. ويكون الرابع والخامس والسادس ممثلًا للبداية الرسمية. وفي ما يأتي نذكر أهم الآراء والمراحل التاريخية للاستشراق مع مراعاة التسلسل الزمني لبيان نشوء الاستشراق في هذا المجال.

#### مراحل الحركة الاستشراقية:

هناك عدّة مراحل للحركة الاستشراقيّة قد أوصلها بعضهم إلى ما يقارب عشرة مراحل، طبعًا بغضّ النظر عن كون هذه المرحلة أو تلك ينطبق عليها مصطلح الاستشراق المقصود بهذه الدراسة أو لا، فمما لا شك فيه أن الاطلاع على هذه المراحل، ومعرفة الجهود التي قام بها هؤلاء في كل مرحلة مسألة مهمة جدًّا لا



من باب التاريخ فحسب، بل لأنّ هذه المراحل أشبه بحلقات متكاملة ومن خلال دراستها بشكل كامل تتّضح عندنا الصورة الكاملة للحركة الاستشراقيّة.

ومن الواضح أنّ كل هذه المراحل التي تحدّد نشوء ما يمكن أن يسمّى حركة استشراق تجمعها فكرة واحدة وهي «التعرّف إلى الشرق»؛ فأي تعرّف على هذا الشرق نطلق عليه اسم استشراق سواء كان التعرّف عليه تجاريًا أو عسكريًا أو ثقافيًا أو دينيًا، أو غير ذلك، وسواء كان ذلك قبل ظهور الإسلام أو بعده.

ومن الواضح أيضًا أن بعض هذه المراحل حتى ولو أطلق عليها بعض الباحثين مصطلح الاستشراق فليست مقصودة في هذه الدراسة. ولتتضّح هذه المسألة نذكر هذه المراحل على الشكل الآتي:

#### القرن السادس قبل الميلاد:

# 1. الاستشراق العام منذ القرن السادس قبل الميلاد وحتى القرن السادس بعد الميلاد:

ذكر بعض الباحثين أن الاستشراق بدأ في الغرب منذ القرن السادس قبل الميلاد، وذلك في عهد الكنعانيين حيث أقام اليونانيون والإيرانيون علاقات تجارية في ما بينهم، ثم أخذوا يتوسّعون في هذه العلاقات لتشمل الأمور الثقافية أيضًا الله المور الثقافية أيضًا الله المورد الثقافية أيضًا الله المورد الثقافية أيضًا الله المورد الثقافية أيضًا الله المورد الثقافية أيضًا المورد المور

فالارتباط التاريخي بين الشرق والغرب يعود إلى ظهور التبادل التجاري أيام الكنعانيين والصراع الذي احتدم إثر ذلك في القرن السادس قبل الميلاد بين إيران واليونان، فبدأ الإغريقيون منذ ذلك الحين بـ «التعرّف إلى الشرق» من أجل تحسين أدائهم في عملية الدفاع والهجوم.

وكان أوّل مستشرق في تلك المرحلة هو المؤرّخ اليوناني الشهير هيرودوتس الذي

<sup>[</sup>١] انظر: الحاجّ، نقد الخطاب الاستشراقيّ، م.س، ج١، ص٢٨.

### القرآن الكريم في الدراسات الاستسثراقية



قام بتسجيل مشاهداته وملاحظاته حول الري وبلاد ما بين النهرين والرافدين «العراق»، ومصر والشام وشبه الجزيرة العربية، وكذلك معرفة السكان القاطنين فيها وعاداتهم، وتجاراتهم والبضائع التي يتاجرون بها في تاريخه المعروف.

أما الارتباط الثاني فيعود إلى القرن الرابع قبل الميلاد حيث هاجم الاسكندر المقدوني الملك الإغريقي الشاب الأراضي الإيرانية وكافة الأقطار الشرقيّة، واحتل كافة المناطق الآسيوية!

وهذه النظرية كما هو واضح ترى أن الاستشراق كان قبل نشوء الإسلام وظهوره، بل بدء هذه الحركة كان قبل الديانة المسيحيّة أيضًا. ولا بد من الإشارة إلى أن هذه المرحلة مع أهميتها التاريخية ليست مستهدفة في هذه الدراسة.

#### بداية ظهور الإسلام:

كما ذهب آخرون إلى الاعتقاد بأنّ مجرد ظهور الدين الإسلامي ودعوة خاتم الأنبياء التي نسخت ما سبقها من الأديان، أثار النصارى واليهود في الغرب وحفّزهم إلى التعرّف على الإسلام ونقده والخلفيّة الفكريّة الله.

فقد شكّلت الكتب التي بعث بها النبيّ الأكرم عَلَيْهِ الله الله الله الغربيّة والشرقيّة وزعمائها حافزًا آخر للتعرّف على الإسلام، فكان هناك من رحّب بهذه الكتب وتعامل معها بإيجابيّة وحصل على بعض المعارف الإسلاميّة التي رآها صحيحة، وكان هناك من عمد إلى دراسة الإسلام بدوافع عدائيّة، فاحتدمت إثر ذلك بعض المعارك والصراعات.

#### القرن الثامن للميلاد:

وقد شهد أيضًا القرن الثامن للميلاد «القرن الهجري الثاني» ظهور عالم نصراني اسمه يوحنا الدمشقي، حيث عاش في كنف الأمويّين وخدم في بلاطهم، فكان أوّل

<sup>[</sup>١] انظر: سعيد، الاستشراق المفاهيم الغربيَّة للشرق، م.س، ص١١٢.

<sup>[</sup>٢] انظر: زقزوق، الاستشراق والخلفيَّة الفكريَّة للصراع الحضاريّ، م.س، ص٢٠.



مسيحيّ يعمد رسميًا إلى دراسة الإسلام ونقده، وألّف كتبًا في الرد عليه، ومنها: «محاورة مع مسلم»، و«إرشادات النصارى في جدل المسلمين» واعتبر يوحنا أن الإسلام منشقّ عن الديانة الصحيحة فما هو إلا هرطقة مسيحيّة.

أما المستشرق التبشيريّ الثاني وهو ثيوفانس البيزنطي «المتوفى عام ٢٠٢ هـ ـ ما ٨١٧ م». فقد ذكر في كتابه «حياة محمد»: أنّ نبيّ الإسلام لم يكن نبيًا، بل أخذ تعاليم الإسلام من علماء النصارى واليهود في الشام، وكان أتباعه يرون فيه المسيح الموعود، وبعبارة أخرى أن النبيّ لم يكن نبيًا مرسلًا بل كان مبتدعًا الله الموعود، وبعبارة أخرى أن النبيّ لم يكن نبيًا مرسلًا بل كان مبتدعًا الله الموعود، وبعبارة أخرى أن النبيّ لم يكن نبيًا مرسلًا بل كان مبتدعًا الله الموعود، وبعبارة أخرى أن النبيّ لم يكن نبيًا مرسلًا بل كان مبتدعًا الله الموعود، وبعبارة أخرى أن النبيّ لم يكن نبيًا مرسلًا بل كان مبتدعًا الله الموعود الموتون فيه الموتون في الموتون فيه الموتون فيه الموتون فيه الموتون فيه الموتون فيه الموتون في الموتون في

#### من القرن الثامن إلى العاشر:

وذهب بعض الباحثين إلى القول: إنّ فتح الأندلس والفتوحات الإسلاميّة في أوروبا في المدة الممتدّة من القرن الثامن إلى العاشر للميلاد أثارت فزع الغرب والنصارى؛ فأقبل هؤلاء على دراسة الشرق والإسلام، للعثور على أسلوب يخرجهم من هذا المأزق. من هنا فقد ذهب بعضهم إلى القول إنّ عمر الاستشراق عتد لألف سنة ".

إنّ دعوة الإسلام في القرون الخمسة الأولى لقيت ترحيبًا من مختلف شعوب الشرق والغرب وشبه الجزيرة العربية. وإنّ تغلغل الإسلام داخل العمق الأوروبي والأندلس والثغور الفرنسيّة قد أثار فزع الكنيسة والمنظومة البابويّة التي كانت حتى ذلك الحين هي الحاكم المطلق في أوروبا. وعلى هذا الأساس فقد عمد القساوسة والبابوات من أمثال الراهب الفرنسي جربرت في القرن العاشر، وبطرس المبجّل في القرن الحادي عشر للميلاد، وغيرهما، إلى مباشرة العمل وخوض المعترك بأنفسهم. فخاضوا في حقل معرفة الإسلام والشرق، وتعلم اللغة العربية، وترجمة القرآن الكريم، وتدوين الإشكالات والنقد عليه الله المبيرة العربية الشرق التعربية المبيرة الم

<sup>[</sup>۱] انظر: زقزوق، الاستشراق والخلفيَّة الفكريَّة للصراع الحضاريّ، م.س، ص١٩.

<sup>[7]</sup> انظر: فاروق، عمر فوزي: الاستشراق والتاريخ الإسلاميّ (القرون الإسلاميَّة الأولى)، ط١، لا م، منشورات الأهليَّة، ١٩٩٨م، ص٥٠. [٣] انظر: الدسوقي، محمِّد: الفكر الاستشراقيّ تاريخه وتقويهه، لا ط، لا م، دار الوفاء، لا ت، ص١٧، ٢٠، و٢٨؛ وانظر: عتر، حسن ضياء الدين: وحي الله حقائقه وخصائصه في الكتاب والسنَّة نقض مزاعم المستشرقين، ط١، لا م، دار المكتّبِي، ١٩٩٩م، ص٢٠. [٤] انظر: فوك، يوهان: تاريخ حركة الاستشراق، ترجمة: عمر لطفي العالم، ط٢، طرابلس الغرب، دار المدار الإسلاميّ، ٢٠٠١م، ص٥٠-٢٠؛ وانظر: الحاجّ، نقد الخطاب الاستشراقيّ، م.س، ج١، ص٤٤.

### القرآن الكريم في الدراسات الاستسژاقيةً



وكان بطرس المبجّل أول قسّ قام بترجمة القرآن الكريم، وكان الغرض الذي هدف إلى تحقيقه من وراء ترجمته اللاتينيّة هو هداية المسلمين -طبعًا حسب اعتقاده- إلى محاسن الديانة المسيحيّة. وسيأتي الكلام عن ترجمة بطرس للقرآن وتقويها في الأبحاث القادمة.

لكنّ إخفاق المؤسسة البابويّة في هذا الاتجاه بسبب ضعفها العلمي الشديد أدّى بالكنسيين إلى اختيار سبيل العنف والمواجهة العسكرية. وقد عرفت هذه المواجهات التي امتدت قرابة القرنين من الزمن بـ«الحروب الصليبية»، وكان يراد من تلك المواجهات صدّ زحف الثقافة الإسلاميّة إلى عمق الغرب من خلال إسقاط قلاع الحضارة الإسلاميّة في الأندلس.

#### القرن الثاني عشر:

وقد ذهب أمثال: «رودي باريت» و«جوستاف دوجا»، إلى القول: إنّ الغرب قد شهد في القرن الثاني عشر للميلاد ازدهار الحضارة الإسلامية في الأندلس، وانتقال العلوم اليونانية والرومانية إلى الأمّة الإسلامية، فعمد إلى ترجمة الكتب العربية والإسلامية والشرقيّة، كي تتم الاستفادة من هذه الثروة العلمية الهائلة، ومن هنا عنون «جوستاف دوجا» كتابه الذي طبعه عام ١٩٦٠م: «تاريخ المسشرقين في أوروبا منذ القرن الثاني عشر إلى القرن التاسع عشر» الله.

وذهب بعض الباحثين إلى الاعتقاد بأنّ بداية الاستشراق الفردي إنها كانت في القرن الحادي عشر للميلاد، إذ بدأ بجهود (بيتروس فينيرا بيليس) الملقب بـ (بطرس المبجل) «١٠٩٢ ـ ١٠٩٦ » فكان هناك بعد ذلك أفراد قلائل في كل قرن يزاولون هذا النشاط، وقد ذكر أسماء هؤلاء في مقدمة كتابه.

أما بداية الاستشراق الجماعي فكانت في القرن السادس عشر للميلاد، حيث أخذت جموع المحققين والعلماء الغربيين في مختلف البلدان بالتوجه نحو الاستشراق

<sup>[</sup>١] انظر: فوك، تاريخ حركة الاستشراق، م.س، ص٢٠.



والإقبال على الدراسات الإسلاميّة. وقد عمد في هذا السياق إلى افتتاح كتابه «طبقات المستشرقين» بالتعريف بالمستشرقين في القرن السادس عشر للميلاد. واشتمل كتابه على التعريف بسيرة ما ينيف على مئتي مستشرق.

#### القرنان الثالث عشر والرابع عشر:

نقل العلوم والحضارة الإسلاميّة إلى الغرب منذ القرن الثالث عشر للميلاد:

عقد الغربيّون - وخاصة البابوات والمؤسسات الكنسيّة والدول الغربيّة ومستشرقوها منذ ذلك الحين العزم على استيعاب العلوم والحضارة الإسلاميّة والتقدّم العلميّ، تمهيدًا إلى إعداد المقدّمات العلميّة لنهضة ثقافيّة وحضارة جديدة:

#### أ. نقل العلوم والحضارة الإسلاميّة إلى الغرب:

كان ريموندوس لولوس (Raymon Lull) مؤسّسًا لأول مركز لتعليم المستشرقين اللغة العربيّة والعلوم الإسلاميّة.

وإثر مشاهدته إخفاق نشاط التبشير المسيحيّ في الحروب توصل إلى نتيجة مفادها ضرورة تعزيز النشاط الثقافي للتبشير المسيحيّ ضد الكفر والإلحاد «الإسلام». وقد ذهب إلى ضرورة تأسيس «مركز لتعليم اللغة العربيّة وتعزيز ثقافة المبشرين ضد الإسلام» للاضطلاع بهذه المهمة.

وبعد أن ارتقى القسّ رعيدوس لولوس إلى مقام الأسقفيّة، ثم البابويّة. باشر تطبيق آماله وطموحاته من موضع سلطته الفعلية، فعمد إلى إرسال البعثات التبشيرية إلى مختلف أنحاء العالم بغية الترويج للكاثوليكيّة وتعلم اللغات المختلفة. كما أمر الذين يتحولون إلى المسيحيّة من الأديان الأخرى تعليم لغاتهم الأم للمبشّرين.

<sup>[</sup>۱] انظر: حمدان، عبد الحميد صالح: طبقات المستشرقين، لا ط، ليبيا، مكتبة مدبولي، لا ت، ص٣.

### القرآن الكريم في الدراسات الاستسژا قيةً



# إعلان مؤمّر فيينا ومشروع تعلّم اللغات الشرقيّة في الجامعات الخمس الكبرى في الغرب:

لقد عمد البابا لولوس في نهاية عمره إلى إقرار قانون في مؤتمر فيينا يقضي على الجامعات الغربيّة الخمس، وهي: «باريس، وأكسفورد، وبولوينا، وسلمنكا، وجامعة الإدارة المركزية للبابا» بأن يضطلع الأساتذة فيها بمهمّة تعليم الطلاب اللغات الشرقيّة؛ من قبيل: العربيّة، والعبريّة، واليونانية، والكلدانية، وما إلى ذلك"ا.

#### ب. سرقة المكتبات والمخطوطات:

بعد أن تمكّنت جيوش الغرب من احتلال بلاد الأندلس الإسلاميّة في حروبها الصليبيّة، واستولت على مركز حضارة العلوم الإسلاميّة وثقافتها، دخلت مكتبة الأندلس العظمى التي قال بعض المؤرّخين إنها كانت تحتوي على أربعة آلاف كتاب.

وقد أرسل الزعماء الصليبيّون العلماء والمحقّقين الغربيّين إلى هذه المكتبة ليصادروا ما يرونه مفيدًا لبناء الحضارة الغربيّة الجديدة والنهضة العلميّة الحديثة في الغرب، وأما الذي لم يفهموه منها فقد عمدوا إلى إحراقه.

وهناك من قال: إنّ الغرب أخذ يفكّر منذ القرن الرابع عشر للميلاد، وبعد الحروب الصليبيّة، بضرورة التخلّيعن فكرة الحرب واللجوء إلى التعرّف على ثقافة الشرق من أجل العثور على أساليب أكثر واقعيّة للتعامل مع الشرق انطلاقًا من معطيات الدراسات الشرقيّة ونتائجها".

#### القرن السادس عشر:

وذهب المستشرق «آربري» «Arberry» إلى أنّ المدلول الأصلي لكلمة -مستشرق-أو بداية علم الاستشراق قد ظهرت في أوروبا منذ القرن السادس عشر للميلاد؛ لأنّ

<sup>[</sup>۱] انظر: فوك، تاريخ حركة الاستشراق، م.س، ص٣١.

<sup>[</sup>٢] انظر: زقزوق، الاستشراق والخلفيَّة الفكريَّة للصراع الحضاريّ، م.س، ص١٩٠.



أوّل استعمال لكلمة «مستشرق» في اللغات الأوروبيّة يعود إلى عام ١٦٣٨م عندما أطلق على أحد أعضاء الكنيسة الشرقيّة أو اليونانية...

في سنة ١٦٩١م وصف انتوني وود «Wood Anthon» صمويل كلارك «Samuel Clarke» بأنّه (استشراقي نابه) يعني ذلك أنّه يعرف بعض اللغات الشرقيّة ١١٠.

#### القرنان الثامن عشر والسابع عشر:

هناك من ذهب إلى القول: إنّ علم الاستشراق إنّا ظهر بشكل رسميّ في القرن الثامن عشر للميلاد؛ وذلك لأنّ مصطلح «Orientalism» لم يدخل في المعاجم اللغويّة الغربيّة إلّا في النصف الثاني من القرن الثامن عشر.

ويعتبر مكسيم رودنسون أنّ مصطلح المستشرق ظهر أوّلًا في إنجلترا ١٧٧٩م أو المرادم، ثمّ في فرنسا عام ١٧٩٩م أو عين لم تدخل كلمة «الاستشراق» معجم الأكاديمية الفرنسية Dictionnaire de l'Académie Française إلا عام ١٨٣٨م، وإن كان هذا المصطلح قد انتقل إلى اللغة الفرنسيّة عام ١٧٩٩م أو المصطلح «Orientalist» المستشرق للمرة الأولى في مستهلّ عام ١٧٦٦م، حيث ورد في موسوعة لاتينية للتعريف بالأب بولينوس.

<sup>[</sup>۱] انظر: آربري، المستشرقون البريطانيُّون، م.س، ص۸.

<sup>[</sup>۲] انظر: شاخت، جوزيف؛ بوزورث، كليفورد: الصورة الغربيَّة والدراسات الغربيَّة الإسلاميَّة في تراث الإسلام، ترجمة: محمَّد زهير السمهوري؛ حسين مؤنس؛ إحسان صدقي العمد، تعليق وتحقيق: شاكر مصطفى، مراجعة فؤاد زكريا، سلسلة عالم المعرفة، الكويت، المجلس الوطنيِّ للثقافة والآداب والفنون، شعبان-رمضان ١٣٩٨هـق/ أغسطس ١٩٧٨م، ج١، ص٨٧-٨٦.

<sup>[</sup>٣] انظر: زقزوق، الاستشراق والخلفيَّة الفكريَّة للصراع الحضاريّ، م.س، ص٢٠.

## الاستشراق القديم والاستشراق الجديد:

هناك مصطلح يتداول بين الباحثين في مجال الدراسات الاستشراقيّة؛ وهو وصف الاستشراق بالقديم أو الجديد. فما الفرق بين هذين المصطلحين؟ وما هو الحدّ الزمنى الفاصل بينهما؟

انتهى مصطلح الاستشراق، رسميًا، في مؤتمر باريس للاستشراق عام ١٩٧٣م مناسبة مرور قرن على بداية عقد المستشرقين لمؤتمراتهم العالميّة التي كانت تعقد كل (٣- ٥) سنوات. وحين صوّت المشاركون في المؤتمر على مدى الرغبة في استمرار استخدام مصطلح (استشراق ومستشرق) كانت نتيجة التصويت لصالح إلغاء التسمية مع استمرار المؤتمر بنفس وتيرته ولكن بعنوان (المؤتمر العالمي للدراسات الإنسانية عن آسيا وشمال أفريقيا) ثم استبدل بعد مؤتمرين إلى (المؤتمر العالمي للدراسات الآسيوية والشمال أفريقية). الالدراسات الآسيوية والشمال أفريقية). الالمؤتمر بالمؤتمر العالمي الدراسات الآسيوية والشمال أفريقية).

وبعد تنظيم تسعة وعشرين مؤتمرًا خلال قرن من الزمن، ستكون باريس التي احتضنت ميلاد هذه المؤتمرات قبرًا لمؤتمرات هذا الاتحاد الدولي، فخلال مؤتمر المستشرقين الذي افتتح في هذه العاصمة بتاريخ (١٤ يوليو ١٩٧٣م) الموافق (١٣٩٣هـ) دعا عدد من كبار المشاركين من أمثال برنارد لويس «Basham» دوكلودكاهن» «وكلودكاهن» «وكلودكاهن» أطلق على المتعلّق منها بالدراسات الإسلاميّة على أن يُستبدل بمؤتمرات خاصة، أطلق على المتعلّق منها بالدراسات الإسلاميّة «مؤتمر العلوم الإنسانية للشرق الأدنى وشمال إفريقيا» الأ.

ومع مستهل القرن الخامس عشر الهجري لم يعد للمستشرقين مؤتمر واحد يجمعهم، بل حتى الإطار الوليد الذي ابتدعوه «مؤتمر العلوم الإنسانية» اختلف

<sup>[</sup>۱] انظر: برِّي، باقر: إضاءات على كتاب الاستشراق لإدوار سعيد، ط۱، بيروت، دار الهادي للطباعة والنشر والتوزيع، ٢٠٠٢م، ۱۷۰.

<sup>[7]</sup> انظر: بدوي، عبد الرحمن: سيرة حياتي، لا ط، لا م، لا ن، لا ت، ج٢، ص٢٥٥-٢٥٦. وقد كان المؤلِّف من أبرز العرب الذين دعوا إلى هذا المؤتمر الأخير.



أنصاره في تسميته قبل أن يتوافقوا -لأجل رفع الالتباس والغموض- على اسم «المؤتمر الدولي للدراسات الآسيوية والشمال إفريقيّة»، لكنّ هذا المؤتمر الذي لا زال يُعقد حتى الآن لم تعد له أبدًا تلك الأهميّة السابقة الله ألله الأهميّة السابقة السابقة

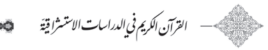
أما المستشرقون الساخطون على إلغاء مؤتمرهم الدولي، فأكثرهم من ألمانيا، وقد اتّجهوا إلى تنظيم مؤتمرات خاصة بهم وانضمّ إليهم خلال العقود الثلاثة الأخيرة عدد من نظرائهم ولا سيّما من فرنسا، وظلوا حتى الآن محافظين على الاهتمامات القديمة نفسها التي تتمحور حول أغراض أربعة؛ هي:

- ١. جمع المخطوطات العربيّة والنصوص القديمة ونشرها وفهرستها
  - ٢. التدريس الجامعي
  - ٣. إنشاء المعاهد والمراكز العلميّة
    - ٤. تنظيم ملتقيات أكاديمية

ويمكن القول: لقد بدأ الاستشراق الجديد من نهاية الاستشراق القديم عام ١٩٧٣م، ومن مكانه الجديد في أميركا، وكان لا بد من أن يجد له جذورًا جديدة بالإضافة إلى جذره الاستشراقي القديم فوجدها في أربعة مشارب مغطاة وهي: (دراسات المناطق، مستودعات الأفكار، ما بعد الاستشراق، استشراق ما بعد الحداثة)، ولم يكن الغرض من نشوء هذه البداية واضحًا.

ومع بداية التسعينيات من القرن العشرين وتفكّك العالم الاشتراكي وسقوط الاتحاد السوفيتي وتصدّع العالم الثالث، ظهرت الحاجة، أميركيًا، للاستشراق الجديد ليشكل ظهيرًا ثقافيًا وأيديولوجيًا لإعادة ترتيب العالم من منطلق أميركي جديد تحديدًا؛ ولذلك ظهر أوّل المستشرقين الجدد من أميركا وهم: المستشرق

<sup>[</sup>۱] انظر: هرماس، عبد الرزَّاق بن إسماعيل: "الدراسات القرآنيَّة عند المستشرقين خلال الربع الأوَّل من القرن الخامس عشر الهجريِّ"، مجلَّة البحوث والدراسات القرآنيَّة، العدد ٦، السنة ٣، لا ت، ص١٠٢.



البريطاني-الأمريكي برنارد لويس، وفوكوياما والباحث الأميركي في العلوم السياسية صمويل هنتنغتون (صاحب نظرية صدام الحضارات) $^{\text{III}}$ .

وإذا راجعنا صورة الإسلام في الدراسات الحديثة وهي ما يُطلق عليه الاستشراق الجديد فإن صورة الإسلام في كتاباتهم هي جزء من مسعى استراتيجي لبناء عدو جديد للغرب. وهي -بحسب بعض الباحثين الصورة نمطية نتجت من الرؤى الاستشراقيّة القديمة نفسها عن الشرق المتخلّف، غير العقلاني، العنيف، المستبدّ الذي يَعُمّه الطغيان، الأدنى منزلةً من الغرب العقلاني، المتحضر، الديمقراطي، المتمسك بحقوق الإنسان.

يمكن القول: إنّ «الاستشراق الجديد» يتقاطع مع «الاستشراق القديم» بتركيزه على بناء تصورات أيديولوجيّة حول الإسلام والمسلمين، من دون أن يسعى إلى تقديم معرفة نظريّة وتطبيقية حقيقيّة؛ ذلك أن جوهر ما يفعله هذا الفرع الجديد من الاستشراق المتحوّل في ثنايا دراسات الاهتمامات الإستراتيجيّة لـ«الامبريالية الأميركيّة العولميّة المتوحّشة»، هو إعادة تمثيل الإسلام والمسلمين بصورة تخدم الغايات الإمبراطوريّة للقوة الأميركيّة التي تسعى إلى الإبقاء على سيطرتها بوصفها قطبًا عالميًا وحيدًا وأوحد. وهذا ما يمكن أن يفسّر دور كل من برنارد لويس وصمويل هنتنغتون في صناعة السياسة الأميركيّة خلال ربع القرن الأخير.

والأبحاث التي سنتعرض لها في هذا الكتاب تشمل أهم الدراسات الاستشراقية القديمة من القرن السادس عشر إلى منتصف القرن العشرين تقريبًا، بمعنى أن العقود الخمسة الأخيرة مستثناة من الدراسة وذلك لاختلافها في المجالات البحثيّة وطرائق البحث كما أشرنا إليه وتحتاج إلى دراسة خاصة ومستقلّة وإن كان يمكن تسمية هذه العقود الأخيرة بمرحلة ما بعد الاستشراق. وعلى سبيل المثال ستستثنى

<sup>[</sup>۱] انظر: الماجدي، خزعل: "مخالب الاستشراق الجديد.. ورؤوسه الثلاث"، صحيفة الاتّحاد، الملحق الثقافي، ۲۷ يناير ۲۰۱٦م. [۲] لمزيد من الاطلاع على الاستشراق الجديد، انظر: صالح، فخري: كراهيّة الإسلام كيف يصوِّر الاستشراق الجديد العرب والمسلمين، الدار العربيّة للعلوم ناشرون.



الدراسة أشهر المستشرقين المعاصرين المهتمين بالدراسات القرآنيّة خلال الربع الأول من القرن الخامس عشر وهم:

- ۱. أنجلبكا نوبورث «Neuwrith Angélika»
  - ۲. کلود جلیوت «Gilliot Claude» کلود جلیوت
  - ۳. أندريه ريبان «Andrew Rippin»
  - ٤. سيرجيو نوصيدا «Noseda Sergio»

التزامًا مجال البحث وحدوده؛ وهي الدراسات الاستشراقيّة القديّة.

<sup>[</sup>۱] هو أحد المستعربين الدومينكان، ولد قرب كالي «Calais» في فرنسا في ١٩٤٠/٠١/٠٦م.

# المبحث الثالث

علاقة الاستشراق بالتبشير (التنصير) والاستعمار





إنّ علاقة الاستشراق بالتنصير والاستعمار هي من الأمور الواضحة لكل من راجع نشأة الحركة الاستشراقيّة وأهدافها وآليّات عملها وغير ذلك، طبعًا لا نريد القول: إنّ كلّ منصّر -أي من قام بدعوة الآخر إلى المسيحيّة- هو مستشرق، وإنّ كلّ مستشرق هو منصّر، لأنّه بكل بساطة قد يكون المستشرق يهوديًا كما هو الحال في الاستشراق الإسرائيليّ أو لا يتديّن بديانة معيّنة أو لا يتديّن بديانة أصلًا؛ كبعض الملحدين، ولكن ما نريد قوله: إن هناك علاقة وطيدة ومتينة بين الاستشراق والتنصير من جهة، وبين الاستشراق والاستعمار من جهة أخرى، فهناك علاقة بين هذه الحركات الثلاث: الاستشراق، والتنصير، والاستعمار.

# المطلب الأوّل: الاستشراق والتنصير™:

قد تقدّم تعريف الاستشراق، أما التنصير فيشير إلى عمليّة تحويل الأفراد أو تحويل شعوب بأكملها في وقت واحد إلى الديانة المسيحيّة. وقد يشير المصطلح أيضًا إلى الفرض القسّري والتحويل الثقافيّ والحضاريّ لغير المسيحيّين بحيث يتبنّون الثقافة المسيحيّة؛ بدلًا من ثقافتهم الأصليّة.

والتنصير حسب ما ورد في الموسوعة العربيّة العالمية: «مصطلح يقصد به قيام مجموعة من النصارى بنشر النصرانية بين الناس في جميع أنحاء العالم بطريقة تنظيميّة حتى يعتنقها الكثيرون ويرغبون عن دينهم الأصلي» ألى وطبعًا لا بدّ من الالتفات إلى أنّ هناك تنصير فرديّ أو عفويّ وهو خطير على معتقدات الناس، وإن كان الأخطر على أفكار وعقائد الناس هو التنصير المؤسسيّ وهو المرتبط بشكل واضح بحركة الاستشراق أو الموّلد لها.

<sup>[</sup>۱] لمعرفة المزيد من العلاقة بين الحركة الاستشراقيّة والحركة التنصيريّة، ومعرفة نهاذج من المستشرقين المنصرّين، انظر: النملة، على بن إبراهيم: المستشرقون والتنصير، ط١، الرياض، مكتبة التوبة، ١٩٩٨م.

<sup>[</sup>۲] غراب، عبد الفتّاح إسماعيل: العمل التنصيريّ في العالم العربيّ رصد لأهمّ مراحله التاريخيَّة والمعاصرة، لا ط، لا م، مكتبة البدر، لا ت، ص٩-١٠. ولمزيد من الاطلاع حول موضوع التنصير وآثاره على العالم الإسلاميّ، انظر: النملة، عليّ بن إبراهيم: التنصير في المراجع العربيّة، لا ط، الرياض، لا م، ١٤٢٤هــق.

# القرآن الكريم في الدراسات الاستسثراقية



ومصطلح التنصير يطلقه الباحثون المسلمون على الحركة التي يقوم بها النصارى تجاه الآخرين وبالأخصّ المسلمين، بينما هم أنفسهم يُسمّونه «التَّبشِير»، والتَّبشِير مأخوذ من البشارة؛ أي: «الإنجيل».

وما تقدّم يتبيّن أنّ الاستشراق لم يقم على أهداف نبيلة ونوايا حسنة منذ نشأته، إذ كانت دراسة المستشرقين للإسلام في معظمها، تهدف لأخذ المعلومات عنه لاستخدامها في القضاء عليه من جهة، ومن جهة أخرى لحماية النصارى وحجب حقائق الإسلام عنهم، في الوقت الذي يقومون فيه باستغلال كل وسيلة للتنصير بين المسلمين، ومع ذلك فقد انتشرت المفاهيم الصحيحة عن الإسلام في المجتمعات الأوروبية، فلجأ المنصّرون إلى تكثيف الهجمة الاستشراقيّة، حيث تركزت على تشويه أحكام الإسلام، والافتراء عليه للحدّ من انتشاره في أوروبا، وإضعاف قيمته، وتصويره للرأي الأوروبيّ والأميريّ بصورة مشوّهة بعيدة عن المستوى الحضاريّ، كما ركزت تلك الدراسات على ضرورة إحلال مفاهيم الصداقة بين الدول الغالبة، والمغلوبة، تحت اسم الحضارة، والإخاء الإنساني، ونحو ذلك من مسمّيات، لتفكيك عرى الوحدة الإسلاميّة الأ.

وكتب القسيس السابق والذي هداه الله للإسلام (إبراهيم خليل أحمد) أفي كتابه (المستشرقون والمبشرون في العالم العربي والإسلاميّم)بيّنًا العلاقة بين التنصير والاستشراق على الشكل الآتي:

١. إنّ التبشير والاستشراق دعامتان من دعائم قيام الاستعمار في البلاد التي يغزونها وههدونها لاستقبال المستعمرين.

الاستشراق والتبشير والاستعمار كلّهم يسيرون حسب خطّة مرسومة،
 الاستشراق مهمته اجتذاب الناس عن طريق العلم والتعليم، والتبشير مهمته

<sup>[</sup>۱] لمعرفة المزيد من العلاقة بين التنصير والاستشراق، انظر: الميدائي، عبد الرحمن حسن جنبكة: أجنحة المكر الثلاثة وخوافيها: التبشير-الاستشراق-الاستعمار، ط٨، دمشق، دار القلم، ٢٠٠٠م، ص٥٠؛ وانظر: جريشة، عليّ محمَّد؛ الزيبق، محمَّد شريف: أساليب الغزو الفكريّ للعالم الإسلاميّ، ط٣، لا م، دار الاعتصام، ١٩٧٩م، ص٢٠؛ وانظر أيضًا: النملة، عليّ بن إبراهيم: "الاستشراق في خدمة التنصير واليهوديّة"، مجلَّة جامعة الإمام محمَّد بن سعود الإسلاميّة، العدد ٣، رجب ١٤١٠هـق، ص٢٥٢. [۲] انظر: أحمد، إبراهيم خليل: المستشرقون والمبشرُّون في العالم العربيّ والإسلاميّ، لا ط، لا م، مكتبة الوعي العربيّ، لا ت، ص٢٠١.



اجتذاب الناس عن طريق الدعوة المباشرة، وتحبيب النصرانية إلى القلوب بكل وسيلة يستطيعونها.

- ٣. استطاع المبشّرون الأمريكيّون بحكم امتيازاتهم أن يتغلغلوا إلى كل مكان يريدونه في آسيا وأفريقيا.
- استخدم المبشّرون عملاءهم في كل دولة؛ للقيام جهمّتهم دون أن يثيروا
   أي مشكلة بحكم الانتماء الوطنى لأولئك العملاء.
- 0. استعان التبشير بالقوى العسكريّة الاستعماريّة لحمايته؛ كي يعملوا بهدوء واستقراراً.

وفي ما يلي نحاول أن نبيّن العلاقة بين هاتين الظاهرتين (التنصير والاستشراق) أما العلاقة بين الاستشراق والاستعمار سنشرحها عندما نتكلّم عن الدافع الاستعماري للاستشراق:

### أولًا: بداية حركة الاستشراق نصرانية:

طَلائع المُستَشرِقين الأولى من النَّصارَى خرجَتْ من الكنائس والأديِرَة، بمناصب دينية الله والبداية (الرسمية) للاستشراق من «مجمع فيينا الكنسي» سنة ٧١٢هـ - ١٣١٢م، الذي أُوصَى بإنشاء عِدَّة كراسيِّ لِلُّغات، ومنها اللغة العربيّة الله.

وقد قامت الكنيسة بدعم الاستشراق في أوّل نشأته، حيث كان رجال الكنيسة يشكّلون غالبيّة الطبقة المتعلّمة في أوروبا، التي تهتمّ بالجامعات، ومراكز العلم، ويؤكّد ذلك أن عشرين من أصل تسعة وعشرين من أوائل المستشرقين، كانوا من رجال الكنيسة. كما قام البابا ومن معه من رجال الدين النصراني بمساعدة المستشرقين، فعمل على إنشاء مطابع عربيّة، وتوفير مجموعة لا بأس بها من الكتب الإسلاميّة العربيّة المتنوّعة أنا.

<sup>[</sup>١] انظر: أحمد، المستشرقون والمبشرُّون في العالم العربِّي والإسلاميّ، م.س، ص٣٧ وما بعدها.

<sup>[7]</sup> انظر: الحاجّ، ساسي سالم: نقد الظاهرة الاستشراقيَّة، لا ط، لا م، لا ن، لا ت، ص٣٧-٤٨.

<sup>[</sup>٣] انظر: سعيد، الاستشراق المفاهيم الغربيَّة للشرق، م.س، ص٣٢٨.

<sup>[</sup>٤] انظر: النملة، الاستشراق في خدمة التنصير واليهوديَّة، م.س، ص٢٤٢؛ وانظر: الطهطاوي، محمَّد عزَّت إسماعيل: التبشير والاستشراق أحقاد وحملات، ط١، لا م، الزهراء للإعلام العربيّ، ١٩٩١م، ص٤٨؛ وانظر أيضًا: الجبري، عبد المتعال محمَّد: الاستشراق وجهٌ للاستعمار الفكريّ، ط١، القاهرة، مكتبة وهبة، ١٤١٦هــق/١٩٩٥م، ص١٩٦٨-١٣٩.



إنّ جميع الباحثين يتّفقون أن بداية الاستشراق كانت من الكنيسة. فروّاد حركة الاستشراق كانوا رهبانًا وقساوسة ولم تكن أعمالهم العلميّة أبدًا بمعزل عن دورهم الكنسي، ومن هؤلاء مثلًا:

- ١. سلفستر الثاني الذي توفي سنة ١٠٠٣م.
- ٢. وبطرس، المحترم الذي توفي سنة ١١٥٦ م.
  - ٣. وبسكوال المتوفى ١٣٠٠م.
  - ٤. ويوحنا الأشقوبي المتوفي ١٤٥٦ م.
  - ٥. وأدوارد بوكوك المتوفى ١٦٩١م. وغيرهم.

ويفرد نجيب العقيقي أن فصلاً كاملاً عن المستشرقين الرهبان؛ وهم على النحو الآتي:

-الرهبان البندكتيون. -الرهبان الكرمليون. -الرهبان اليسوعيون. -الرهبان الفرنسيسكان.

-الرهبان الدمنيكيون. -الرهبان الكيوشيون. -الرهبان البيض.

وقد أوصل عدد المستشرقين الرهبان إلى مائة واثنين وثلاثين (١٣٢م)ستشرقًا راهبًا. أما الفصل الخامس عشر من الجزء الأول من الكتاب فقد خصّصه العقيقي للمستشرقين اللبنانيين، وركّز فيه على المذهب الماروني، وأوصل عدد مستشرقيها إلى ثانية وثلاثين مستشرقًا مارونيًا وعدّ نفسه آخرهم.

#### ثانيًا- وحدة الأهداف بين الاستشراق والتنصير:

والناظر إلى أهداف التنصير والاستشراق، يجدها واحدة مع اختلاف الأساليب:

أ. المبشّرون والمنصّرون، يخاطبون عوامّ الناس، ويجذبوهم إلى العقائد المسيحيّة من خلال تقديم المساعدات الإنسانيّة للفقراء، والخدمات العلاجيّة للمرضى، كما أن

<sup>[</sup>۱] انظر: العقيقي، نجيب: المستشرقون، لا ط، القاهرة، دار المعارف، ۱۹۸۰م، ج۱، ص۱۱۰-۱۲۵.



للحركات التبشيريّة مؤسّسات تعليميّة بدءًا بدور الحضانة، ورياض الأطفال، مرورًا بالمراحل الابتدائية، والثانويّة، ووصولًا إلى الجامعة. أما المستشرقون فيخاطبون طبقة خاصّة من المجتمع وهي الطبقة المثقّفة، وذلك من خلال استخدام الكتاب والمقال في المجالات العلميّة، والبحثيّة، والأكاديميّة الجامعيّة، وغير ذلك.

ب. المبشرون أو المنصرون يمارسون الدعوى للأفكارهم بشكل مباشر وبين الناس أي من خلال الاحتكاك المباشر مع الشريحة المستهدفة. أما المستشرقون فعلاقتهم بالمكتبات والكتب فهم يبحثون وينقبون في بطونها عن تراث المسلمين لدراسة مفاهيمهم وقيمهم، ويكتبون ما يتوصّلون إليه من نتائج بحثيّة في كتب وبحوث ومقالات ومحاضرات، ويُنشر إنتاجهم من دون أن يكون لهم علاقة واحتكاك مباشر بمن كتبوا لهم.

ج. المنصر يخفي دعوته إلى التنصير ويعمل بطريقة خفيّة وذكيّة، هو لا يخفي هويّته الدينيّة ولكنّه يخفي دعوته لكي لا يؤدّي ذلك إلى تنفير الناس من جهة، وانكشاف دعوته الحقيقيّة من جهة أخرى. بخلاف المستشرق فهو ينشر كتبه ودراساته ويبتّ أفكاره من خلال المحاضرات والندوات والمؤتمرات، ويتظاهر باتباع المنهج العلميّ الموضوعيّ المتجرّد، للوصول إلى أهدافه الحقيقيّة!".

فالعلاقة بين التنصير والاستشراق قويّة، والارتباط بينهما وثيق، وما يؤكّد ذلك:

- الأعمال التي يقوم بها المنصّرون في المناطق المستهدفة، مبنية على دراسات استشراقيّة خاصة بتلك المنطقة، تظهر ما خفي من أسرارها، وهكذا فإنّ قوّة التنصير مستمدّة من أعمال المستشرقين ودراساتهم.
- يزوّد كلّ منصر بما يحتاج إليه من مؤلّفات المستشرقين، عندما يعمل في الدول الإسلاميّة، كما يشترط عليه إتمام دراسة ما كتبه أشدّ المستشرقين حقدًا على الإسلام والمسلمين.

<sup>[</sup>۱] انظر: التل، عبد الله: جـذور البـلاء، ط۳، بيروت، المكتب الإسلاميّ، ١٤٠٨هـق/ ١٩٩٨م، ص١٩٧٨؛ وانظر: النملة، الاستشراق في خدمة التنصير واليهوديَّة، م.س، ص٢٤٨-٢٤٩؛ زهران، البدراوي: "التبشير والتنصير"، مجلَّة المنهل، جدَّة، العدد ١٥٥، جمادى الآخر ١٤١٤هـق/ نوفمبر-ديسمبر ١٩٩٣م، ص١٢؛ وانظر: الجبري، الاستشراق وجه للاستعمار الفكريِّ، م.س، ص١٣٥-١٣٦٠.

# القرآن الكريم في الدراسات الاستسثراقيةً



- الكثير من البارزين في عالم الاستشراق، بدؤوا حياتهم العلميّة بدراسة علم اللاهوت النصراني، قبل التوجّه للدراسات الاستشراقيّة، والتفرّغ لها. الم
- المؤسّسات الثقافيّة الاستشراقيّة كانت في معظمها مؤسّسات كنسيّة ومن ذلك مثلًا:

أ. معهد تعليم اللغات الشرقيّة في فرنسا أنشأه البابا هونوريوس الرابع سنة ١٢٨٥ م.

ب. السوربون بدأت بهبة من الأب روبردي سوربون كاهن القديس لويى، ثم جدّد الكردينال رشيليو بناءها ١٦٢٦م. مراكز اللغات الشرقيّة في روما نشأت بتكليف من مجمع نشر الإيان الرهبنات.

- معظم إنتاج المستشرقين تركّز حول أساسيّات العقيدة الإسلاميّة، القرآن، والرسول، الفقه، وغير ذلك.
- الارتباط الواضح والمستمرّ بين الهيئات الاستشراقيّة والإرساليات التنصيريّة التي استفادت كثيرًا من الاستشراق الذي يعدّ الهيئة الاستشاريّة للتنصير، ومن أمثال هؤلاء المستشرقين الذين عملوا مع الدوائر التنصيريّة نذكر جيوم وكتابه (الإسلام) وسميث وكتابه (الإسلام في التاريخ الحديث)، وأندرسون وكتابه (تاريخ الأديان)، ولامانس ودراساته: (الحكام الثلاثة أبو بكر وعمر وأبو عبيدة) و(محمد) وغير ذلك من المؤلّفات الله.

<sup>[</sup>۱] انظر: الخضري، أمل عاطف محمَّد: التنصير في فلسطين في العصر الحديث، لا ط، لا م، لا ن، ٢٠٠٤م، ص١٠٧-١٠٠٠.

<sup>[</sup>۲] انظر: الزيادي، محمَّد فتح الله: الاستشراق أهدافه ووسائله دراسة تطبيقية في منهج الغربيِّين في دراسة ابن خلدون، ط١، لا م، دار ابن قتيبة، ١٩٩٨م، ص٣٤-٣٨.

<sup>[</sup>٣] انظر: السامرائيّ، قاسم: الاستشراق بين الموضوعيَّة والافتعاليَّة، ط١، الرياض، دار الرفاعي، ١٤٠٣هـ.ق، ص٥١.

# المبحث الرابع 🗲

أهداف الحركة الاستشراقية ودوافعها





لا شكّ أن الغرب لم يتحرّك لدراسة الإسلام والشرق بشكل عام من دون فلسفة تحكم هذا التحرك، وأهداف محدّدة، وإنْ كان هذا لا يلغي الجهود الفرديّة لبعض المستشرقين، وهذا يحتّم علينا أن نتعرّف على المبادئ والفلسفات التي تحكم العقليّة الغربيّة، والتعرّف على أهدافهم، ودوافعهم.

وبعض الباحثين يُفرط في الثناء على المستشرقين ويعتبر أن الدافع الأساس وراء البحث والدراسة عند هؤلاء هو العلم والمعرفة، ولا توجد أهداف أو دوافع أخرى وإن وجدت فهي فرديّة أو قليلة قياسًا للهدف العلميّ، وبعض الباحثين يذمّ وينتقد كل ما يمّت إلى الدراسات الاستشراقيّة بصلة ويجرّم كل أعمال المستشرقين، وفي الحقيقة البحث العلمي يقتضي عدم النظرة التفريطيّة أو الإفراطيّة للدراسات الاستشراقيّة، وبعدم التحامُل المُسبق على أيّ دراسة.

ولكن من خلال قراءة أعمال أهم المستشرقين ودراستها فإنّنا نجد أن الدافع العلمي أو الهدف النبيّل يبدو ضئيلًا جدًا، بل نجد عكس ذلك تمامًا، كما سيتضح هذا من خلال القراءة النقديّة والتقويميّة لإنتاج المستشرقين وأعمالهم المختلفة، وهذا ما سيتبيّن معنا في طيات هذه الأبحاث المتعلّقة بالقرآن الكريم وعلومه. ونذكر هنا أهمّ هذه الدوافع والأهداف لتتجلّى لنا بشكل واضح معالم الحركة الاستشراقيّة، وهي الآتية:

# المطلب الأوّل: الدافع الدينيّ:

لا نحتاج إلى استنتاج وجُهدٍ في البحث لنتعرَّف إلى الدافع الأول للاستشراق عند الغربيّين وهو الدافع الديني، فقد بدأ بالرّهبان، ومن أشهر الرُّهبان الذين اهتموا بالدراسات العربيّة والإسلاميّة الراهب أدلاره أوف باث (١٠٧٠ - ١١٣٥)، وكذلك الراهب الشهير بطرس المبجل. وهذان الراهبان وغيرهما قاموا بتشويه الإسلام، وسيأتي بيان ذلك عند تقويم أعمالهم ومن أهمّها ترجمة هؤلاء للقرآن الكريم.

وذهَب رودي بارت Rudi Paret إلى أن الهدف الرئيس من أعمال المستشرقين



وجهودهم في بدايات الاستشراق في القرن الثاني عشر الميلادي وفي القرون التي تلت ذلك: هو التبشير heraldin، وعرَّفه بأنه: «إقناع المسلمين بلغتهم ببُطلان الإسلام، واجتذابهم إلى الدين المسيحيّ، ...» الله

وقد أطلق محمد حسين الصغير على الدافع الديني اسم الدوافع التبشيرية الموقد أطلق محمد حسين الصغير على الدافع الديني اسم الحركة تتّفق في وهذا يدلل على حجم التبشير في الحركة الاستشراقيّة وأنّ هذه الحركة تتّفق في أغلبها على تقديم صورة مشوّهة عن الإسلام والقرآن الكريم.

ويمكن إبراز هذا الدافع الديني في أمور ثلاثة وهي:

### أولًا: دراسة الإسلام بأنَّه دين معادِ للمسيحية:

وقد أوضح المستشرق «رودي بارت» هذا الأمر بشكل واضح إذ قال: «حقيقة أن العلماء ورجال اللاهوت في العصر الوسيط كانوا يتصلون بالمصادر الأولى في تعرّفهم على الإسلام، وكانوا يتصلون بها على نطاق واسع، ولكن كل محاولة لتقييم هذه المصادر على نحو موضوعي نوعًا ما كانت تصطدم بحكم سابق؛ يتمثّل في أن هذا الدين المعادي للنصرانية لا يمكن أن يكون فيه خير، هكذا كان الناس لا يولون تصديقهم إلا لتلك المعلومات التي تتّفق مع هذا الرأي المتّخذ من قبل، وكانوا يتلقون بنهَم كل الأخبار التي تلوح لهم مسيئة إلى النبيّ العربيّ وإلى دين الإسلام» الله وإلى دين الإسلام» الله وإلى دين الإسلام» الله وإلى دين الإسلام» الله والمناه الله والمناه الله والمناه الله والمناه الله والمناه الله والمناه والمن

# ثانيًا: دراسة الإسلام بتأثير حركات الإصلاح الديني الكنسي:

أثّرت «حركة الإصلاح الديني المسيحيّ» المعروفة بالحركة «اللوثرية» التي ولدّت المذهب البروتستانتي، بشكل واضح على مسار الدافع الديني للاستشراق.

وقد كان لهذه الحركة أثر في دراسة الإسلام في جانبين:

<sup>[</sup>۱] انظر: الصغير، محمَّد حسين علي: المستشرقون والدراسات القرآنيَّة، ط١، بيروت، دار المؤرِّخ العربّي، ١٩٩٩م، ص١٣.

<sup>[</sup>۲] انظر: م.ن، ص۱۳-۱۳.

<sup>[</sup>٣] بارت، رودي: الدراسات الإسلاميَّة والعربيَّة في الجامعات الألمانيَّة المستشرقون الألمان منذ تيودور نولدكه، ترجمة: مصطفى ماهر، لا ط، المركز القوميِّ للترجمة، لا ت، ص١٥.



الجانب الأوّل: دراسة اللغة العربيّة؛ بوصفها جسر عبور للغة العبريّة:

ذلك أنّه «عندما قامت حركة «لوثر» (١٤٨٣ - ١٥٤٦م) بالثورة على الفاتيكان، بدأ بالدعوة إلى دراسة التوراة في لغتها الأولى، وهي العبريّة، ولما كانت العلاقة بين العبريّة وبين العربيّة وثيقة، وكانت العبريّة تائهة المعالم، وغير مضبوطة، فإنّ الاعتماد على اللغة العربيّة في التعرّف على الكلمات العبريّةكان أمرًا ضروريًا» المتماد على اللغة العربيّة في التعرّف على الكلمات العبريّةكان أمرًا ضروريًا» المتماد على اللغة العربيّة في التعرّف على الكلمات العبريّةكان أمرًا ضروريًا»

«ومن هنا اتجهوا إلى دراسة العبرانية، وهذه أدّت بهم إلى دراسة العربيّة فالإسلاميّة، لأنّ الأخيرة كانت ضروريّة لفهم الأولى، خاصة ما كان منها متعلّقًا بالجانب اللغوي، ومرور الزمن اتسع نطاق الدراسات الشرقيّة حتى شملت أديانًا ولغات وثقافات غير إسلاميّة وغير عربيّة الله.

من مَقاصِد الاستشراق الرَّئِيسَة التعرُّف على مَصادِر النصرانية من اللغة العبريّة، خاصَّةً بعد انتِشار حركة الإصلاح الكلونية في الكنائس، وقد ساقَتْهم دراسة اللغة العبريّة إلى تعلُّم اللغة العربيّة، وتعلُّم اللغة العربيّة قادَ إلى الاستشراق، فاللغة العربيّة هي لغة دين وثقافة وفكر جاء ليَحِلَّ محلَّ الدين النصراني والثقافة والفكر المُنبَثِقَيْن عن الدين النصراني، فأُوجَد هذا نزعة التعصُّب والعداء التي قادَتْ إلى استِخدام اللغة العربيّة والعبريّة في هذا المنحى «الاستشراقي الذي اتَّجه إلى الإسلام والعربيّة، وقد قيل: إنّك لا تَكاد تجد مُستَشرقًا إلا أجاد اللغة العبريّة والعربيّة معًا"».

الجانب الثاني: دراسة الإسلام بقصد عرض نقائصه «المزعومة» لإشغال جموع النصارى بها عن الإصغاء لزعماء حركات الإصلاح في نقد رجال الكنيسة وكشف مشاكلهم الفكريّة والعقديّة والروحيّة وغير ذلك. وسيأتي في طيّات الأبحاث القرآنية ما يؤكّد هذا التوجّه عند هؤلاء المستشرقين.

<sup>[</sup>١] الجبري، الاستشراق وجه للاستعمار الفكريّ، م.س، ص٨٢.

<sup>[</sup>۲] البهي، محمّد: الفكر الإسلاميّ الحديث وصلته بالاستعمار الغربيّ، ط٤، لا م، مكتبة وهبة، لا ت، ص٥٢٢.

<sup>[</sup>٣] الطهطاوي، التبشير والاستشراق، م.س، ص٤٥.



### ثالثًا: دراسة الإسلام بهدف تنصير المسلمين:

يتمثّل هذا الدافع الديني بمجموعة من العوامل ساهمت في ظهور حركة الاستشراق وتطوّرها ومن تحليل هذه العوامل نستطيع أن نفهم من خلالها أن أهمّ دافع لدراسة الإسلام هو تنصير المسلمين، أو لا أقلّ تشكيكهم بدينهم، كما تقدّم.

ومن هنا يعتبر أهم أهداف الدراسات الاستشراقيّة كانت في المرتبة الأولى التشكيك بالإسلام، ما يمهّد لدخول المسلمين إلى المسيحيّة؛ وهو ما نقصده «بتنصير المسلمين». ولتحقيق هذا الهدف قام المستشرقون بالخطوات الآتية:

- ١. التشكيك في رسالة النبيّ محمد الله التشكيك
- 7. التشكيك في مصدر القرآن الكريم وصحته.
- ٣. التشكيك في الدين الإسلاميّ نفسه: فهم يقولون: إن الدين الإسلاميّ ليس
   دينًا منزلًا من عند الله، بل هو دين مستمد من الديانتين اليهوديّة والمسيحيّة.
- 3. التشكيك في صحّة الحديث النبويّ والذي هو المصدر الثاني من مصادر التشريع. ويبرز هذا الأمر من خلال تركيزهم على بعض الأحاديث الموضوعة والمحرّفة التي دخلث إلى تراثنا الحديثي، متجاهلين جهود العلماء المسلمين في تنقية الحديث الصحيح وتمييزه من غيره، واعتمادهم على قواعد ومناهج دقيقة لهذا العرض عرفت باسم الجرح والتعديل أو علم الرجال بالإضافة إلى باقي علوم الحديث.
- التشكيك في معظم جوانب التراث الإسلاميّ العلمي والحضاري، فهم يزعمون أن الفقه الإسلاميّ قد استمدّ من الفقه الروماني، وغير ذلك من ترهات حاولوا إلصاقها بالإسلام.

وهناك وثائق كثيرة تؤكد أنّ هذا الهدف كان من أهم أهداف الدراسات الاستشراقيّة نكتفى بذكر واحدة؛ منها:



«جاء في تقرير المراجع الأكاديميّة المسؤولة في جامعة كمبردج بالنسبة لإنشاء كرسيّ اللغة العربيّة فيها، في خطاب مؤرّخ في ٩ من مايو ١٦٣٦م إلى مؤسّسي هذا الكرسي:

ونحن ندرك أنّنا لا نهدف من هذا العمل إلا الاقتراب من الأدب الجيّد بتعريض جانب كبير من المعرفة للنور بدلًا من احتباسه في نطاق هذه اللغة التي نسعى لتعلّمها، ولكنّنا نهدف أيضًا إلى تقديم خدمة نافعة إلى الملك والدولة عن طريق تجارتنا مع الأقطار الشرقيّة، وإلى تمجيد الله بتوسيع حدود الكنيسة، والدعوة إلى الديانة المسيحيّة بين هؤلاء الذين يعيشون الآن في الظلمات» الديانة المسيحيّة بين هؤلاء الذين يعيشون الآن في الظلمات الله المناهدة المناه

# المطلب الثاني: الدافع العلمي:

الهدف العلميّ للاستشراق، هو أحد الدوافع التي دفعت بعض المستشرقين إلى دراسة علوم الشرق. ولكن للأسف هذا الصنف عدده قليل جدًا إذا قيس بأعداد المستشرقين الآخرين، وهذا النوع من المستشرقين يتميّز بالروح العلميّة النزيهة، غير أن هناك أمور يشترك فيه جميع المستشرقين بما فيهم هذا النمط الأخير، فهم جميعًا قد يقعون في أخطاء علميّة بسبب جهلهم بأساليب اللغة العربيّة وطرائق التعبير فيها، ويرتّبون على فههم الخاطئ نتائج وأحكامًا خاطئة تبتعد بهم كثيرًا عن منطق الصواب والإنصاف، وقد يكون الفارق بين هذا النمط الأخير وغيرهم هو توفّر حسن النية عند النمط الأخير الذي تميز بالإنصاف والنزاهة وتوفّر سوء القصد وعدم النزاهة عند غيرهم.

فأصحاب الهدف العلمي منهم أقبلوا على الاستشراق بدافع من حبّ الاطلاع على حضارات الأمم وأديانها وثقافاتها ولغاتها، وهؤلاء كانوا أقل من غيرهم خطأً في فهم الإسلام وتراثه؛ لأنّهم لم يكونوا يتعمّدون الدَسَّ والتحريف، فجاءت

<sup>[</sup>١] زقزوق، الاستشراق والخلفيَّة الفكريَّة للصراع الحضاريُّ، م.س، ص٣١.



أبحاثهم أقرب إلى الحقّ وإلى المنهج العملي السليم من أبحاث الجمهرة الغالبة من المُسْتَشْرِقِينَ. ومن خلال معرفتنا لهذا الدافع نستطيع معرفة الهدف الغائي المرتبط به؛ فهدف هذا الدافع: إشباع نهم علميّ متجرّد، وتحصيل معرفة صحيحة تتّصل بأمّة ذات علم، وحضارة أصيلة الله .

إنّ الدراسات الاستشراقيّة كثيرة جدًا فلقد بلغ ما ألّفوه عن الشرق في قرن ونصف قرن (منذ أوائل القرن التاسع عشر وحتى منتصف القرن العشرين) ستين ألف كتاب المنافق عن هذه الكتب والدراسات ألّفت بداعى البحث مع قلّتها نذكر منها الآتي:

تاريخ الأدب العربي: كارل بروكلمان ت ١٩٥٦م.

المعجم المفهرس لألفاظ الحديث الشريف لفنسنك، مرتبًا على الحروف الأبجدية (ليدن ١٩٢٧م)، والذي يشمل الكتب الستة المشهورة بالإضافة إلى مسند الدارمي وموطأ مالك ومسند أحمد بن حنبل وقد وضع في سبعة مجلدات نشرت ابتداءً من عام ١٩٣٦م.

مفتاح كنوز السنة لفنسنك، وقد قام بنشره بالعربيّة محمد فؤاد عبد الباقي المفتاح كنوز السنة لفنسنك، وقد قام بنشره بالعربيّة محمد فؤاد عبد الباقي المفتاح كنوز السنة لفنسنك، وقد قام بنشره بالإضافة إلى الكتب التي كتبت حول معاجم القرآن الكريم وغير ذلك.

كما كانت لهم جهود في كشف المخطوطات وحفظها، وفهرستها، والعناية بها، ويوجد في مكتبات أوروبا عشرات الآلاف من المخطوطات الإسلاميّة. وفي مكتبة

<sup>[</sup>۱] انظر: السباعي، الاستشراق والمستشرقون ما لهم وما عليهم، م.س، ص٢٤-٢٥؛ وانظر: الميداني، أجنحة المكر الثلاثة وخوافيها، م.س، ص٢١١-١٣٤.

<sup>[</sup>۲] انظر: حمد، القرآن الكريم وشبهات المستشرقين، م.س، ص٣٥.

<sup>[7]</sup> تاريخ الأدب العربي (بالألمانية: Geschichte der arabischen Litteratur، ويعرف اختصارًا بــ ١٨٩٨ ؛ ١٩٤٨-١٩٤٢م): أهم آثار المستشرق الألماني كارل بروكلمان (ت. ١٩٥٦م) وأشهرها. قال عبد الرحمن بدوي: إنَّ الكتاب «يعدّ المرجع الأساس والوحيد في كلِّ ما يتعلَّق بالمخطوطات العربيَّة وأماكن وجودها... وكلمة (أدب) في عنوان الكتاب، تعني: مجموع ما كتب باللغة العربيَّة في كلِّ فروع العلم». (انظر: بدوي، عبد الرحمن: موسوعة المستشرقين، ط٥، بيروت، المؤسَّسة العربيَّة للدراسات والنشر، ٢٠١٥م، ص٨٥-١٠٥). [3] وهو عبارة عن معجم مفهرسٍ عامٍّ تفصيليٍّ وضع للكشف عن الأحاديث النبويَّة الشريفة المدوَّنة في كتب الأثمِّة الشهيرة: البخَّاري ومسلم وأبي داود والترمذي والنسائي وابن ماجة والموطأ ومسند أحمد وسنن الدارمي ومسندي زيد بن على وأبي داود

البخَّاري ومسلم وأبي داودٌ والترمذُي والنسائي وابن ماجة والموطأ ومسند أحمد وسنن الدارمي ومسندي زيد بن علي وأبي داود الطيالسي وطبقات ابن سعد وسيرة ابن هشام ومغازي الواقدي. وضعه باللغة الانكليزيَّة: أ. ي. فنسنك، ونقله إلى العربيَّة: محمَّد فؤاد عبد الباقي. ووضع فيه المصنف فهرسة موضوعيَّةً للكتب المذكورة، وهو بخلاف المعجم المفهرس لألفاظ الحديث النبويّ -للمصنِّف أيضاً- حيث جرى تبويب الأخير على الحروف.



باريس الوطنية وحدها سبعة آلاف مخطوطة عربيّة بينها نفائس علمية وأدبية وتاريخية ونوادر قلما توجد في غيرها.

# المطلب الثالث: الدافع السياسي والاستعماري:

عندما ندرس بدايات حركة الاستشراق لا نرى أيّ ترابط واضح بين الاستشراق والحركة الاستعماريّة، بل بداية حركة الاستشراق ودوافعه كما تقدّم كانت دينية وعلميّة، بغضّ النظر عن عدم الموضوعيّة في كثير من هذه الدراسات الاستشراقيّة.

ولكن بعد أن اجتاح الفكر الاستعماريّ الأوروبيّ العالم الشرقيّ واستعمرت فرنسا وبريطانيا وإيطاليا وغيرهم من الدول الغربيّة العالم الشرقي والإسلاميّ، احتاجت هذه الدول الغربيّة دراسة واقع الدول الشرقيّة التي استعمرتها فوجدت في الحركة الاستشراقيّة ضالتها المنشودة التي تساعدهم على تحقيق أهدافهم الاستعمارية، فاستعانت بهم في هذا المجال، والمستشرقون قدّموا دراساتهم في هذا المجال، ومن هنا تحقّق التلاقي بين الاستعمار والاستشراق، ودخلت الحركة الاستشراقيّة في مرحلة جديدة وهي المرحلة الاستعماريّة.

يقول نجيب العقيقي: «فلما أرادت معظم دول الغرب عقد الصلات السياسيّة بدول الشرق والاغتراف من تراثه، والانتفاع بثرائه، والتزاحم على استعماره، أحسنت كل دولة إلى مستشرقيها فضمّهم ملوكها إلى حاشياتهم أمناء أسرار وتراجمة، وانتدبوهم للعمل في سلكي الجيش والدبلوماسيّة إلى بلدان الشرق، وولّوهم كراسيّ اللغات الشرقيّة في كبرى الجامعات والمدارس الخاصة، والمكتبات العامة، والمطابع الوطنية، وأجزلوا عطاءهم في الحلّ والترحال، ومنحوهم ألقاب الشرف وعضويّة المجامع العلميّة الله.

هكذا اشتغل فريقٌ من المفكّرين مجال الاستشراق مدفوعين من قبل حكوماتهم

<sup>[</sup>١] العقيقي، المستشرقون، م.س، ج٣، ص١١٤٩.





التي دعتهم إلى مساعدتها على استعمار الشرق، فكانوا عونًا لها مخلصين في تقديم المعلومات التي احتاجت إليها وهي في طريقها إلى اجتياح الشرق، معلنةً الهيمنة عليه لفترةٍ من الزمن تعين على امتصاص خيراته، وعلى إيجاد البديل عند الخروج، وعلى إضعاف مكامن الخطر بالنسبة لهم ألاً.

فالمستشرقون كان دورهم نقل وتوصيل المعلومات عن العالم الإسلاميّ؛ مثل: جغرافيّته ومكامن قوّته ونقاط ضعفه وعن شعوبه، وأديانه، ولغاته،...

ولقد انبثق الدافع الاستعماري للاستشراق من رحم الحروب الصليبية، فعندما انتهت الحروب الصليبية بهزيمة الصليبيين وفشلهم، -وهي في الحقيقة حروب استعمارية دينية- لم ييأس الغربيون من العودة إلى احتلال بلاد الإسلام والعرب. فاتجهوا إلى دراسة هذه البلاد، وجندوا لها علماء بارزين يبحثون عن كل شؤون من عقيدة وتقاليد وعادات وأخلاق وثروات وغيرها، ليتعرفوا إلى مواطن القوة فيها فيضعفوها، وإلى مواطن الضعف فيستغلوها.

أما الدافع السياسيّ فمن الواضح أن الاستعمار المباشر للبلدان -طبعًا باستثناء فلسطين المحتلّة- قد انتهى. وأمّا الدافع السياسي فما زال قامًا. فنرى الآن في كل سفارة من سفارات الدول الغربيّة في بلادنا العربيّة والإسلاميّة ملحقًا ثقافيًا يحسن اللغة العربيّة ليتمكن من الاتصال برجال الفكر والصحافة والسياسة، فيتعرّف أفكارهم، ويبثّ فيهم من الاتجاهات السياسيّة ما تريده دولته.

وهذا الدافع برز مع بداية استقلال البلدان الإسلاميّة عن الاستعمار الغربي، «فاقتضى التفكير الاستعماري أن يكون في قنصليّات الدول الغربيّة وسفاراتها رجال لهم باع طويل في ميدان الدارسات الاستشراقيّة لكي يتحمّل هؤلاء مهمّة الاتصال برجال الفكر والثقافة للامتزاج بهم وبثّ الاتجاهات السياسيّة المختلفة بينهم، حتى بكونوا أداة منفّذة لكل مخطّطات الاستعمار وأساليه» أن فكان لهذا الاتصال

<sup>[1]</sup> انظر: النملة، علّي بن إبراهيم: الاستشراق في الأدبيَّات العربيَّة، ط١، لا م، لا ن، ١٩٩٣م، ص٤٠.

<sup>[</sup>۲] بخيت، محمَّد حسن مهدي: الإسلام في مواجهة الغزو الفكريّ الاستشراقيّ والتبشيريّ، ط١، عمان، دار مجدلاوي للنشر والتوزيع، ٢٠١١م، ص٧١.

أثر خطير جدًّا ومن خلال السفراء الغربيّين ليبتُّوا الدسائس والتفرقة بين الدول العربيّة الإسلاميّة بحجّة النصائح والمعونة والمساعدة، فهم لا يزالون يسعون إلى إضعاف تماسك المسلمين!.

ومكن تلخيص هذه المهمّات السياسيّة التي كانت تقوم بها ما يسمّى بالبعثات الدبلومسيّة والسفارات الأجنبيّة بالآتي:

- ١. الاتصال بالسياسيين والتفاوض معهم لمعرفة آرائهم واتجاهاتهم.
- ٢. الاتصال برجال الفكر والصحافة للتعرّف على أفكارهم وواقع بلادهم.
- بثّ الاتجاهات السياسية التي تريدها دولهم، فيمن يريدون بثّها فيهم،
   وإقناعهم بها.
- 3. الاتصال بعملائهم وأجرائهم الذين يخدمون أغراضهم السياسيّة داخل شعوب الأمّة الإسلاميّة، إلى غير ذلك من الأعمال الله.

ويكن أن نلحق بالدوافع السياسية، الدافع الاقتصادي، فالاقتصاد، والمصالح التجارية والنزوع نحو استغلال الشعوب الضعيفة، لا تنسلخ عن السياسة والخطط السياسية.

## - المطلب الرابع: الدافع الاقتصادى:

من بين دوافع الاستشراق كان هناك الدافع الاقتصاديّ، حيث رغبت الدول الأوروبيّة في تنشيط تجارتها مع دول الشرق الإسلاميّ، وتسويق منتجاتها، والبحث عن مواد خام لصناعاتها، فلزم الأمر القيام بالتعرّف على الشرق وطبيعته وجغرافيّة بلاده، وعادات شعوبه ومعتقداتهم، وتوظيف هذه المعرفة بالشرق في ما يخدم الهدف الاقتصادي.

<sup>(</sup>۱] انظر: السباعي، الاستشراق والمستشرقون مالهم وما عليهم، م.س، ص7٤.

<sup>[7]</sup> انظر: الميداني، أجنحة المكر الثلاثة وخوافيها، م.س، ص١٣١.

# القرآن الكريم في الدراسات الاستسژاقية



وقد سبقت الإشارة إلى ما جاء في تقرير المراجع الأكاديميّة المسؤولة في جامعة كمبردج بشأن كرسيّ اللغة العربيّة فيها،

إنّ البعد الاقتصادي يكمن في «تقديم خدمة نافعة إلى الملك والدولة عن طريق تجارتنا مع الأقطار الشرقيّة».

# المطلب الخامس: تغريب الفكر الإسلاميُّ":

ومن خلال ما تقدّم تبين أن هناك دوافع دينية، وسياسيّة، واقتصادية، وغير ذلك، دفعت المستشرقين لدراسة الشرق وبالأخص الديانة الإسلاميّة، وفي كل هذه الأعمال والدراسات قد نلحظ هدفًا عامًا ركّزت عليه هذه الدراسات سواء بطريقة مباشرة أم لا؛ وهو «تغريب الفكر الإسلاميّ» وبالأحرى تغريب الإسلام. فما المراد بالتغريب؟

يعتبر «تغريب الفكر الإسلاميّ» من الأهداف الرئيسة لأغلب الدراسات الاستشراقيّة، يُطلق «التغريب»، في الاصطلاح الثقافي والفكري المعاصر، غالبًا على «حالات التعلّق والانبهار والإعجاب والتقليد والمحاكاة للثقافة الغربيّة والأخْذ بالقيم والنُّظم وأساليب الحياة الغربيّة؛ بحيث يصبح الفرد أو الجماعة أو المجتمع المسلم الذي له هذا الموقفُ أو الاتجاه غريبًا في مُيوله وعواطفه وعاداته وأساليب حياته وذوقه العام وتوجهاته في الحياة، يَنظر إلى الثقافة الغربيّة وما تشتمل عليه من قِيم ونُظم ونظريات وأساليب حياة نظرة إعجابٍ وإكبار، ويرى في الأخذ بها الطريقة المُثلى لتقدُّم جماعته أو أمّته الإسلاميّة ".

وهذا المعنى قريبٌ من دلالة الفعل «غَرَّب» (To Westernize) في الإنجليزية؛ To Make an eastern» إذ يعرِّف معجم «أوكسفورد» هذا الفعل على النحو الآتي: «country, person, etc more like one in the west, esp in ways of living

<sup>[</sup>۱] لمزيد من الاطِّلاع على تغريب الفكر الإسلاميّ وأدواته، انظر: الجندي، أنور: شبهات التغريب في غزو الفكر الإسلاميّ، لا ط، لا لا م، المكتب الإسلاميّ، ۱۹۷۸م.

<sup>[</sup>۲] انظر: الشيباني،ً عمر التومي: "التغريب والغزو الصهيونيّ"، مجلَّة الثقافة العربيَّة، ليبيا، العدد ١٠، السنة ٩، ١٩٨٢م، ص١٦٢.



and thinking,.institutions, etc؛ أي جعْل الشرق تابعًا للغرب في الثقافة وأساليب العيش وطرق التفكير... وفي الفرنسية، يعنى التغريب الشيء نفسَه.

ويتّخذ التغريب أشكالًا مختلفة، لعلّ أخْطرها «التغريب الثقافي»؛ لأنّه إبْدال ثقافي يتغيّى إحْلال ثقافة أجنبيّة محلَّ الثقافة المحليّة الأصليّة، مع ما يرافق ذلك من مظاهر التبدُّل والتغيير.

وعندما يتحدّث الباحثون والمفكّرون المسلمون عن التغريب؛ فإنّهم يشيرون إلى واقع يومى مَعيش مشاهَد في الحياة المادية والاجتماعية والنفسية والثقافية والحضارية؛ واقع صنَعَته ظروفٌ تاريخية عصيبة، وتضافرت على نسْج خُيوطه عواملُ كثيرة. وبالنظر إلى عُمق ظاهرة التغريب في حياتنا الثقافية المعاصرة، فإننا نرى هؤلاء الباحثين يستعملون عددًا من المصطلحات للدلالة عليه؛ نحو الاغتراب الثقافي، والإلحاق الثقافي، والاسْتِلاب الثقافي، والمسْخ، ... ومن المؤكَّد أن مصطلح «التغريب»، بدلالته المعاصرة المعروفة، من نتاج الفكر الغربي، ويرتبط بالحركة الإمبريالية الأوروبية التي انطلقت في القرن التاسع عشر. يقول محمد مصطفى هدارة: أن «اصطلاح «التغريب» ليس من ابتكارنا في الشرق، ولكنه ظهر في المعجم السياسي الغربي باسم «Westernyation»، وكانوا يعنُون به نشْر الحضارة الغربيّة في البلاد الآسيوية والإفريقية الواقعة تحت سيطرتهم عن طريق إزالة القُوى المضادَّة التي تحفظ لهذه البلاد كيانها وشخصيتها وعاداتها وتقاليدها، وأهمّها الدين واللغة، وفي زوال هذه القوى ضمان لاستمرار السيطرة الغربيّة السياسيّة والاقتصاديّة حتى بعد إعلان استقلال هذه البلاد وتحرُّرها من نير الاستعمار الغربي ظاهر يًا™.

<sup>[1]</sup> OXFORD UNIVERSITY: OXFORD Advanced Learner's Dictionary, P 1355.

<sup>[</sup>۲] هدارة، محمَّد مصطفى: التغريب وأثره في الشعر العربي الحديث، مجلَّة الأدب الإسلاميّ، السعوديَّة، رابطة الأدب الإسلاميّ العالميَّة، المجلَّد ١، العدد ٢، ١٩٩٤م، ص٨.

# المبحث الخامس

آليّات الحركة الاستشراقيّة ووسائلها





«لم يترك المستشرقون مجالًا من مجالات الأنشطة المعرفيّة والتوجيهيّة العليا إلا تخصّصوا فيها، ومنها التعليم الجامعي، وإنشاء المؤسّسات العالميّة لتوجيه التعليم والتثقيف، وعقد المؤمّرات والندوات ولقاءات التحاور، وإصدار المجلات ونشر المقالات وجمع المخطوطات العربيّة، والتحقيق والنشر وتأليف الكتب، ودس السموم الفكريّة فيها بصورة خفيّة ومتدرّجة، وإنشاء الموسوعات العلميّة الإسلاميّة، والعناية العظمى لإفساد المرأة المسلمة وتزيين الكتابة باللغة العاميّة...» الأونان نذكر أهمّ هذه الآليّات والوسائل؛ وهي الآتية:

# المطلب الأوّل: نشر الكتب والمجلات: أولًا: الكتب:

اهـتمّ المستشرقون بتأليف الكتب ونشرها، وإصدار الموسوعات والمعاجم، وبشتى اللغات الأجنبيّة، حتى صار لهم إنتاج ضخم، وسيل متدفّق من الكتب العجمل أهمّ أفكارهم وآرائهم المختلفة، وكثيرٌ من هذه الكتب تُرجمت إلى اللغة العربيّة. وعلى مستوى المضمون لهذه الكتب اشتملت الحديث عن جوانب الإسلام المختلفة ونواحيه المتشعّبة، فتناولت العقيدة والشريعة، والسنّة والتاريخ، والسيرة والفقه، والـدعوة الإسلامية، واللغة وغيرها من جوانب الثقافة والمعارف الإسلاميّة واشتملت هذه الكتب في أغلبها على تزوير للحقائق الثابتة في

<sup>[</sup>١] نجا، فاطمة هدى: نور الإسلام وأباطيل الاستشراق، لا ط، لبنان-طرابلس، دار الإيمان، لا ت، ص١٦٠.

<sup>[</sup>۲] أورد المستشرق الألمائي جوستاف بفانهوللر في كتابه «مـوجز في أدب علـوم الإسلام» عـددًا كبيًرا مـن المراجـع الغربيَة التي تناولت الإسلام في مختلف فروع ثقافته ومعارفه، وصنَّفها تصنيفًا موضوعيًّا، مع عرضٍ موجزٍ لما يحتويه كلِّ مرجع، وهو يتناول في دراسته ما كُتب في الفترة من بداية القرن الثامن عشر إلى نهاية الربع الأوَّل من القرن العشرين (١٩٢٣م). وقد ترجم الدكتور محمود زقزوق بعض فصول هذا الكتاب وجعلها في كتاب بعنوان: «الإسلام في تصوُّرات الغرب». وكذلك تعرَّض كتاب «المستشرقون» لنجيب العقيقـي -في أجزائـه الثلاثة- لمستشرقي كلِّ بلد أوروبي، وبعد الحديث عن كلِّ مستشرقٍ وما خلّفه من مؤلِّفات ودراسات، خصَّص الفصل السابع والعشرين من كتابه لذكر أعمال المستشرقين العلميّة المختصَّة بتراثنا عامَّة والإسلاميّات خاصَّة وباللغات المتعدِّدة.



الإسلام وعلى افتراءات على الإسلام والقرآن الكريم وهجوم مركز على شخصية نبي الإسلام وبعض هذه الكتبات والمؤلفات اتسمت بنوع من الخفاء والدهاء التي قد تجعل بعض السذج يقع في فخ هذه الدراسات وهي أشبه بدس السمّ بالعسل.

وقد تميّزت كتابات المستشرقين في العصور الوسطى أو بدايات الاستشراق بالتعصّب والحقد الشديد والكراهيّة للإسلام وإظهار هذه العواطف والاتجاهات بصراحة متناهية حتى ظهر منهم من كتب منتقدًا هذا الأسلوب ومن هؤلاء ما كتبه نورمان دانيال في كتابه (الإسلام والغرب) وما كتبه ريشتارد سوذرن في كتابه (صورة الإسلام والمسلمين في كتابات العصور الوسطى).

وظهرت في القرن العشرين كتابات عن الإسلام تظاهرت بأنّها تجاوزت التعصّب والحقد القديم ومنها ما كتبه توماس آرنولد في كتابه (الدعوة إلى الإسلام) وقد يكون هذا الكتاب قدم بعض العبارات والجمل المادحة للإسلام والمسلمين كما ظهرت كتابات مونتغمري وات حول الرسول (محمد في مكة) و (محمد في

[۱] كتاب «الإسلام والغرب»: يستمد هذا الكتاب أهمِّيَّته من كونه أُوَّلَ كتابٍ يعرض -بأسلوب موضوعيِّ- تاريخ المطاعن الغربيّة في الإسلام منذ العصور المبكرة وحتَّى عصرنا هذا. ولمعرفة بعض الموضّوعات التي وردت في الكتاب، انظر: دانييل، نورمان: "الإسلام والغرب"، مراجعة: محمَّد عطوي، مجلَّة الفكر العربيّ، العدد ٣٢، السنة ٥، نيسان-حزيران ١٩٨٣م، ص٢٧١-

[7] كتاب «صورة الإسلام في أوروبا في القرون الوسطى»: من تأليف ريتشارد سوذرن. هو كتابٌ صغير؛ ولكنَّه مفيدٌ في رصد تطوُّر النظرة الأوروبيَّة للإسلام في القرون الوسطى، وكيف استعارت هذه النظرة أحيانًا النظرة البيزنطيَّة، وتأثَّرت بالحروب الصليبيَّة، وتأثَّرت بالحروب الصليبيَّة، وحروب الاسترداد الإسبانيّة، هذا غير بناء صورة محرَّفة تمامًا للإسلام والعقيدة الإسلاميَّة، ولم يشذَّ عن هذه الروْى الحدِّيَة إلَّا قلَّة من المفكِّرين الأوروبيَّين الذين رأوا أنَّه لا يمكن حلّ المشكلة الإسلاميَّة بالسلاح، وإغًا محاولة تفهُّمها وضمَها للكنيسة الكاثيوليكيَّة. للاطلاع على الكتاب تفصيلًا، انظر: سوذرن، ريتشارد: صورة الإسلام في أوروبا في القرون الوسطى، ترجمة: رضوان السيًّد، ط٢، لا م، دار المدار الإسلاميّ، ٢٠٠٦م.

[٣] كتاب «الدعوة إلى الإسلام»: بحث في تاريخ نشر العقيدة الإسلامية، من تأليف سير توماس.و.أرنولد. عرَّف المصنَّف في هذا الكتاب بدين رسالة الإسلام وامتداده وما يدعو إليه الإسلام والطريقة التى يدعو بها القرآن وهي الأمر بالمعروف والإقناع والنهي عن القوَّة والإكراه في تعويل الكفَّار، ويستعرض الكتاب دراسةً مهمّةً، وهي حياة محمَّد صَّاتُ الته الداعية إلى الإسلام؛ متتبَّعًا انتشار الإسلام بين الشعوب المسيحيَّة في آسيا الغربيَّة وانتشاره بين مسيحيًّي إفريقيا ومسيحيًّي إسبانيا وشعوب أوروبا المسيحيَّة في عهد الأتراك وفي فارس وأوسط آسيا، وكيف انتشر الإسلام بين المغول والتتار حتَّى وصل إلى الهند والصين والملايو. للاطلاع التفصيليً على الكتاب، انظر: أرنولد، توماس: الدعوة إلى الإسلام، ترجمة: حسن إبراهيم حسن؛ عبد المجيد عابدين؛ إسماعيل النجراوي، لا ط، القاهرة، مكتبة النهضة المصريَّة، ١٩٧٠م.

[٤] كتاب «محمَّد ]ص[ في المدينة: من تأليف مونتغمري وات، يندرج هذا الكتاب ضمن منظومة دراسات السيرة النبويَّة، وهو يبحث في العلاقة بين النبيّ ونساء المدينة منذ أن هاجر إليها وحتَّى توفَّاه الله. تَمثَّلت العلاقة في ثلاثة جوانب، هى: الجانب



المدينة) و(محمد رجل الدولة والسياسة) وغيرها من الكتب.

وقد أورد الأستاذ محمد البهيّ قامّة ببعض الكتب الاستشراقيّة المتطرفة والمشوّهة منها:

- حياة محمد: تأليف سير وليام موير.
  - الإسلام: تأليف ألفرد جيوم.
- الإسلام: بالفرنسية، من تأليف هنري لامنس.
- تاريخ مذاهب التفسير الإسلامي: ظهر بالألمانية، وتُرجم إلى العربيّة من تأليف جولدزيهر.
  - مصادر تاريخ القرآن: بالإنجليزية، تأليف آرثر جيفري ـ
  - التطورات المبكّرة في الإسلام: بالإنجليزية، تأليف د.س مرجليوث.
  - الحلاج الصوفي الشهيد في الإسلام: بالفرنسيّة، من تأليف لـوي ماسنيون.
    - اليهوديّة في الإسلام: بالإنجليزية، من تأليف إبراهام كاسن.
      - مقدّمة القرآن: بالإنجليزية، من تأليف كينيث كراج.
- دراسات في تاريخ الثقافة الإسلاميّة: بالإنجليزية، من تأليف فون جرونيباوم.

الاجتماعيّ، الجانب الفقهيّ - فقه الأسرة- والجانب الجهاديّ. وتكتسب الدراسة خصوصيّتها من خلال هذه الجوانب الثلاثة؛ ففي الجانب الاجتماعيّ تتبيَّن للقارئ صورٌ متنوِّعة من العلاقة بين النبيّ ونساء المجتمع، مثل: زيارة النبيّ لبعض النسوة في منازلهن أو في مزارعهن وأحيانًا يعود المريضات منهن ويدعو لهن بالأجر والشفاء، وفي بعض الأحيان يشاركهن الأفراح في الأعراس وما شابه ذلك. وفي الجانب الفقهي: أيْ فقه الأسرة، فقد تجلّت تلك العلاقة بأوضح صورها في كثرة تردُّد بعض النساء على النبيّ في بيته يسألنه عن بعض الأمور الفقهيّة المتعلّقة بالطهارة وأحكام الصلاة والعلاقة بين الزوجين والطلاق وحقوق الحضانة، وكان في بيته يسألنه عن هذه المسائل تخفيفٌ ورحمة. للاطِّلاع التفصيليّ، انظر: وات، مونتغمري: محمَّد في المدينة، ترجمة: شعبان بركات، لا ط، صيدا، المكتبة العصريَّة، لا ت.



#### ومن المؤلفات الخطيرة:

- كتاب ميزان الحق الدكتور فاندر المستشرق الأمريكي، والدكتور سنكلير تسدل.
- ٢. كتاب الهداية، ويقع في أربعة أجزاء، وهو هجوم مربع على الإسلام ونبي الإسلام.
  - ٣. كتاب: مقالة في الإسلام، للدكتور المستشرق سال.
    - 3. كتاب: مصادر الإسلام، للدكتور سنكلير تسدل.

ولعل أخطر ما قام به المستشرقون حتى الآن هو إصدار «دائرة المعارف الإسلاميّة» بلغات عدّة ٣٠.

### ثانيًا: المجلات:

قد زاد عدد المجلات والدوريات الشرقيّة لدى المستشرقين على ثلاثمائة مجلّة متنوّعة خاصة بالاستشراق، ما عدا مئات تتعرّض له في موضوعاتها العامة؛ كمجلة القانون المقارن ومحفوظات التاريخ، ومباحث العلوم الدينيّة، وغير ذلك.

ومن هذه الدوريات:

«مجلة العالم الإسلامي» وهي مجلة تبشيريّة تصدر بالإنجليزية في هار تسورد - بأمريكا، وتوزع في جميع أنحاء العالم.

«مجلة العالم الإسلامي» وهي مجلة تبشيريّة تصدر في فرنسا، وتوزع في جميع أنحاء العالم.

<sup>[</sup>١] انظر: أحمد، المستشرقون والمبشرِّون في العالم العربّي والإسلاميّ، م.س، ص٨٥.

<sup>[7]</sup> انظر: محمَّد، الاستشراق بين الحقيقة والتضليل، م.س، ص٨٩ وما بعدها.

«مجلة جمعية الدراسات الشرقية» -أنـشأها المستشرقون الأمريكيـون في جامبير بولاية أوهايو، وكان لها بعض فروع في أوروبا وكندا.

«مجلة شؤون الشرق الأوسط» تصدر بالإنجليزية في أمريكا، ويحررها عدد من المستشرقين المعادين للعرب والمسلمين، واهتماهها موجه في الدرجة الأولى إلى الجوانب السياسية. وغير ذلك من المجلات والدوريات.

## ثالثًا: دور النشر الاستشراقية:

هناك دور نشر كثيرة في الغرب تعنى بإعداد الكتب الاستشراقيّة والترويج لها وتوزيعها في الأماكن المختلفة من العالم، ومن أشهر دورُ النشر نذكر الآتي:

### في باريس:

دار إرنست لرو: معروفة بنشر المطبوعات الاستشراقيّة من كتب ومجلات ونشرات، وبإصدار فهرس مفصل دقيق كل عام بعنوان: مسرد عام.

دار هنري فلتر: وفيها الكثير من المخطوطات العربية والفارسية والتركية النفسة.

دار مزونيف: من أكبر دور النشر الاستشراقيّة في فرنسا وأوروبا.

#### في إنجلترا:

دار بروبستاین وشرکاه فی لندن، وتنشر فهرسًا دوریًا باسمه.

دار هيفر وأولاده في كمبريدج، وتنشر بعنوان المكتبة الآسيوية فهارس دقيقة للمطبوعات الشرقيّة على اختلاف موضوعاتها.

دار برنارد كواريتش في لندن، وتنشر فهرسًا دقيقًا مشهورًا بعنوان: فهرس المؤلفات الشرقيّة.



#### في إسبانيا:

دار مايسترى في مدريد.

### في ألمانيا:

دار هاراشوفتش في فيسبادن، ولها نشرة شهرية لوصف ما يصدر من الكتب في مصر ولبنان وسوريا والهند والمغرب الأقصى.

### في هولندا:

دار بريل في ليدن

#### 1. الجامعات والمؤتمرات:

### أولًا: كرسي التدريس في الجامعة:

استخدم المستشرقون التدريس في الجامعة لنشر أفكارهم وتوسلوا بذلك لتحقيق أغراضهم وخاصة من خلال إنشاء أقسام للدراسات الإسلامية والعربية بالجامعات الغربية.

### كثرة أقسام الاستشراق ومعاهده في جامعات الغرب:

ولا تكاد تخلو عاصمة من عواصم الغرب الآن من جامعة بها تخصص أو قسم خاص للاستشراق.

وقد بلغ عدد هذه الأقسام [الإسلامية] في الجامعات الغربية أكثر من ستين قسمًا في أكثر من ستين جامعة في الغرب، على رأس الأقسام أساتذة يهود، ومحاورهم الأصلية تدور \_ في كياسة \_ حول التشكيك في الوحي، وفي السنة، وغير ذلك من الأسس والمعتقدات الإسلاميّة المسلمة بين المسلمين.

### تضييق المجال على الباحثين المنصفين للإسلام في الجامعات الغربيّة:

وهناك دلائل على أن المستشرقين حريصون ما وسِعهم الحِرصُ، على أن لا مُكنَّوا



باحثًا إسلاميًا منصفًا ومتمكنًا من العلوم الإسلاميّة فلا يسمحون لطلاب كهؤلاء من قصد معاهدهم لانصاف الإسلام وبعبارة أخرى تقديم الإسلام كما هو في الواقع، لا كما يريد هؤلاء المستشرقون في معاهدهم وجامعاتهم وعلى ذلك شواهد كثيرة.

### قيام المستشرقين بالتدريس في الجامعات الموجودة في البلاد العربيّة والإسلاميّة:

لا يكتفي هؤلاء بتدريس الإسلام في دولهم الغربيّة، بل يأتون إلى بلادنا وعواصمنا ويدرسون الإسلام في جامعتنا، وخاصة الجامعات غير الحكومية لبلادهم كالجامعة الأمريكية في القاهرة، وفي بيروت.

وكنموذج على ذلك نذكر أنه في ١٩٩٨-١٩٩٨م أسندت الجامعة الأمريكية في القاهرة إلى أحد المستشرقين وهو الفرنسي دودييه تدريس مادة «تاريخ المجتمع العربي» وما كان من الأخير إلى أن أضاف إلى المقرر الدراسي كتاب «محمد» للمستشرق ماكسيم رودنسون، والكتاب يطفح بعبارات السوء والبهتان في حق نبى الإسلام الإسلام المسالد

#### ثانيا: المؤتمرات:

وقد عقد المستشرقون منذ عام ١٨٧٣م إلى عام ١٩٧٦م ثلاثين مؤتمر دوليًا، بالإضافة إلى بعض المؤتمرات الإقليمية مثل مؤتمر المستشرقين السوفييت (ليننجراد ١٩٣٥-١٩٣٧م) وحلقة المستشرقين في بروكسل، حيث نُشرت أبحاثها في كتاب بعنوان: تطور العقيدة الإسلامية (باريس ١٩٦٢م).

ويضم المؤمّر مئات العلماء من أعلام المستشرقين وأقطاب الوطنيين في الغرب والشرق، فقد اشترك في مؤمّر أكسفورد ٩٠٠ عالم عن ٢٥ دولـة، ٨٥ جامعة ٦٩ جمعية علمية.

وينقسمون إلى أربع عشرة جماعة، تنفرد كلٌّ منها بقسم من جدول الأعمال وهي:

<sup>[</sup>۱] انظر الموارد الآتية من الكتاب: ص ٥١-٥٥-٧٨-١٥١-١٥١-٢٥١-٢٥١- ٣٣٨.

### القرآن الكريم في الدراسات الاستسثراقية



الدراسات المصرية القديمة، والدراسات الآسيوية البابلية، وآثار الشرق الأدنى، والعهد القديم، وآثار الكتاب المقدس، والشرق المسيحي، وبيزنطة، والدراسات الإسلامية (التاريخ السامية، والدراسات الإسلامية (اللغة والأدب)، والدراسات الإسلامية (التاريخ الفني)، والدراسات التركية، والدراسات الخاصة بإيران والقوقاز وما جاورهما، والدراسات الهندية، ودراسات آسيا الوسطى، ودراسات آسيا الشرقية، ودراسات الأفريقية الجنوبية، والدراسات الأفريقية المناسات الأفريقية العنوبية، والدراسات الأفريقية العنوبية، والدراسات الأفريقية العنوبية والدراسات الأفريقية العنوبية العنوبية والدراسات الأفريقية العنوبية العنوبية العنوبية والدراسات الأفريقية العنوبية العنوبية

وقد أحصى العقيقي مؤتمرات المستشرقين الثلاثين الدولية من سنة ١٨٧٣- ١٨٧٣م، فذكر مكان كل واحد منها تاريخ انعقاده، وحجم أعماله، كأن تكون مجلدين أو ثلاثة أو خمسة، وهكذا...كما أورد نماذج مما تناولته بالدراسة على جداول أعمالها.

### ثالثًا: الاشتراك في المجاميع العلميّة الرسمية في العالم الإسلاميّ:

استطاع المستشرقون أن يتسللوا إلى بعض المجامع العلمية الرسمية في بعض البلاد العربية والإسلامية، مثل مصر ودمشق وبغداد، وعملوا جاهدين على تحويل في أهداف هذه المجافل العلمية من خلال قيامهم بالدعوة إلى إحياء العاميات، أو الدعوة إلى تعديل النحو العربي، أو اللغة الوسطى أو الكتابة العربية المعاصرة، وكلها محاولات ترمي إلى إيجاد فجوة بين لغة القرآن ولغة الكتابة.

ومن المستشرقين الذين كانوا أعضاء في المجمع اللغوي بمصر؛ «جب» و«مرجليوث» و«نيكلسون» وثلاثتهم من إنجلترا و«لوي ماسنيون» الفرنسي الله ومنهم أيضا: «أ.ج.فينسينك».

ومن المستشرقين الذين كانوا أعضاء في المجمع العلمي بدمشق: «جريفني»

<sup>[</sup>١] انظر: العقيقي، المستشرقون، م.س، ج٣، ص٣٦٥-٣٧٠.

<sup>[</sup>٢] ألقى المستشرق ماسنيّون محاضرة في بيروت عام ١٩٣١م، دعا فيها إلى اعتماد اللغة العامّيّة وكتابتها بالحروف اللاتينيّة، وكان قد ألقى هذه المحاضرة -أيضًا- في ١٩٢٩م في جمع من الشباب العرب في باريس.



الإيطالي، و«جوتهيل» الكولومبي، و«جويدي» الإيطالي، و«جي سـو» الفرنسي و«نالينو» الإيطالي، و«هارتمان» ألماني الأصـل، و«م. هوتمان الهولندي»، وكذلك «مرجيلوث» و«ماسنيون».

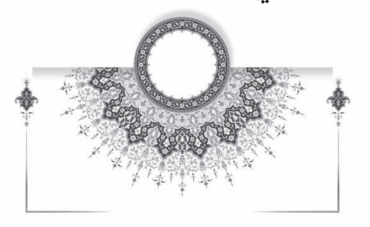
ولا بد من الالتفات أنّ هؤلاء المستشرقين لا يمكن أن يصلوا إلى درجة إتقان اللغة العربية، وفقه البيان العربي، وإدراك أسرار البلاغة العربية، بدرجة تؤهلهم لأن يكونوا في مصافً علماء اللغة المقتدرين، بل هناك آراء طرحها هؤلاء تشير إلى جهلهم باللغة العربية.

### رابعًا: استخدام تلاميذ المستشرقين والمبشِّرين من الوطنيين:

أن من أخطر الوسائل وأخبثها في نشر وإذاعة الفكر الاستشراقي المعاديً للإسلام؛ استخدام بعض أبناء العرب والمسلمين من تلاميذ المستشرقين والمبشرين ليقوموا بهذه الوظيفة (نشر الفكر الاستشراقي) نيابة عن أساتذتهم، والترويج لآراء المستشرقين والمبشرين من غير نسبتها إليهم، بل على أنها من نتاج قرائح أولئك التلاميذ، وغرة اجتهادهم وتفكيرهم، بينما هي في واقع الأمر لا تعدو أن تكون صدى لآراء وسموم خصوم الإسلام. وبعبارة أخرى حرص هؤلاء على صناعة المفكّر المستغرب من أبناء البلاد الإسلامية والعربية.

### الفصل الثاني:

## الحركة الاستشراقيَّة - مدارسها ومجالاتها ودوافعها في دراسة القرآن -



# المبحث الأوّل

أبرز المدارس الاستشراقيّة وأهمّ المستشرقين





اختصَّت كلّ مدرسة من مدارس الاستشراق الغربيّ بخصوصيًاتها ومناهجها، وأخذت تتنافس في ميدان البحث والتحقيق. وهناك تقسيمات مختلفة لمدارس الاستشراق نشير إلى أهمّها، وهي:

# أسس تقسيم المدارس الاستشراقيَّة: الموضوعات):

هناك تقسيمات عدَّة لمدارس الاستشراق؛ فبعضها انصبٌ على طبيعة المجال البحثيّ للمستشرقين، أيْ من حيث نوعيّة الموضوعات التي اشتغلوا عليها، فقسَّم الدكتور حسين الهراوي -بناءً على ذلك- المدارس إلى أقسام ثلاثة:

- ١. مدرسة تختص مباحث القرآن الكريم.
- مدرسة تتعلَّق بالنبي محمَّد الله أي المختصَّة بحياته وما جرى معه في سيرته، وأعماله، وحروبه وسياسته و....
- ٣. مدرسة تختص بالتاريخ العربيّ والإسلامي، أيْ المدرسة التي تُعنَى بتاريخ العرب قبل الإسلام وبعده، وباللغة العربيّة، وبتاريخ الإسلام في عصر الصحابة، والعصر الأمويّ والعبّاسيّ إلى يومنا هذا..

ومن الواضح أنّ َهذا التقسيم غير شامل؛ لأنّ الاستشراق لا يهتم فقط بما يتعلّق بالإسلام ومصادره ونبيّه والتاريخ فقط الله مجالات أخرى، بحثها بعمق علماء الاستشراق؛ كالفلسفة، واللغة، والأدب، والجغرافيا، والاقتصاد، وغيرها الله

<sup>[</sup>۱] انظر: الزيادي، الاستشراق أهدافه ووسائله، م.س، ص٦٩-٧٠.

<sup>[</sup>۲] انظر: سمايلوفيتش، أحمد: فلسفة الاستشراق، لا ط، القاهرة، دار الفكر العربيّ، ١٤١٨هــق١٩٩٨م، ص٢١٩.

### القرآن الكريم في الدراسات الاستشراقيةً



وقسَّم نجيب العقيقي الاستشراق إلى مدرستين، هما:

١. المدرسة السياسيَّة التي تبحث في الأدب مفهومه العامّ.

والأدب بهذا المفهوم يطال كلّ أنواع الفكر الإنسانيّ. وفي هذه المدرسة تندرج دراسات المستشرقين حول الدين، والتاريخ، واللغة، والعادات، والتقاليد للمجتمعات الإسلاميَّة، والشعوب المختلفة، و...

٢. المدرسة الأثريَّة التي تهتمّ بالآثار".

ومن الواضح أنَّ هذا التقسيم واسع جدًا، ولا يمكنُّنا من تمييز المدارس وتصنيفها بشكلِ دقيق.

### التقسيم الغائيّ:

يعتمد هذا التقسيم على دراسة أهداف المستشرقين، ودوافعهم، وغاياتهم. وفي هذا السياق مكن تقسيم مدارس الاستشراق على الشكل الآتي:

الاستشراق الدينيّ الأيديولوجيّ: وهو الاستشراق الذي كانت دوافعه دينيَّة، وهو ذاك الاستشراق الذي قادته المؤسَّسات الدينيَّة المسيحيَّة. وقد بيَّنًا ذلك عند بحث العلاقة بن الاستشراق والتنصر.

الاستشراق الاستعماريّ: وهو الاستشراق الذي كان ينطلق من دافع سياسيّ-عسكريّ-توسُّعيّ. وقد تقدَّم بيانه في الأبحاث السابقة.

الاستشراق العلميّ: وهو الاستشراق الذي لم يرَ في دراسة الشرق سوى مادَّة علميَّة، وقد بدأ شياع هذا النوع من الاستشراق، وهذا الجيل من المستشرقين بالأخصّ بعد الحرب العالميَّة الثانية وانهيار كلّ من الاستعمار الأجنبيّ المباشر وسلطة الكنيسة المطلقة.

<sup>[</sup>١] انظر: الزيادي، الاستشراق أهدافه ووسائله، م.س، ص٧٠.





### التقسيم الجغرافيّ:

المنهج الجغرافي في تقسيم مدارس الاستشراق، وهو التقسيم الذي يعتمد على بلد المستشرق، فيقسِّم الاستشراق وفق الجغرافيا، إلى الاستشراق الفرنسيّ، والإنكليزيّ، والإيطاليّ، والألمانيّ، والروسيّ، وغيرهم.

ومن الواضح صعوبة تصنيف مدارس الاستشراق بالدقَّة؛ لأنَّنا نتكلَّم عن آلاف من المستشرقين، و«من المستحيل تصنيف هذا العدد الهائل من المستشرقين في مدارس ذات خصائص محدَّدة؛ حيث إنَّهم عِثِّلون جنسيَّات مختلفة، ويتكلُّمون لغاتِ متعدِّدة، ويسيرون في اتِّجاهاتِ متنوِّعة، وينطلقون من أهدافِ متقاربة. ولا بدَّ لكلِّ من أراد الخوض في هذا الموضوع خاصَّة، ومبدان الاستشراق عامَّة أن يلمّ بأطراف كلّ هذه الاختلافات، وهذا ما يبدو أمرًا مستحيلًا، ولكن مع استحالته هذه، فإنَّه من الممكن الالتجاء إلى التوزيع الجغرافيِّ أساسًا للتصنيف، انطلاقًا من أنَّ البيئة بما لها من خصائص -إيجابيَّة كانت أو سلبيَّة- ذات أثر كبير في تكوين شخصيَّة الكاتب وتوحيه أفكاره»[١].

### المدارس الاستشراقيَّة:

سنعتمد التقسيم الجغرافي للمدارس الاستشراقيَّة، لا من باب أنَّه الأفضل من الناحية المنهجيَّة، بل هو الأسهل في اعتماده معيارًا للتقسيم؛ لأنَّه يجنِّبنا التداخل في الأقسام أو خروج بعض الأقسام، بخلاف ما لو اعتمدنا معايير أخرى في هذا المجال.

وأهمّ مدارس الاستشراق هي:

- ١. الاستشراق الإيطاليّ
- ٢. الاستشراق الفرنسيّ

<sup>[</sup>١] الزيادي، الاستشراق أهدافه ووسائله، م.س، ص٧١-٧٢.

### القرآن الكريم في الدراسات الاستسثراقية



- ٣. الاستشراق البريطانيّ
  - ٤. الاستشراق الألمانيّ
  - ٥. الاستشراق الإسبانيّ
- ٦. الاستشراق الهولنديّ
- ٧. الاستشراق الأمريكيّ
  - الاستشراق الروسيّ

وسنتعرَّض لكلِّ مدرسة من هذه المدارس بشكلٍ مختصر، مع الإشارة إلى أبرز أعلام هذه المدرسة.

### المطلب الأوَّل: مدرسة الاستشراق الإيطاليّ:

إنَّ لتصدير البحث بالمدرسة الاستشراقيَّة الإيطاليَّة أسبابًا عدَّة، منها:

- إنّ إيطاليا مهد الدراسات العربيَّة والإسلاميَّة في أوروبا؛ فقد كان البابوات هم الذين وجّهوا إلى دراسة اللغة العربيّة، ومن هنا صدر القرار البابويّ بإنشاء كراسٍ ستَّة لتعليم اللغة العربيَّة في باريس ونابولي وسالونيكا وغيرها كما تقدَّم، وقد تعاون مجموعة من نصارى الشام مع الكنيسة الكاثوليكيَّة لنشر الديانة الكاثوليكيَّة في المشرق، وقد بدأ هذا التعاون باتِّحاد الكنيستَيْن المارونيَّة والكاثوليكيَّة عام ١٥٧٥م، وقام المارونيُّون بترجمة العديد من كتب اللاهوت إلى اللغة العربيَّة.

- وبدأتِ الجامعات الإيطاليَّة تهتمُّ بالدراسات الإسلاميّة؛ فقامتْ جامعة بولونيا سنة ١٠٧٦م بالاهتمام بالعلوم العربيَّة، وتلتْها جامعة نابولي عام ١٢٢٤م، ثمَّ جامعات: مسينا، وروما، وفلورنسا، وبادوا، ثمَّ أخيرًا الجامعة الجريجوريَّة التي



اعتنتْ بصورة خاصَّة بالدراسات الإسلاميَّة أن ويبدو أنَّ أوَّل إيطالِّي تعلَّم اللغة العربيّة واعتنى بدراستها هو «جيراردودا كريمونا» (Gerardo da Cremona) العربيّة واعتنى بدراستها هو «جيراردودا أيضًا- توما الإكويني (١٢٢٥-١٢٧٤م) الذي اهتمّ بالدراسات الفلسفيَّة، وخاصة الفلسفة العربيَّة؛ إذ قضى جلَّ حياته باحثًا فيها، وساهم في نشر الفلسفة الرشديَّة على الرغم من محاربته إيَّاها أن.

- إنَّ العلاقة بين إيطاليا والشرق قديمة جدًّا؛ وذلك نظرًا إلى قرب إيطاليا جغرافيًّا من بعض البلاد العربيَّة وإفريقيا، وعندما فتح العرب صقلية توطَّدت هذه الصلة بين إيطاليا والعالم الإسلاميّ ثقافيًّا، وخاصَّةً في عهد الملك «روجار الأوَّل» وحفيده «فريدريك الثاني»، حيث كان بلاطهما كعبةً للعلماء والمثقَّفين من البلاد الشرقيَّة كلّها، وكان لوجود الفاتيكان في إيطاليا أثرٌ كبيرٌ في توطيد الصلة بينها وبين البلاد الشرقيَّة؛ نظرًا إلى ما يوليه الفاتيكان من أهميَّة كبيرة جدًّا في التبشير بالدين المسيحيّ، ومحاولة تنصير الشرقيين في كل مكان.

- إنَّ أوَّل كتب عربيَّة جرى طبعها في إيطاليا، وبرز أوَّل كتاب عربيّ مطبوع في إيطاليا سنة ١٥١٤م، ذلك في فانو (مدينة صغيرة تقع جنوب البندقيَّة)، ويحمل الكتاب اسم «كتاب صلاة السواعي»، والكتاب العربي الثاني نُشر في جنوة سنة ١٥١٦م وعنوانه «مزامير عبرانيّ يونانيّ عربيّ قصدانيّ بترجمة لاتينيّ وتفسيرهم». أمَّا القرآن الكريم، فقد طبع لأوَّل مرَّة في البندقيَّة سنة ١٥١٨م من طرف بافاناني، وهو مطبعي من مدينة براسيا. ونشرت تسعة كتب ما بين سنتي ١٥٩٠ و١٦١٠م، كانت ذات مواضيع متنوِّعة، منها: «الإنجيل المقدَّس» (كتابان) وكتاب «الأجروميَّة» لابن آجروم، وكتاب «الكافية» لابن الحاجب، وكتاب «القانون الثاني في الطبّ» لابن سينا، وهو من أبرز معالم الطباعة العربيَّة في أوروبا من حيث إخراجه وتقديه، وكتاب «نزهة المشتاق في ذكر الأمصار والأقطار والآفاق» للإدريسيّ، وكتاب في الهندسة «كتاب تحرير أصول

<sup>[</sup>١] انظر: الحاج، نقد الخطاب الاستشراقيّ، م.س، ج١، ص١١٨.

<sup>[</sup>۲] انظر: مراد، أسماء المستشرقين، م.س، ص٣٣.

### القرآن الكريم في الدراسات الاستسثراقية



الأوقليدس» ترجمة نصير الدين الطوسيّ. ومن أهمّ المطبوعات التي أشرف عليها المعهد المارونيّ في روما أربعة كتب نحويَّة وكتاب في الفلسفة، نذكر منها: «مبادئ اللغة العربيَّة» سنة ١٦٢٢م من تأليف المارونيّ نصر الله شالاق، وآخر للمؤلِّف نفسه فيه تقديم للحروف الهجائيَّة العربيَّة، ثمَّ كتابٌ ثالثٌ من عمل تلميذٍ مارونيًّ هو بطرس المطوشي عام ١٦٢٤م. أمَّا كتاب الفلسفة، فعنوانه: «مدخل لعلم المنطق» سنة ١٦٢٥م. وأظهر العالم الإيطاليّ «انطونيو جيجاني» اهتمامًا بتأليف المعجمات، فقد نشر سنة ١٦٣٢م في مدينة ميلانو معجمًا باللغة العربيَّة واللاتينيَّة في أربعة أجزاءٍ ضخمة، واعتمد فيه على القاموس المحيط للفيروز آبادي اعتمادًا كبيرًا، وبذلك كان له السبق في تعريف الغرب بالمعجمات العربيَّة والاهتمام بها؛ ولذا أطلق المستشرق الإيطاليّ «فرانشيسكو بالمعجمات العربيَّة والاهتمام بها؛ ولذا أطلق المستشرق الإيطاليّ «فرانشيسكو غابريلي» على الاستشراق الإيطاليّ تسمية «الاستعراب»؛ لأنَّه وجه لدراسة اللغة العربيَّة وآدابها وحضارة المسلمين وعلومهم.

### أبرز أعلام مدرسة الاستشراق الإيطاليَّة ١٠١٠

قامت نهضة الاستشراق الإيطاليّ الحديث على أعمدة ثلاثة، وذلك في منتصف القرن التاسع عشر وإلى غاية الربع الأوَّل من القرن العشرين حسب «دي غوبرناتي وبريداري» المهتمَّيْن بتاريخ الاستشراق الإيطاليّ، وهذه الشخصيَّات هي:

### ۱. إغناطيوس (إينياتْسْيُو) جُويدي (١٢٠٦-١٣٥٤هـ/ ١٨٤٤-١٩٣٥م):

إغناطيوس (والإيطاليُّون يلفظونها: إينياتسيو جويدي Ignazio Guidi): هو مستشرقٌ إيطاليَّ، عالمٌ بالعربيّة والحبشيَّة والسريانيَّة. كان «جويدي» يتقن اللغة العربيَّة إتقانًا تامًّا، كما كان على علم بالعامِّيَّة، خصوصًا اللهجة اللبنانيَّة الله وهو من

<sup>[</sup>۱] التراجم المذكورة لأعلام الاستشراق في الغالب جرى أخذها من كتاب العقيقي أو كتاب عبد الرحمن بدوي أو كتاب ميشال جحا؛ فهذه أوسع الكتب في الترجمة للمستشرقين، وإن كانت موسوعة العقيقي أوسعها؛ لأنّها جاءت في مجلّدات ثلاثة، وقد استعان بالمستشرقين أنفسهم الذين أمدُّوه بالمادَّة العلميَّة أو عاد إلى بعض المجلّات والدوريَّات الاستشراقيّة التي تترجم لبعضهم، وخاصَّة عند الوفاة.

<sup>[7]</sup> انظر: بدوى، موسوعة المستشرقين، م.س، «جويدي (اجنتيسو)»، ص٢١٢-٢١٣.



أعضاء المجمع العلميّ العربيّ، وكان شيخ المستشرقين في عصره. ولد في روما، وعهد إليه بتعليم العربيَّة في جامعتها سنة ١٨٨٥م. ثمَّ كان أستاذًا في الجامعة المصريَّة سنة ١٩٠٨م يلقي محاضراته بالعربيَّة، واستمرّ بضع سنين. من كتبه العربيَّة: «محاضرات أدبيًات الجغرافيا والتاريخ واللغة عند العرب باعتبار علاقتها بأوروبا خصوصًا بإيطاليا» وهي سلسلة من أربعين محاضرة ألقاها في الجامعة المصريَّة، و«جداول كتاب الأغاني» يحتوي على فهارس الشعراء والقوافي والأعلام والأمكنة، وكتاب «المختصر» رسالة في علم اللغة العربيَّة الجنوبيَّة القديمة، ونشر كذلك كتابا «الاستدراك على سيبويه» للزبيدي، و«الأفعال وتصاريفها» لابن القوطيَّة!".

#### ٢. الأمير ليونه كايتاني (١٨٦٩-١٩٣٥م):

الأمير ليونه كايتاني (Leone Caetani)ن أبزر المستشرقين الإيطاليِّين، فقد كان يحسن سبع لغات، منها: العربيَّة والفارسيَّة. عمل سفيرًا لبلاده في الولايات المتَّحدة، وزار الكثير من البلدان الشرقيَّة، منها: الهند إيران، مصر، سوريا، ولبنان. من أبرز مؤلَّفاته: كتاب «Islam Annalli dell» وطبع منه خلال (١٩٠٥-١٩٠٨م) ثمانية مجلَّدات ضخمة محلَّاة بالرسوم والخرائط المفصَّلة، انتهى فيها إلى سنة ٤٠ للهجرة المعرقين، ويعد كتابه «الحوليَّات» مرجعًا مهماً لكثير من المستشرقين. وفي المواقف السياسيَّة، عندما احتلَّت إيطاليا ليبيا سنة ١٩١٢م كان من بين المعارضين القلائل في البرلمان الإيطالي لهذا الاحتلال.

### ٣. كارلو ألفونسو نـَلـينو(١٨٧٢-١٩٣٨م):

كارلو ألفونسو نَلِينو (Carlo Alfonso Nallino). مستشرق إيطالي ولد في تورين في ١٦ شباط، ونشأ وتلقَّى دروسه الأُوَّليَّة ومبادئ العربيَّة والعبريَّة والعبريَّة والسريانيَّة في مدينة أوديني، واستكمل دراسته في جامع تورين وفي المعهد الشرقي بنابولى، ثمَّ في بالرماوروما، ودرس في الجامعة المصريَّة القديمة، وانتخب عضوًا في

<sup>[1]</sup> انظر: الزركلي، خير الدين: الأعلام، ط٥، بيروت، دار العلم للملايين، ١٩٨٠م، ج١، ص٣٣٦.

<sup>[</sup>۲] انظر: م.ن، ج٥، ص٢٥٠.



المجمع العلميّ الإيطاليّ، والمجمع اللغويّ في مصر، والمجمع العلميّ العربيّ في دمشق، وعُيِّن مديًرا لتنظيم المحفوظات العثمانيَّة في وزارة المستعمرات في روما، وتولَّى الإشراف على مجلَّة الدراسات الشرقيَّة، ثمَّ مجلَّة الشرق الحديث، وكلتاهما بالإيطاليَّة. من آثاره: «علم الفلك تاريخه عند العرب في القرون الوسطى»، و«تاريخ الآداب العربيَّة من الجاهليَّة حتَّى عصر بنى أميَّة» الم

وقد شملت مؤلَّفاته مختلف فروع الحضارة الإسلاميّة، منذ ما قبل الإسلام وحتَّى العصر الحديث، كما اهتمَّ بدراسة العلاقة بين الشرع الإسلاميّ والقانون الرومانيّ، والعلاقة بين القانون الشرقيّ القديم والقانون الشرقيّ المسيحيّ، مضافًا إلى ترجمته شعر ابن الفارض إلى الإيطاليَّة. وقد تُرجم العديد من مؤلَّفاته إلى الفرنسيَّة والإنكليزيَّة.

كان واسع الاهتمام باليمن، وقد وضع دراساتٍ تتعلَّق به، منها ما يتناول الحضارات القديمة المتعاقبة في اليمن، ومنها ما يتعلق باللَّهجاتِ والخطوط العربيَّة فيه، ورُشِّحَ لتدريس تاريخ اليمن في كلِّيَّة الآداب في مصر، ودرَّسَه أربعَ سنواتٍ منذ عام ١٩٣٧م حتَّى عام ١٩٣١م.

وهناك أعلام آخرون في هذه المدرسة، منهم:

- «داڤید سانتیلانا» (David Santillana) «داڤید سانتیلانا»
- «بییترو ساڤورنیان دي برازا» (Pietro Paolo Savorgnan di Brazzà) (۱۹۰۵-۱۸۵۲م)
  - «فرانشیسکو غابرییلي» (۱۹۰۶-۱۹۹۱م)
- «لورافيشيا فاغليري»، ولهذه المستشرقة مؤلَّفات اتَّسمت بالموضوعية عن الإسلام والنبيّ، منها: دراسة موضوعيَّة عن الإسلام صدرت بالإيطاليَّة، بعنوان:

<sup>[</sup>١] انظر: كحالة، عمر: معجم المؤلِّفين، لا ط، بيروت، دار إحياء التراث العربِّي، لا ت،ج٨، ص١٣٧.

«دفاع عن الإسلام»، ترجمه إلى العربيَّة «منير البعلبكيِّ» صدرت الطبعة الأولى منه عام ١٩٦٠م، ويضمٌ فصولًا سبعة، هي:

- ١. سرعة انتشار الإسلام
- ٢. بساطة العقيدة الإسلاميَّة
- ٣. معنى الشعائر الإسلاميَّة
  - ٤. الأخلاق الإسلاميَّة
- ٥. الحكم الإسلاميّ والحضارة
- ٦. معنى التصوُّف في الإسلام
  - ٧. الإسلام وصلته بالعلم

ويمكن إيجاز أهم خصائص هذه المدرسة في الآتي:

- بدأتْ لتحقيق أغراض دينيَّة، ثمَّ تطوَّرت لتحقيق أغراض تجاريَّة وسياسيَّة واستعماريَّة.
  - التركيز على الدراسات العربيَّة والإسلاميَّة.
  - الاهتمام بجمع المخطوطات العربيَّة النادرة.



### المطلب الثاني: مدرسة الاستشراق الفرنسيّ:

تُعدّ المدرسة الاستشراقيَّة الفرنسيَّة من أبرز المدارس الاستشراقيَّة، وأغناها فكرًا، وأخصبها إنتاجًا، وأكثرها وضوحًا؛ ويعود سبب ذلك إلى العلاقات الثنائيَّة التي تربط فرنسا بالعالم العربيّ والإسلاميّ قديمًا وحديثًا، وكانت فرنسا موجودة في معظم علاقات العرب بأوروبا في حالات السلم والحرب، فالعرب وصلوا إلى حدود فرنسا وأخافوها، وكانت فرنسا على علاقةٍ وثيقةٍ بدولة الخلافة العبَّاسيَّة في أيَّام شارلمان والرشيد، وشاركت في الحروب الصليبيَّة، وتطلَّعت إلى احتلال أجزاء من الوطن العربيّ، وغزا نابليون مصر، وأقام علاقاتٍ سياسيَّةٍ واقتصاديَّةٍ معها، واحتلَّت فرنسا المغرب العربيّ وسوريا ولبنان الله

وقد برزت المدرسة الفرنسيّة بين مدارس الاستشراق، بخاصَّة منذ إنشاء مدرسة اللغات الشرقيَّة الحيَّة عام ١٧٩٥م التي رأسها المستشرق المشهور «سلفستر دي ساسي»، وكان هذا المستشرق يعد عميد الاستشراق الأوروبيّ في النصف الأوَّل من القرن التاسع عشر دون منافس الم

ويقول السامرائيّ عن كتاب «ساسي» في قواعد اللغة العربيَّة أنَّه «قد لوَّن الاستشراق الأوروبيّ بصبغةٍ فرنسيَّةٍ»، أمَّا اهتمامات «دي ساسي» فقد تنوَّعت، حيث شملت اللغة العربيَّة وآدابها، والتاريخ، والفرق والجغرافيا، وهي فترة -كما يقول السامرائيّ- افتقدت إلى التخصّص؛ إذ كان المستشرق مجرَّد دخوله هذا المجال يظنُّ أنَّه يستطيع أن يكتب في كلّ ما يخصّ الإسلام والمسلمين، ولكن هذا النمط استمرَّ كثيرًا بعد هذه الفترة حتَّى يومنا هذا".

<sup>[</sup>۱] النبهان، محمَّد فاروق: الاستشراق تعريفه مدارسه آثاره، لا ط، لا م، المنظَّمة الإسلاميَّة للتربية والعلوم والثقافة (الإيسيسكو)، ١٤٣٣هــق/٢٠١٢م، ص٢٢.

<sup>[7]</sup> انظر: السامرائي، قاسم: الفهرس الوصفيّ للمنشورات الاستشراقيَّة المحفوظة في مركز البحوث في جامعة الإمام محمَّد بن سعود، لا ط، لا م، لا ن، ١٤٠٨هـق، ص١٥.

<sup>[</sup>۳] م.ن، ص۹.



### أوَّلًا: أبرز أعلام مدرسة الاستشراق الفرنسيّ:

#### ۱. «سیلفستر دي ساسي» (Silvester de Sacy) (۱۸۳۸م-۱۸۳۸م):

أنطوان إسحاق سِلفستر دي ساسي (Antoine Isaac Silvestre de Sacy): لقَّبه البدوي بشيخ المستشرقين الفرنسيِّين المولد في باريس عام ١٧٥٨م، وتعلَّم اللاتينيَّة واليونانيَّة، ثمَّ درس على بعض القساوسة، منهم: القسّ مور، والأب بارتارو، ثمَّ درس العربيَّة والفارسيَّة والتركيَّة. عمل في نشر المخطوطات الشرقيَّة في مكتبة باريس الوطنيَّة، وكتب العديد من البحوث حول العرب وآدابهم وحقَّق عددًا من المخطوطات.

عُيِّن أستاذًا للَّغة العربيّة في مدرسة اللغات الشرقيّة الحيَّة عام ١٧٩٥م، وأعدً كتابًا في النحو تُرجم إلى الإنكليزيَّة والألمانيَّة والدنماركيَّة، وأصبح مديرًا لهذه المدرسة عام ١٨٣٣م، وعندما تأسّست الجمعيَّة الآسيويَّة انتُخب رئيسًا لها عام ١٨٢٢م. ومن أبرز اهتماماته «الدروز»، حيث ألَّف كتابًا حولهم في جزأين، أصبحت فرنسا في عهده قبلة المستشرقين من جميع أنحاء القارَّة الأوروبيَّة، ويقول أحد الباحثين -في هذا الصدد- إنَّ الاستشراق اصطبغ بالصبغة الفرنسيَّة في عصره. عمل «دي ساسي» مع الحكومة الفرنسيَّة، وهو الذي ترجم البيانات التي نُشرت عند احتلال الجزائر، وكذلك عند احتلال مصر من قبل حملة نابليون عام ١٧٩٧م ألى.

#### من آثاره:

١. تحقيق «مقامات الحريري»، وقد طبعها أوَّل مرَّة على حسابه الخاص في المطبعة الإمبراطوريَّة عام (١٨١٢م)، وزوَّدها بشرح باللغة العربيَّة

٢. ترجم إلى اللغة الفرنسيَّة كتاب «الإفادة والاعتبار ما في مصر من الآثار»
 لموفَّق الدين عبد اللطيف البغداديّ

<sup>[</sup>۱] انظر: بدوي، موسوعة المستشرقين، م.س، ص٣٣٤-٣٣٩.

<sup>[7]</sup> انظر: Said. Orientalism, Op., Cit p129. نقلاً عن: مطبقاتي، الاستشراق، م.س، ص ٤٧.

### القرآن الكريم في الدراسات الاستسرّاقيّة 💮 🔷



- ۳. تحقیق «کلیلة ودمنة» عام (۱۸۱٦م)
- ٤. تحقيق «بند نامه» وترجمته إلى اللغة الفرنسيَّة، عام (١٨١٩م)
- 0. ترجمة فصول من كتاب «روضة الصفاء»، تأليف «ميرخاوند بن برهان الدين خاوند شاه» الم
  - ٦. «قانون الملكيّة في مصر منذ الغزو العربي ١٨٠٥-١٨١٨م»
    - ٧. «أنطولوجيا النحو» (١٨٢٩م)
    - «عقیدة الدروز» (جزءان) (۱۸۳۸م)
      - «مختارات أدبيّة عربيّة» (١٨٠٦م)
    - ۱۰. «مذكَّرات حول تاريخ العرب قبل محمَّد» (۱۷۸۵م)
      - ۱۱. «تاریخ الآثار القدیمة في بلاد فارس» (۱۷۹۳م)
        - ١٢. «مبادئ اللغة العربيَّة» (١٧٩٩م)
  - ١٣. «النحو العربيّ في مدرسة اللغات الشرقيَّة الحيَّة» (١٨١٠م)
    - ۱٤. «مذكَّرات عن جبال كرمنشاه» (۱۸۱٥م)
    - 10. «مذكَّرات حول تاريخ الأدب الشرقيّ» (١٨١٨م)

### ۲. أرنست رينان: (بالفرنسيَّة: Ernest Renan) (۲۸ فبراير ۱۸۲۳ – ۱۸۹۲م):

ولد في مقاطعة (بريتاني) في فرنسا، ووهب جلَّ اهتمامه للبحث العلميّ العقليّ الذي تركه أتباع محمَّد. لقد وضع «أرنست رينان» كتابًا عن العملاق «ابن رشد»، وكيف أثَّرت فيه فلسفته، حتى لُقِّب هو وأتباعه بأبناء المدرسة الرشديَّة، وهذه المدرسة هي حقيقة واقعة، وقد انقسمت إلى قسمين، القسم الأوَّل: المدرسة

<sup>[</sup>١] انظر: بدوي، موسوعة المستشرقين، م.س، ص٣٣٩.



الرشديَّة اللاتينيَّة، وحمل القسم الثاني لقب المدرسة الرشديَّة العبريَّة، بينما بقي «ابن رشد» أستاذًا للجميع على مختلف مللِهم ونِحَلهم ومختلف عقائدهم.

اشتهر بترجمته ليسوع التي دعا فيها إلى نقد المصادر الدينيّة نقدًا تاريخيًّا علميًّا، وإلى التمييز بين العناصر التاريخيَّة والعناصر الأسطوريَّة الموجودة في الكتاب المقدَّس. الأمر الذي أثار كاثوليكيَّة ضده.

وعرف عن رينان نطرته القوميَّة والعرقيَّة والتراتبيَّة في الأعراق؛ فهو القائل: «خَلَقت الطبيعة عرقًا من العمَّال. هو العرق الصينيّ المتَّصف بشطارة يده العجيبة، وبخلوه من عزّ النفس. احكموه بالعدل آخذين منها مقابل نعمة هذه السياسة أجرًا كبيرًا لصالح العرق المظفر يرضَ. ثم عرقًا من الفلاحين: الزنج. عاملوه بالمعروف والإنسانيَّة يستتبُّ النظام. ثمَّ عرقًا من الأسياد والجنود: الأوروبيِّين. ليعمل كلّ واحد ما خُلق من أجله يستقِم الأمر».

أمًّا نظرته عن الدين الإسلاميّ فتتَّصف بالعصبيَّة واللاموضوعيَّة، فيعبِّر في طيَّات ترجمته ليسوع وأعماله الأخرى عن احتقاره للإسلام، فيقول: «الإسلام هو تعصُّب لل تكد تعرف مثيله إسبانيا في زمان فيليلبي الثاني، أو إيطاليا في زمان بي الخامس. الإسلام هو الاستخفاف بالعلم، هو إزالة المجتمع المدنيّ. هو بساطة العقل الساميّ الفظيعة التي تقلِّص دماغ الانسان وتغلقه دون أيَّة فكرة لطيفة ودون كلِّ إحساسٍ رقيق، ثمَّ دون كلِّ بحث عقلانيّ ليواجهه بالتحصيل الحاصل الأزلى: الإله هو الإله».

#### قلّة معرفة رينان باللغة العربيَّة:

أتقن رينان اللغة العبريَّة، أمَّا العربيَّة فلم يتقنها. ويعزو هو السبب في ذلك إلى كون أستاذه في اللغات الساميَّة في معهد سان سلپيس لم يكن ضليعًا في العربيَّة.

#### مقالاته عن مؤلَّفات عربيَّة وإسلاميَّة:

لم تقلِّل قلَّة بضاعته في اللغة العربيَّة من اهتمامه بالثقافة العربيَّة والموضوعات الإسلاميّة، بل حرص على متابعة ما يصدر من كتب ودراساتٍ في هذا الميدان، وراح

### القرآن الكريم في الدراسات الاستسژاقيةً



يكتب مرارًا عن هذه الكتب في مقالات إضافيَّة. ونورد فما يأتي ثبتًا بهذه المقالات:

- ۱. «مقامات الحريري»، سنة ۱۸۵۳م (مجموع مؤلَّفاته ج ۲ ص ۱۹۹ ـ ۲۰۰۸) ـ وهي دراسة كتبها بمناسبة ظهور الطبعة الثانية من كتاب «مقامات الحريري»، وكانت الطبعة الأولى قد أصدرها «دي ساسي» في سنة ۱۸۲۲م، وتشمل النصّ العربيّ وشرحًا عليه، فأشرف على هذه الطبعة الثانية وزوَّدها بتعليقات بالفرنسيَّة «رينو» (Renaud) و «دارنبور» (Derenbourg) سنة ۱۸۵۳م، ونُشرت هذه الدراسة في (Journal des Dèbats) بتاريخ ۸ يونيو من عام ۱۸۵۳م.
- ۲. «إسبانيا الإسلاميَّة»، سنة ۱۸۵۳ (مجموع مؤلَّفاته ج ۲ ص ۵۲۰ ـ ۵۲۹) وهي دراسة عن كتاب دوزي: «أبحاث في التاريخ السياسيّ والأدبيّ لإسبانيا خلال العصور الوسطى، (ط۱، ليدن سنة ۱۸۶۹م). وقد نَشَرَ هذه الدراسة في (Journal des Debates) بتاريخ ۳۱ أغسطس من عام ۱۸۵۳م.
- ٣. «ابن بطوطة»، سنة ١٨٥٥م (مجموع مؤلَّفاته ج ٢ ص٥٣٠ ـ ٥٣٩)، وهي دراسة كتبها بمناسبة صدور الجزء الأوَّل من تحقيق النصّ العربيّ مع الترجمة الفرنسيَّة لرحلة ابن بطوطة على يد (C.Defrèmery) والطبيب (B-R. San guinetti) سنة ١٨٥٣م. وقد نشر هذه الدراسة في (Journal des Dèbates)
- 3. «مروج الذهب للمسعودي»، سنة ١٨٧٣م (مجموع مؤلَّفاته، ج ٢ ص مروج الذهب للمسعودي»، سنة ١٨٧٣م (مجموع مؤلَّفاته، ج ٢ ص ٥٠٢ ٥١٩)، وهي دراسة بمناسبة ظهور الجزء الرابع من تحقيق «باربييه دي مينار» وترجمته لكتاب «مروج الذهب» للمسعوديّ. وقد نشر هذه الدراسة في (Journal des Dèbats) بتاريخ ١، ٢ أكتوبر من عام ١٨٧٣م.

#### ٣ \_ موقفه من الإسلام:

ترجع شهرة رينان في البلاد العربيَّة منذ سنة ١٨٨٣م حتَّى اليوم إلى محاضرةٍ القاها في السوربون بتاريخ ٢٩ مارس سنة ١٨٨٣م، عنوانها: «الإسلام والعلم»،



ونشرت في (Journal des Dèbats) بتاريخ ٣٠ مارس ١٨٨٣م. وقد ردَّ عليها السيِّد جمال الدين الأفغانيِّ -وكان آنذاك في باريس، بينما كان الشيخ محمَّد عبده في بيروت- بمقالٍ نُشر في عدد ١٨ مايو سنة ١٨٨٣م في الجريدة نفسها. وفي اليوم التالي أجاب «رينان» على هذا الردّ في الجريدة نفسها -أيضًا- بتاريخ ١٩ مايو.

ونبدأ بذكر الآراء الرئيسة في محاضرة «رينان»، خصوصًا المثيرة للجدل:

أ. ما يسمَّى بالعلم عند العرب ليس فيه من العروبة إلَّا الاسم

ب. الإسلام اضطهد دامًا «العلم والفلسفة»

ج. «الأحرار الذين يدافعون عن الإسلام لا يعرفون الإسلام. إنَّ الإسلام هو التوحيد غير المميّز بين ما هو روحيّ وما هو دنيويّ، إنَّه سيطرة عقيدة، وهو أثقل قيد حملته الإنسانيَّة. وفي النصف الأوَّل من العصور الوسطى احتمل الإسلام الفلسفة؛ لأنَّه لم يستطع منعها؛ وهو لم يستطع منعها، لأنَّه كان غير متماسك، ولم تكن لديه الأداة الكافية للإرهاب. فالشرطة كما قلت كانت في أيدى النصارى، وكانت مهمّتها الرئيسة هي مطاردة محاولات شيعة على».

إنَّ المفاخرة بالإسلام بسبب ابن سينا، وابن زهر، وابن رشد هي مثلما نفاخر بالكاثوليكيَّة بسبب جالليو ـ يعني أنَّه لا فضل للإسلام على ابن سينا وابن زهر وابن رشد، كما لا فضل للكاثوليكيَّة على جالليو.

إنَّ ما يأخذه «رينان» على الإسلام هو أنَّه «اضطهد الفكر الحرّ؛ ولا أقول إنَّه فعل ذلك على نحوٍ أشدّ وطأة من سائر المذاهب الدينيَّة، وإنَّا لأنَّ ذلك كان على نحوٍ أكثر فعاليَّة. لقد جعل من البلاد التي فتحها ميدانًا مغلقًا دون الثقافة الفعليَّة للروح».

وآخر بحثٍ كتبه «رينان» في ميدان الدراسات الإسلاميّة هو مقال كتبه بمناسبة بحث كتبه ألسندرو دانكونا (Alessandro d'Ancona)، بعنوان: «أسطورة محمَّد في الغرب» ونشر في (Giora – ale storico della letteratura italiana)

<sup>[</sup>۱] انظر: رينان، أرنست: أسطورة محمَّد في الغرب، لا ط، لا م، نشر: Giora – ale storico della letteratura italiana، ج۱۳، ص۱۹۹۹ وما بعدها.

### القرآن الكريم في الدراسات الاستسژاقيةً



وفي أثناء عرض «رينان» لمحتويات البحث أبدى آراءه الخاصَّة في سيرة النبيّ محمَّد، وشخصيَّة الراهب بحيرا، والعناصر التي أثّرت في تكوين «أسطورة» عن النبيّ محمَّد في أوروبا في العصور الوسطى وما تلاها...

#### ۳. لویس ماسینیون (Louis Massingon) (۱۹۹۲م-۱۹۹۲م)

ولد في باريس وحصل على دبلوم الدراسات العليا في بحثٍ عن المغرب، كما حصل على دبلوم اللغة العربيَّة من مدرسة اللغات الشرقيَّة الحيَّة (فصحى وعامِّيَّة)، زار كلًّا من الجزائر والمغرب، وفي الجزائر انعقدت الصلة بينه وبين بعض كبار المستشرقين، مثل: جولدزيهر، وآسين، بلاثيوس، وسنوك هورخرونيه، ولي شاتيليه.

التحق بالمعهد الفرنسيّ للآثار الشرقيّة في القاهرة أعوامًا عدَّة (١٩٠٧م-١٩٠٨م) وفي عام ١٩٠٩م عاد إلى مصر وهناك حضر بعض دروس الأزهر وكان مرتديًا الزي الأزهريّ، زار العديد من البلاد الإسلاميَّة، منها: الحجاز، والقاهرة، والقدس، ولبنان، وتركيا. عمل معيدًا في كرسي الاجتماع الإسلاميّ في معهد فرنسا (١٩١٩م-١٩٢٤م) وأصبح أستاذًا لهذا الكرسي (١٩٥٢م-١٩٥٤م) ومديرًا للدراسات في المدرسة العلميّة العليا حتَّى تقاعده عام ١٩٥٤م.

لقد اشتهر «ماسنيون» باهتهامه بالتصوُّف الإسلاميّ، وبخاصة بالحلَّاج؛ حيث حقّق ديوان الحلاج (الطواسين) وكانت رسالته للدكتوراه بعنوان (آلام الحلَّاج شهيد التصوُّف) في جزأين، وقد نشرت في كتاب تزيد صفحاته على ألف صفحة، وقد ترجم الكتاب إلى اللغة الانكليزيَّة، وله اهتهامٌ -أيضًا- بالشيعة والتشيُّع، وعُرف عن «لويس» صلته بالحكومة الفرنسيَّة وتقديهه المشورة لها.

بلغت مؤلَّفات «ماسينيون» أكثر من مئتي كتاب ومقالة، يُذكر منها: «عالم الإسلام» (١٩١٥م)، و«الكنيسة الكاثوليكيَّة والإسلام» (١٩١٥م)، و«الإسلام والاتِّحاد السوڤييتيّ» (١٩١٧م)، ومن مقالاته: «تاريخ العقائد الفلسفيَّة

<sup>[</sup>۱] لمزيد من الاطَّلاع على ترجمة رينان، انظر: بدوي، موسوعة المستشرقين، م.س، ص٢١٦-٣٢٠. وللاطُّلاع التفصيلي على السيرة العلميَّة لرينان ومجمل أفكاره، انظر -أيضًا-: بدوي، موسوعة الفلسفة، ط١، بيروت، المؤسَّسة العربيَّة للدراسات والنشر، ١٩٨٤م، ص٥٤٨-٥٥٢.

<sup>[7]</sup> لمزيد من الاطِّلاع على ترجمة ماسينيّون، انظر: بدوي، موسوعة المستشرقين، م.س، ص٥٦٩-٥٣٥.



العربيَّة في جامعة القاهرة» (١٩٢١-١٩٢١م)، و«الدراسات الإسلاميَّة في إسبانيا» (١٩١٨-١٩٦١م)، و«أصول عقيدة الوهابيَّة وفهرس بمصنَّفات مؤسِّسها» (١٩٢٨-١٩٣٨م)، و«أساليب تطبيق الفنون لدى شعوب الإسلام» (١٩٢١م) صدرت كلّها في مجلَّة «العالم الإسلاميّ». كما كتب «حال الإسلام اليوم» مجلَّة «باريس» (١٩٢٩م)، و«أثر الإسلام في تأسيس المصارف اليهوديَّة وحركتها في العصر الوسيط» في مجلَّة «الدراسات الشرقيّة» (١٩٣١م). وفي مجلَّة «تاريخ علم الأخلاق» كتب «أسباب وأساليب الدعوة الإسلاميَّة بين شعوب إفريقيا الوثنيَّة» (١٩٣٨م)، و«التصوُّف المسيحيّ في العصر الوسيط» (١٩٥٦م). وتحدَّث عن مكانة الثقافة العربيَّة في الحضارة العالميَّة في مؤتمر الأونيسكو - بيروت (١٩٤٨م)، ونشر المالمية الفرنسيّ في القاهرة عام (١٩٥٧م) «فلسفة ابن سينا وألفباؤه الفلسفيَّة».

وقد تخرَّجت على يديه أجيال من المستشرقين والمفكِّرين العرب -أيضًا-، أمثال: عبد الرحمن بدوي، والشيخ عبد الحليم محمود الذي أصبح في ما بعد شيخ الأزهر، والمستشرق الكبير ذي الأصل اللبناني جورج مقدسي.

#### ٤. ريجيس بلاشير (R.L. Blacher) (١٩٠٥م-١٩٧٣م):

ولد في باريس وتلقَّى التعليم الثانوي في الدار البيضاء، وتخرَّج باللغة العربيَّة من كلِّيَّة الآداب بالجزائر، تولَّى العديد من المناصب العلميَّة، منها: أستاذ اللغة العربيَّة في معهد مولاي يوسف بالرباط، ومدير معهد الدراسات المغربيَّة العليا (١٩٣٤م-١٩٣٥م)، وأستاذ كرسي الأدب العربيّ في مدرسة اللغات الشرقيّة الحيَّة في باريس وأستاذًا محاضرًا في السوريون، ثمَّ مدير مدرسة الدراسات العليا والعلميّة، ثم أستاذ اللغة العربيّة وحضارتها في باريس.

اهتم «ريجيس بلاشير» بمسائل عدّة في الثقافة العربيَّة الإسلاميَّة وكتب فيها، ولعلّ أهمّها الأدب العربيّ قديمه وحديثه، وخاصَّة تراث أبي الطيِّب المتنبّي الذي حظي بنصيبٍ وافرٍ من كتاباته وأبحاثه، وكذلك تاريخ العلوم عند العرب، وله -أيضًا- عددٌ من الدراسات الدينيَّة لعلَّ أهمَّها ترجمته للقرآن وفق نزول السور والآيات في مرحلةٍ أولى، ثمَّ وفق

### القرآن الكريم في الدراسات الاستسژاقيّة



الترتيب الشائع للمصحف مع محاولاتٍ بسيطة في التفسير. هذا مضافًا إلى مؤلَّفه «معضلة محمَّد» الذي جمع فيه بإيجاز مجمل أبحاث المستشرقين في السيرة النبويَّة.

لم يسعفه الأجل في استكمال مشروعٍ ضخمٍ باشر التأليف فيه، يتعلَّق بـ«تاريخ الأدب العربيّ» فلم ينجز منه إلَّا ثلاثة أجزاء توقَّفت عند حدود سنة ١٢٥هـ وكان المؤمّل إنجاز مسحِ يبلغ القرن التاسع للهجرة الم

وقد كان ضليعًا في اللغة والآداب العربيَّة من جهة وفي الدراسات القرآنيَّة والإسلاميَّة من جهةٍ أخرى. وقد تخرَّجت على يديه -أيضًا- كوكبةٌ من الباحثين المسلمين والأجانب ليس أقلّهم «أندريه ميكل» و«محمَّد أركون». ومعلوم أنَّه ترجم القرآن الكريم إلى اللغة الفرنسيَّة، وقدَّم عنه عدَّة دراسات تاريخيَّة مهمَّة.

ومن أبرز إنتاجه ترجمته لمعاني القرآن الكريم، وكذلك كتابه «تاريخ الأدب العربيّ» في جزأين، وترجمه إلى العربيّة: إبراهيم الكيلاني، وله -أيضًا- كتاب، بعنوان: «أبو الطيّب المتنبّي: دراسة في التاريخ الأدبيّ.»

#### ۵. مکسیم رودنسون (Maxim Rodinson) (۲۰۰۶-۱۹۱۵)

ولد في باريس في ٢٦ يناير ١٩١٥م، وحصل على الدكتوراه في الآداب، ثمَّ على شهادةٍ من المدرسة الوطنيَّة للُّغات الشرقيّة الحيَّة والمدرسة العلميَّة العليا، تولَّى العديد من المناصب العلميَّة في كلِّ من سوريا ولبنان في المعاهد التابعة للحكومة الفرنسيَّة هناك، تولَّى منصب مدير الدراسات في المدرسة العلميَّة للدراسات العليا قسم العلوم التاريخيَّة واللغويَّة، ثمَّ محاضرًا في قسم العلوم الاقتصاديَّة والاجتماعيَّة، نال العديد من الأوسمة والجوائز من الجهات العلميَّة الفرنسيَّة والأوروبيَّة.

مع أنَّ «رودنسون» من أصولٍ يهوديَّة دينيَّة، ولكنَّه أصبح معروفًا في فرنسا عندما أظهر معارضةً حادَّة، تتناول إسرائيل، وقد عارض على وجه الخصوص سياسة الاستيطان

<sup>[</sup>۱] انظر: بدوي، موسوعة المستشرقين، م.س، ص١٢٧.

<sup>[</sup>۲] لمزيد من الاطِّلاع على حياة رودنسون العلميَّة والسياسيَّة، انظر: جلول، فيصل: الجنديِّ المستعرب يوميَّات ماكسيم رودنسون في سوريا ولبنان، ط١، بيروت، دار الفارابي، ٢٠١٣م.



للدولة اليهوديَّة. وفي الوقت نفسه اتَّهمه البعض بالارتباط «بالفاشيَّة الإسلاميَّة» (le fascisme islamique) في ١٩٧٩م، التي اعتاد أن يصفها بالثورة الإيرانيَّة.

له العديد من المؤلَّفات، منها: كتابه الذي ترجم إلى العديد من لغات العالم عن النبيّ العربيّ «محمد»، الذي صدر عام ١٩٦١م... ثمَّ في أواخر الستينات، كتاب «الإسلام والرأسماليَّة» وكتاب «إسرائيل والرفض العربيّ: ٧٥ عامًا من التاريخ»، ثمَّ كتاب «الماركسية والعالم الإسلاميّ» في العام ١٩٧٢م، وكتاب «العرب» في إحدى موسوعات دور النشر الفرنسيَّة في العام ١٩٧٩م... وبعد الثورة الإيرانيَّة كتاب «جاذبيَّة الإسلام» عام ١٩٨٠م، وكتاب «شعب يهوديّ أم مسألة يهوديَّة؟» في العام ١٩٨١م، و«الإسلام: سياسة وعقيدة» عام ١٩٨٠م، و «من پيثاغورس إلى لينين» في العام ذاته، وكتب ومقالات عديدة أخرى أصدرها أو كانت نتاج حوار طويلِ معه، ككتاب «بين الإسلام والغرب» عام ١٩٩٨م.

ويتميَّز «رودنسون» عن غيره بتطبيق المنهجيَّة السوسيولوجيَّة على تاريخ الإسلام والمجتمعات الإسلاميَّة. فهو لا يكتفي بالمنهجيَّة التاريخيَّة الفللوجيَّة أو اللغويَّة كما يفعل الاستشراق الكلاسيكيِّ منذ القرن التاسع عشر. وإنَّما يضيف إليها منهجيًّات علم الاجتماع وتاريخ الأديان المقارن، بل وحتَّى التحليل النفسيِّ.

وهناك العديد من المستشرقين الفرنسيِّين البارزين، مثل: «هنري لاؤوست» الموسيِّة و «كلود كاهن» المن و «شارل بيلا» الماء و الأب البلجيكي الأصل الفرنسي الجنسيَّة المناه المن

<sup>[</sup>۱] هنري لاؤوست (Henri Laoust) (۱۹۸۳-۱۹۰۰)، مستشرق فرنسي. كانت رسالته للدكتوراه بعنوان: «بحثٌ في آراء ابن تيميَّة الاجتماعيَّة والسياسيَّة» (Essai sur les doctrines socials et politiques d'Ibn Taymia)، وقد تولًّى المعهد الفرنسيّ للآثار الشرقيَّة في القاهرة طباعتها عام ۱۹۳۹م، وله كتب أخرى، منها كتاب «الانشقاقات في الإسلام» (Irsam فكر الغزالي، وله كتب أخرى، منها كتاب «السياسة عند الغزالي» (La Politique de Ghazali)، وكتاب «السياسة فقط (انظر: بدوي، موسوعة المستشرقين، م.س، ص۰۵۱-۵۱).

<sup>[7]</sup> كلود كاهن (Claude Cahen) (Claude Cahen): مستشرق ماركسي فرنسي الجنسيَّة متخصُّص في التاريخ الإسلاميَّ في العصور الوسطى، وخاصَّة في البحث عن المصادر الإسلاميَّة في فترة الحروب الصليبيَّة. نشر مقالة بعنوان: «مدخل إلى الحروب الصليبيَّة الأولى» في مجلَّة أكسفورد «الماضي والحاضر» في عام ١٩٥٤م. ومن آثاره إعادة كتابة «المدخل إلى تاريخ الشرق الإسلاميّ» لسوفاجيه، كما أسهم مواد في «دائرة المعارف الإسلاميّة»، ومن أشهر مؤلَّفاته الكتاب المرجعيّ والفهرسيّ مقدَّمة لتاريخ العالم الإسلاميّ في القرون الوسطى بين القرنين السابع والخامس عشر الميلاديَّين (Introduction à l'histoire du) عين عبي المراجع التي كتبها المستشرقون عن العرب والمسلمين في الغات الفرنسيَّة والإنكليزيَّة والألمانيَّة وغيرها، ويورد لوائح شاملة بجميع الوثائق الأثريَّة والنقوش والمصكوكات المتعلَّقة بتاريخ العرب والمسلمين، ويشرح كيفيَّة العمل في هذا الميدان وأدواته. (انظر: بدوي، موسوعة المستشرقين، م.س، ص-٤٦-٤١).
[٣] شارل بلاً (Charles Pellat) (Charles Pella): مستشرق فرنسّي، عنيٌ خصوصًا بالجاحظ. لمزيدٍ من التفاصيل، انظر: م.ن،

### القرآن الكريم في الدراسات الاستشراقيّة 🔻 👟



الأب «لامانس» الله و «أندريه ريموند» الله و «روبير مانتران»، وغيرهم.

#### ثانيًا: بعض ملامح الاستشراق الفرنسيّ:

### ١. تتركّز دراساته حول محاور ثلاثة، هي:

- أ. المحور الدينيّ
- ب. المحور السياسيّ
- ت. المحور الاستعماريّ
- ٢. يعتبر معهد اللغات الشرقيَّة الذي أسس سنة ١١٩٥م أهم مكان ترعرع فيه الاستشراق الفرنسيّ.
- ٣. أسَّس كثيرًا من المعاهد والمدارس الثقافيّة في بلاد الشرق التي كان لها تأثير
   كبير في فرنسة عدد من هذه البلاد، خاصّة التي استعمرت من قبل فرنسا.
- ع. عتاز الاستشراق بالتخصُّص، أي إنَّ معظم أفراده تخصَّص كلُّ منهم في جانبٍ معيَّن من جوانب البحث والدراسة الله المعيَّن من جوانب البحث والدراسة الله المعيِّن من جوانب البحث والدراسة الله المعيِّن من جوانب البحث والدراسة الله المعين المعين

<sup>[</sup>۱] هنري لامنس (Henri Lammens) (۱۹۳۷-۱۸۹۲م): مستشرق يسوعيّ بلجيكيّ ولد في جنت وتوفي في بيروت. قام بدراساتٍ عدَّة عن الأمويِّين وعن الجزيرة العربيَّة ما قبل الإسلام. توصَّل لامنس إلى قناعة مفادها أنَّ حادثة السقيفة هي في الواقع مؤامرةً حاكها أبو بكر وعمر بن الخطاب وأبو عبيدة بن الجرّاح في سقيفة بني ساعدة؛ حيث اتَّفقوا على الاستيلاء على الخلافة وتقاسم السلطة. من مؤلِّفاته: «فرائد اللغة» (صدر في بيروت عام ۱۹۸۹م)، «سورية وأهمّيّتها الجغرافيَّة» (صدر في لورين عام ۱۹۸۶م)، «فاطمة وبنات محمَّد» (صدر في بيروت عام ۱۹۱۲م)، «سورية التاريخ الشامل» (صدر في بيروت عام ۱۹۱۲م)، وغيرها.

<sup>[</sup>۲] أندريه رايموند (André Raymond): مؤرِّخ فرنسّي، ولد في ۷ أغسطس ١٩٢٥م، وتوفي في ۱۸ فبراير ٢٠١١م.

<sup>[</sup>٣] انظر: الزيادي، الاستشراق أهدافه ووسائله، م.س، ص٨٥-٨٦.



### المطلب الثالث: الاستشراق البريطانيّ:

قد يكون من الأفضل تسمية هذه المدرسة بالاستشراق الإنكليزيّ؛ لأنَّ الاستشراق البريطانيّ يتداخل مع: الاستشراق الإنكليزيّ، واستشراق المملكة المتَّحدة، واستشراق الدول الناطقة باللغة الإنكليزيَّة، ورجًّا الكمنولث<sup>[1]</sup>. وعلى أيّ حال، فقد اهتمَّ الاستشراق البريطانيّ بدراسةِ العقائد الإسلاميَّة والدين الإسلاميّ.

وللاستشراق الإنكليزيّ بعض الخصائص التي تختلف في طبيعتها ووظيفتها عن باقي المدارس الاستشراقيَّة كالفرنسيَّة، وقد تقدَّم في الأبحاث السابقة بيان العلاقة بين الاستعمار والاستشراق، فالإمبراطوريَّة البريطانيَّة الاستعماريَّة تختلف في التعامل مع ثقافات المستعمرات عن الاستعمار الفرنسيّ مثلًا، فالاستعمار الفرنسيّ الاستيطانيّ يقوم على اقتلاع أشجار الثقافة في المستعمرات، أمَّا الاستعمار الإنكليزيّ فيُفضِّل تعطيش تلك الأشجار أو تسميمها، والمقارنة ظاهرةٌ بين ما حدث في الجزائر أيْ الاستعمار الفرنسيّ مثلًا، وما حدث في الهند من الاستعمار الإنكليزيّ.

الطابع الإمبراطوريّ والانتشار الواسع، مضافًا إلى الاستفادة من التطوُّر العلميّ المادِّيّ والفكريّ، سمح كلّ ذلك للمستشرقين البريطانيِّين من الوصول إلى مناطق نائيةٍ ومتنوِّعةٍ كثيرة ساهمت في صبغ المدرسة الاستشراقيَّة البريطانيَّة بالتوسُّع والتنوُّع الأفقيّ بالانتشار الجغرافيّ والعموديّ في تنوّع الموضوعات.

الطابع المؤسَّساتي للاستشراق البريطانيَّ وارتباطه بمصالح الدولة السياسيَّة والاقتصاديَّة خاصيَّة واضحة في مراحل تاريخ الاستشراق البريطانيّ؛ فبعض الدراسات تُرجع احتكاك بريطانيا بالتراث الشرقيّ إلى William BEDWELL (١٥٦١- ١٥٦١)، وهو خرِّيج جامعة كامبريدج، ومهتمّ باللغة العربيَّة طالبًا وأستاذًا، كما

<sup>[</sup>۱] رابطة الشعوب البريطانيَّة المعروفة بـدول الكومنولث (Commonwealth of Nations)، ويرمز لها بـ(CN)، وهي معروفة كذلك بالكومنولث أو الكومنولث البريطانيّ، وهو عبارة عن اتَّحاد طوعيّ مكوِّن من ٥٢ دولة جميعها من ولايات الإمبراطوريَّة البريطانيّة سابقاً باستثناء موزمبيق ورواندا.

### القرآن الكريم في الدراسات الاستسژاقيّة



أسهم السير (Thomas ADAMS) في تأسيس كرسي الدراسات العربيَّة في جامعة كمبريدج.

الطابع الإمبراطوريّ -أيضًا- ساهم في الرحلات المحميَّة إلى مختلف المناطق الغنيَّة بتاريخها الحافل، ولكن -أيضًا- بهجرة أبناء المستعمرات إلى مركز المتربول، فاستفادت المراكز البحثيَّة منهم باعتبارهم باحثين مجتهدين كما كُلِّفوا من المراكز نفسها بدراسة مناطقهم وفق المناهج العلميَّة وضمن سياسة تراكميَّة للبحوث تلتزم بها الهيئات العلميَّة الرصينة.

وكان التركيز على المناطق الآتية: مصر، الجزيرة العربيَّة، بلاد الشام، العراق، تركيا، إيران، وشبه القارَّة الهنديَّة. وكلّ هذه المناطق كانت لها حضارات مشهودة قبل الإسلام وبعده، وهذا ما يفتح شهيَّة المستشرقين للدراسات المقارنة والتأصيليَّة وفق نظرتهم لتعدُّديَّة المصادر الدينيَّة والثقافيَّة.

### -أوَّلًا: أبرز أعلام الاستشراق البريطانيّ:

#### ۱. وليام بدول (William Bedwell) (۱۵۲۱- ٥ مايو١٦٣٢م):

مستشرق إنكليزيّ، ينعته الإنكليز بأبي الدراسات العربيَّة، ويعدّه الأوروبيُّون من «المستعربين». كان يقول عن العربية «إنَّها لغة الدين الفريدة، إنَّها أعظم لغة للسياسة، من الجزائر السعيدة إلى بحر الصين». وهو أوَّل من نقل معاني القرآن الكريم إلى اللغة الإنكليزيَّة. له «معجم عربيّ» في مجلَّدات سبعة، قال الدكتور «برنارد لويس» عنه: «لم يُنشر لسوء الحظّ». وبين مؤلَّفاته المطبوعة في إنكلترا: «نصوص عربيّة»، و«معجم للمفردات العربيَّة المستعملة في اللغات الغربيَّة من العصر البيزنطيّ إلى أيَّامه» الله العصر البيزنطيّ إلى أيَّامه» الله

#### ۲. جورج سیل (George Sale) (۱۲۹۷م-۱۷۳۱م):

مستشرق إنكليزيّ، كان يحترف المحاماة. تعلُّم العربيَّة، وحصل على مجموعة

<sup>[</sup>۱] انظر: الزركلي، الأعلام، م.س، ج٨، ص١٢٣.



وافرة من مخطوطاتها، وعُني بتاريخ الإسلام حتًى ُوصف بأنَّه نصف مسلم! له بالإنكليزيَّة (ترجمة القرآن) وهو أوَّل من حاول ترجمته إلى هذه اللغة كاملًا".

ولد في لندن، التحق في البداية بالتعليم اللاهويّ، تعلَّم العربيَّة على يد معلِّم من سوريا، وكان يتقن اللغة العبريَّة أيضًا، من أبرز أعماله ترجمته لمعاني القرآن الكريم التي قدَّم لها بمقدَّمة احتوت على كثير من الافتراءات والشبهات، يقول عنها عبد الرحمن بدوي: «ترجمة سيل واضحة ومحكمة معًا، ولهذا راجت رواجًا عظيمًا طوال القرن الثامن عشر؛ إذ عنها تُرجم القرآن إلى الألمانيَّة عام ١٧٤٦م»، ويقول في موضع آخر: «وكان سيل منصفًا للإسلام بريئًا -رغم تديُّنه المسيحيّ- من تعصُّب المبشِّرين المسيحيِّن وأحكامهم السابقة الزائفة النائفة المسيحيِّن وأحكامهم السابقة الزائفة النائفة النائبة على المسيحيِّن وأحكامهم السابقة الزائفة النائبة المسيحيِّن وأحكامهم السابقة الزائفة النائبة على المسيحيِّن وأحكامهم السابقة الزائفة النائبة على المسيحيِّن وأحكامهم السابقة الزائفة المسيحيِّن وأحكامهم السابقة المحكمة ومعلى المسيحيِّن وأحكامهم السابقة الرائفة المسيحيُّن وأحكامهم السابقة الرائفة المسيحيُّن وأحكامهم السابقة المسيطية المسيطية والمسيطية والمسيطية

وهناك ملاحظات كثيرة على ترجمته للقرآن، ما يجعل الباحث يطمئنُّ بوجود تعمُّدٍ لتحريف الترجمة، وهناك شواهد عدَّة على ذلك، سنأتي على ذكرها في مبحث ترجمة القرآن الكريم.

#### ۳. داڤید صمویل مرجلیوث (David Samuel Margoliouth) (۱۹٤۰م-۱۹٤۰م):

إنكليزيّ يهوديّ، من كبار المستشرقين، متعصّب ضدَّ الإسلام، عُيِّن أستاذًا للعربيَّة في جامعة أكسفورد.

بدأ حياته العلميَّة بدراسة اليونانيَّة واللاتينيَّة، ثمَّ اهتمَّ بدراسة اللغات الساميَّة، فتعلَّم العربيَّة، ومن أشهر مؤلَّفاته ما كتبه في السيرة النبويَّة، وكتابه عن الإسلام، وكتابه عن العلاقات بين العرب واليهود، منها: «التطوُّرات المبكرة في الإسلام»، و«الجامعة الإسلاميَّة» وغير ذلك.

ولكنَّ هذه الكتابات اتَّسمت بالتعصُّب والتحيُّز والبعد الشديد عن الموضوعيَّة كما وصفها عبد الرحمن بدوي، ولكن يُحسب له اهتمامه بالتراث العربيّ كنشره

<sup>[</sup>۱] الزركلي، الأعلام، م.س، ص١٤٦.

<sup>[</sup>۲] بدوي، موسوعة المستشرقين، م.س، ص٢٥٢.

### القرآن الكريم في الدراسات الاستسژاقيةً



لكتاب معجم الأدباء لياقوت الحموي، ورسائل أبي العلاء المعرّي، وغير ذلك من الأبحاث .وقد أهداه أحمد شوقى قصيدة النيل الم

### ٤. توماس واكر أرنولد (Sir Thomas Walker Arnold) (١٩٣٠-١٩٦٤):

ولد في Devenport (إنكلترا) في ١٩ أبريل عام ١٨٦٤م. تعلَّم أوَّلًا في مدرسة بلايموث Plymouth الثانويَّة، ومن ثمَّ انتقل في سنة ١٨٨٠م للدراسة في مدرسة مدينة لندن City of London School ، ثمَّ التحق بكلِّيَّة المجدليَّة في جامعة كمبردج في سنة ١٨٨٢م، حيث اجتذبته الدراسات الشرقيَّة تحت تأثير «إدوارد بيلس كورل» (William Robertson Smith) و«وليم روبرتسون اسمث» (Bd. Byles Courell) وبعد أن أنجز بنجاح دراسته في الكلاسيكيَّات أمضى السنة الرابعة في كمبردج -أيضًا- متوفرًا على دراسة تاريخ الإسلام.

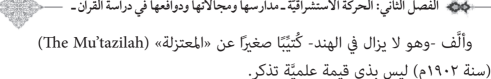
ونظرًا إلى اهتمامه بالدراسات الإسلاميَّة، فقد اختير لتدريس الفلسفة في كلِّيَة عليكَره عليكَره الإسلاميَّة في المقاطعات المتَّحدة بشمالي الهند. وأمضى في كلِّيَّة عليكَره عشر سنوات (١٨٨٨-١٨٩٨م)، وهي فترة كانت ذات تأثيرٍ بالغٍ في تشكيل نظرات «توماس آرنولد» للإسلام.

أَلَّف أُوَّل كتبه المهمَّة، وهو كتاب: «الدعوة الإسلاميَّة (The Preaching of)» (سنة ١٨٩٦م).

#### إنتاجه العلمي:

كان لانشغال «آرنولد» بالأعمال الإداريَّة أثرٌ في قلَّة إنتاجه العلميّ، حتى أنَّ كتابه «الدعوة الإسلاميّة» ظلَّ حتَّى سنة ١٩٢٠م -أيْ وهو في السادسة والخمسين من عمره- الإنتاج العلميّ الوحيد ذا القيمة. وقد أعيد طبعه في سنة ١٩١٣م في طبعة موسَّعة ومنقَّحة، وتُرجم إلى اللغتين الأورديَّة والتركيَّة، كما تُرجم في الأربعينات إلى اللغة العربيَّة.

<sup>[</sup>۱] بدوي، موسوعة المستشرقين، م.س، ص٥٤٦.



ومِناسبة زوال الخلافة في سنة ١٩٢٤م، ألُّف توماس آرنولد كتابًا بعنوان: «الخلافة» (The Caliphate) تتبَّع فيه تاريخ منصب الخلافة في الإسلام منذ الخلفاء الراشدين حتَّى إلغاء الخلافة سنة ١٩٢٤م على يد كمال أتاتورك. وعقَّب ذلك بتلخيصِ لهذا الكتاب في كُتيِّب صغير جدًّا، بعنوان: «الدين الإسلاميّ» (The Islamic Faith) (سنة ١٩٢٨م) قصد به إلى الجمهور.

وكتب مادَّقَ: «الاضطهاد» و«التَّسامح» في الإسلام، وذلك في «موسوعة الدين والأخلاق». وأدَّى به ذلك إلى التفكير في كتابة كتاب موسَّع عن التسامح في الإسلام؛ لكنَّه لم يُنجز هذا المشروع.

وكتب مقالات عدَّة تتعلَّق خصوصًا بالهند الإسلاميَّة في «دائرة المعارف الإسلاميَّة» التي صار هو من هيئة مصدِّري الطبعة الإنكليزيَّة لها ابتداءً من سنة ١٩١٠م١٠.

#### ٥. سير هاملتون جيب (Sir Hamilton R. A. Gibb):

ولد «هاملتون جبب» في الإسكندريَّة في ٢ يناير ١٨٩٥م، انتقل إلى إسكتلندا وهو في الخامسة من عمره للدراسة هناك؛ ولكنَّه كان مضى الصيف مع والدته في الإسكندريَّة. التحق بجامعة أدنبرة لدراسة اللغات الساميَّة، عمل محاضرًا في مدرسة الدراسات الشرقيّة والإفريقيَّة في جامعة لندن عام ١٩٢١م، وتدرَّج في المناصب الأكاديميَّة حتَّى أصبح أستاذًا للَّغة العربيَّة عام ١٩٣٧م، وانتُخب لشغل منصب كرسيّ اللغة العربيَّة في جامعة أكسفورد. انتقل إلى الولايات المتَّحدة الأمريكيَّة؛ ليعمل مديرًا لمركز دراسات الشرق الأوسط في جامعة هارفارد بعد أن عمل أستاذًا للُّغة العربيَّة في الجامعة.

مضافًا إلى اهتمامه اللغويّ، فقد أضاف إلى ذلك الاهتمام بتاريخ الإسلام وانتشاره، وقد تأثَّر مستشرقين كبار من أمثال «توماس آرنولد» وغيره.

<sup>[</sup>۱] انظر: بدوی، موسوعة المستشرقين، م.س، ص٩-١٠.

### القرآن الكريم في الدراسات الاستسثراقيةً



من أبزر إنتاج «جيب» كتاب «الفتوحات الإسلاميّة في آسيا الوسطى» (١٩٣٣م)، ودراسات في الأدب العربيّ المعاصر، وكتاب «الاتِّجاهات الحديثة في الإسلام». كما وشارك في تأليف «إلى أين يتَّجه الإسلام»، وقد انتقل «جيب» من دراسة اللغة والآداب والتاريخ إلى دراسة العالم الإسلاميّ المعاصر، وهو ما التفت إليه الاستشراق الأمريكيّ حينما أنشأ الدراسات الإقليميَّة أو دراسات المناطق، وله كتاب بعنوان: «المحمَّديَّة»، وقد أعاد نشره بعنوان: «الإسلام»، وله كتابٌ عن الرسول

### بعض آراء «هاملتون جيب» وتوجُّهاته:

- إنَّ الأسلوب الذي اتَّبعه في كتبه يعتمد على إثارة الأسئلة أكثر من اعتماده على عرض الموضوعات، كما في كتابه «الإسلام إلى أين؟» على سبيل المثال.
- ـ عَيَّز «هاملتون جيب» باطِّلاعه العميق على أوضاع العالم العربيّ، بفضل إتقانه اللغة العربيَّة ومعرفته بالثقافة الإسلاميَّة، قد عبر عن مخاوفه منذ ثلاثينيَّات القرن الماضي من موجة التغريب التي تهدِّد المجتمعات الإسلاميَّة.
- ـ يرى في كتابه «دعوة تجديد الإسلام» أنَّ إغلاق باب الاجتهاد أدَّى إلى وضع حدٍّ فعال للفعاليَّة والحركيَّة في الإسلام الله على المناسلة ال

لا يرى السير «هاملتون» صحَّة فصل الإسلام عن قضايا المجتمع والسياسة والاقتصاد؛ لأنَّ الإسلام في نظره دينٌ متكاملٌ في رؤيته للحياة.

طبعًا، هناك ملاحظات كثيرة على آراء «هاملتون»؛ فالمقارنات التي طرحها تستهدف شيئًا رئيسًا، وهو تصوير الرسول على أنَّه مصلحٌ اجتماعيٌّ عكس ضرورات البيئة العربيَّة في مكَّة. ويقول جيب: «إنَّه نجح لكونه أحد المكِّين» بمعنى أنَّه عبَّر عن الحاجيَّات المحلِّيَّة، وقد ذهب في كتابه: «المذهب المحمَّديّ» إلى أنَّ محمَّدًا

<sup>[</sup>۱] كتب ألبرت حوراني ترجمةً موسَّعةً لهاملتون جب في كتابه Europe And The Middle East London: The Macmillan [۱] كتب ألبرت حوراني ترجمةً موسَّعةً لهاملتون جب في كتابه (۱۹۸۰).Press Ltd

ونشر هذا الفصل مترجمًا بقلم «سلام فوزي» في العدد ٣١ من مجلَّة «الفكر العربيّ المعاصر»، في الصفحة ٣٧٣ وما بعدها. [۲] انظر: نوري، شاكر: سير هاملتون جب من السلاح إلى المعرفة، صحيفة البيان، ١٤ أغسطس ٢٠١٠م.



صنعته بيئته الخاصَّة مركزها الثقافيّ والدينيّ والتجاريّ، وبحكم مركزها من العالم وصلتها بأرقى شعوبه. وقد وصف النبيّ بأنَّه شخصيَّة مبدعة، قد تأثَّرت بضرورات الظروف الخارجيَّة المحيطة بها.

# ۲۲ - ۱۹۰۹ مونتغمري واط (Montgomery Watt) (۱۹۰۹ مارس ۱۹۰۹ - ۲۵ أكتوبر ۲۰۰٦م):

ولد في كريس فايف في ١٩٠٤مارس ١٩٠٩م، والده القسِّيس «اندرووات»، درس في كلِّ من أكاديهيَّة لارخ (١٩١٤-١٩١٩م)، وفي كلِّيَّة جورج واتسون في أدنبرة، وجامعة أدنبرة (١٩٣٧م-١٩٣٣م)، وكلِّيَّة باليول في أكسفورد (١٩٣٠م-١٩٣٣م)، وجامعة جينا في ألمانيا (١٩٣٣م)، وجامعة أكسفورد، وجامعة أدنبرة في الفترة من (١٩٣٨م) إلى ١٩٣٩م) على التوالي، عمل راعيًا لكنائس عدَّة في لندن وفي أدنبرة. تخصَّص في الإسلام لدى القسّ الإنجليكانيّ في القدس، وبعد تقاعده عاد إلى العمل في المناصب الدينيّة.

عمل رئيسًا لقسم اللغة العربيَّة والدراسات الإسلاميَّة في جامعة أدنبرة في الفترة (١٩٤٧-١٩٧٩م). نال درجة الأستاذيَّة عام ١٩٦٤م. دُعي للعمل أستاذًا زائرًا في كلِّ من الجامعات الآتية: جامعة تورنتو (١٩٧٨و ١٩٧٨م)، وكلِّيَّة فرنسا في باريس (عام ١٩٧٧م)، وجامعة جورجتاون في واشنطن (عام ١٩٧٨-١٩٧٩م).

أصدر العديد من المؤلَّفات، من أشهرها: «محمَّد في مكَّة»، «محمَّد في المدينة»، «محمَّد نبيّ ورجل دولة»، «الفلسفة الإسلاميَّة والعقيدة»، «الفكر السياسيّ الإسلاميّ»، «تأثير الإسلام في أوروبا القرون الوسطى»، «الأصوليَّة الإسلاميَّة والتحديث»، و«العلاقات الإسلاميَّة النصرانيَّة». ومن آخر كتبه: «حقيقة الدين في عصرنا» (سنة والتحديث» (سنة ١٩٩٨م)، وحموجز تاريخ الإسلام» (سنة ١٩٩٥م)، وغيرها كثير. الإسلام» (سنة ١٩٩٥م)، وغيرها كثير. الإسلام» (سنة ١٩٩٥م)، وغيرها كثير. الم

<sup>[</sup>۱] انظر: مجموعة من الباحثين: موسوعة الملل والأديان، إشراف: عَلوي بن عبد القادر السقاف، المكتبة الشاملة الحديثة، المطلب الثالث بريطانيا، ص٦٦.

### القرآن الكريم في الدراسات الاستسثراقيةً 🔹



### ۷. آرثر جون أربري (Arthur John Arberry) (۱۹۰۵م-۱۹۶۹م):

ولد في ١٢مايو ١٩٠٥م في مدينة بورتسموث جنوب بريطانيا، التحق بجامعة كامبريدج لدراسة اللغات الكلاسيكيَّة اللاتينيَّة واليونانيَّة، شجَّعه أحد أساتذته على دراسة العربيَّة والفارسيَّة، ارتحل إلى مصر لمواصلة دراسته للُّغة العربيَّة، عاد إلى مصر ليعمل في كلِّيَّة الآداب رئيسًا لقسم الدراسات القديمة (اليونانيَّة واللاتينيَّة) وزار فلسطين وسوريا ولبنان.

اهتمَّ بالأدب العربيّ، فترجم «مسرحيَّة مجنون ليلى» لأحمد شوقي، كما حقَّق كتاب «التعرُّف إلى أهل التصوُّف»، وواصل اهتمامه بالتصوُّف؛ وذلك بنشره كتاب «المواقف والمخاطبات» للنفري وترجمه إلى الإنكليزيَّة.

عمل آربري مع وزارة الحرب البريطانيَّة أثناء الحرب العالميَّة الثانية مهتمًّا بشؤون الإعلام والرقابة البريديَّة، وأصدر كتابه «المستشرقون البريطانيُّون». في سنة ١٩٤٣م تولَّى منصب أستاذ كرسي اللغة العربيَّة في مدرسة الدراسات الشرقيَّة والإفريقيَّة، ثمَّ انتقل إلى جامعة كامبريدج؛ وحاز فيها على منصب أستاذ كرسي اللغة العربيَّة.

ولعلً من أبرز جهود آربري ترجمته لمعاني القرآن الكريم، حيث أصدر أوَّلًا مختارات من بعض آيات القرآن الكريم مع مقدِّمة طويلة ثمَّ أكمل الترجمة وأصدرها عام ١٩٥٥م ال

#### ۸. برنارد لویس (Bernard Lewis) (۱۹۱۹-۱۹۱ مایو ۲۰۱۸م):

ولد لويس في ٣١ مايو ١٩١٦م، وتلقَّى تعليمه الأوَّل في كلِّيَّة ولسون والمدرسة المهنيَّة، حيث أكمل دراسته الثانويَّة. لا تذكر المراجع أيَّ معلومات عن تلقِّيه تعليمًا دينيًّا يهوديًّا خاصًًا. التحق بجامعة لندن لدراسة التاريخ، ثم انتقل إلى فرنسا للحصول على دبلوم الدراسات الساميَّة سنة ١٩٣٧م متتلمذًا على المستشرق الفرنسيّ «ماسنيون» وغيره، ثمَّ عاد إلى جامعة لندن، مدرسة الدراسات الشرقيّة والإفريقيَّة، وحصل على الدكتوراه عام ١٩٣٩م عن رسالته القصيرة حول أصول الإسماعيليَّة.

<sup>[</sup>۱] انظر: بدوي، موسوعة المستشرقين، م.س، ص٥-٨.



استُدعي أثناء الحرب العالمية الثانية لأداء الخدمة العسكريَّة، وأعيرت خدماته لوزارة الخارجيَّة من سنة ١٩٤١م حتَّى ١٩٤٥م، عاد بعد الحرب إلى مدرسة الدراسات الشرقيَّة والإفريقيَّة؛ لتدريس التاريخ الإسلاميّ، وأصبح أستاذ كرسي التاريخ الإسلاميّ عام ١٩٤٩م، ثم أصبح رئيسًا لقسم التاريخ عام ١٩٥٧م، وظلَّ رئيسًا له حتَّى انتقل إلى الولايات المتَّحدة الأمريكيَّة عام ١٩٧٤م.

دُعِي للعمل أستاذً زائرًا في العديد من الجامعات الأمريكيَّة والأوروبيَّة، منها: جامعة كولمبيا، وجامعة إنديانا، وجامعة كاليفورنيا في لوس أنجلوس، وجامعة أكلاهوما، وجامعة برنستون التي انتقل إليها وعمل فيها من ١٩٧٤م حتَّى تقاعده عام ١٩٨٦م. وهنا عُيِّن مديرًا مشاركًا لمعهد أنانبرج اليهوديّ للدراسات اليهوديَّة والشرق أوسطيَّة في مدينة فيلاديلفيا بولاية بنسلفانيا.

يعدُّ لويس من أغزر المستشرقين إنتاجًا -وإن كانت له قدرة على إعادة نشر بعض ما سبق نشره بصورٍ أخرى- وقد تنوعت اهتماماته من التاريخ الإسلاميّ ـ حيث كتب عن: الإسماعيليَّة، وعن الحشَّاشين، وعن الطوائف المختلفة في المجتمع الإسلاميّ ولكنَّه في السنوات الأخيرة قبل الإسلاميّ ـ إلى الحديث عن المجتمع الإسلاميّ؛ ولكنَّه في السنوات الأخيرة قبل تقاعده بقليل بدأ الاهتمام بقضايا العالم العربيّ والإسلاميّ المعاصرة، فكتب عن الحركات الإسلاميّة (الأصوليَّة) وعن الإسلام والدعقراطيَّة.

قدَّم خدماته واستشاراته لكلِّ من الحكومة البريطانيَّة التي كلَّفته القيام برحلةٍ إلى العديد من الجامعات الأمريكيَّة وإلقاء الأحاديث الإذاعيَّة والتلفازيَّة عام ١٩٥٤م، كما قدَّم استشارته للكونغرس الأمريكيِّ أكثر من مرَّة. وفي إحدى المرَّات (٨ مارس ١٩٧٤م) ألقى محاضرةً في أعضاء لجنة الشؤون الخارجيَّة بالكونغرس الأمريكيِّ حول قضيَّة الشرق الأوسط، ولأهمِّيَّة هذه المحاضرة نشرتها وزارة الخارجيَّة الإسرائيليَّة بعد أسبوعين من إلقائها!".

<sup>[</sup>۱] انظر: مطبقاني، مازن بن صلاح: الاستشراق والاتِّجاهات الفكريَّة في التاريخ الإسلاميّ دراسة تطبيقيَّة على كتاب برنارد لويس، لا ط، الرياض، لا م، ١٩٩٥م، ص٦٩ وما بعدها.

# القرآن الكريم في الدراسات الاستسراقية



#### ثانيًا: خصائص الاستشراق البريطانيّ:

ويمكن لنا إيجاز أهم خصائص هذه المدرسة في الآتي:

- يمتاز الاستشراق البريطاني بارتباطه بالحركة الاستعمارية، ومحاولة ترسيخ السياسات الاستعمارية الإنجليزية في الشرق.
- الاهتمام باللغة العربية؛ نظرًا لمصالح بريطانيا الاقتصادية والسياسية التي تربطها بالعالم العربي.
- تتميز هذه المدرسة بالتعدُّد والشمول في سائر الدراسات الشرقيّة «آداب تاريخ فلسفة علوم فنون وعمارة وآثار».
- تتميَّز هذه المدرسة -أيضًا- بالتخصصية الدقيقة، فكلُّ مستشرقٍ له تخصُّصه الدقيق في أحد مجالات المعرفة الشرقيّة.
- الاهتمام بدراسة المعارف الخاصة بالمنطقة الجغرافية التي تقع تحت قبضتها الاستعمارية «مصر وإفريقيا السوداء»، مع الإهمال الواضح لشمال إفريقيا؛ نظرًا لوقوعه تحت قبضة الاستعمار الفرنسي الله المناس المن

<sup>[</sup>۱] انظر: زناتي، أنور محمود: مدارس الاستشراق.. المدرسة البريطانيَّة، على موقع شبكة «الألوكة» الإلكترونيُّ: https://www.alukah.net/.



## المطلب الرابع: مدرسة الاستشراق الألمانيّ:

ساهم المستشرقون الألمان أكثر من غيرهم من المستشرقين بجمع المخطوطات العربية ونشرها وفهرستها، وخصوصًا كتب المراجع والأصول المهمة، ونشر المخطوطات، فان أهمَّ ما قام به المستشرقون الألمان وضع المعاجم العربية؛ فقد وضع فرايتاج (١٧٨٨ – ١٨٦١) المعجم العربية اللاتيني في أربعة أجزاء، ثم وضع فيشر (١٨٦٥ – ١٩٤٩مم)عجمًا للغة العربيّة الفصحى، وقاموس هانزفير (١٩٠٩ – فيشر (١٨٠٥ – ١٩٤٩مم)عجمًا للغة العربيّة المعاصرة، وقاموس شراكل (١٩٢٣م) الألماني العربي، الذي صدر سنة ١٩٧٤، والقاموس الضخم للغة العربيّة الفصحى الذي عمل العربي، الذي صدر سنة ١٩٧٤، والقاموس الضخم للغة العربيّة الفصحى الذي عمل الكاف (ك)، وفي سنة ١٩٧٠، انتقل العمل على هذا القاموس إلى جامعة ميونيخ، ووصل إلى حرف الميم (م)١٠٠.

وإنّ أكبر الإفادات من بحوث الألمان في التاريخ العربي القديم، تمت على يد الدكتور جواد علي صاحب الكتاب القيّم «المفصّل في تاريخ العرب قبل الإسلام»، في عشر مجلدات؛ فقد رجع الرجل إلى ستة وعشرين كتابا ألمانيًّا، وحوالي الأربعمائة مقالة للباحثين الألمان... وما يزال الذين يؤلفون الكتب المدرسية للجامعات عن تاريخ العرب القديم يرجعون الى دراسات هؤلاء العلماء عبر كتاب جواد على دونما ذكر له في كثير من الأحيان.

على أنّ أكبر تأثير للاستشراق الألماني في مجال التاريخ والكتابة التاريخية جاء من خلال كتاب يوليوس فلهاوزن المشهور: الدولة العربيّة وسقوطها، وقد صدر الكتاب عام ١٩٠١م، وتُرجم إلى الإنجليزية، وبدأ الدارسون العرب يعرفونه من خلال تلك الترجمة. ثم ترجم إلى العربيّة مرتين في مصر والشام، على يد عبد الرحمن بدوي ويوسف العش، وقد أثر في الكتابة التاريخية العربيّة تأثيرًا كبيرًا".

<sup>[</sup>۱] بدران، محمَّد أبو الفضل: مجلَّة الوعى الإسلاميّ، العدد ٤٨٣، ٢٠٠٦/١/١٦م.

<sup>[7]</sup> السيِّد، رضوان: الاستشراق الألماني والتأثير العربي، مجلَّة الشرق الأوسط، ٣٠ أكتوبر ٢٠٠٤م.

# القرآن الكريم في الدراسات الاستسژاقية



وسيأتي الحديث عن الآثار التي تركتها دراسات تيودور نولدكه (١٨٣٦- ١٩٣٠م)، الذي اهتم بالأبحاث القرآنيّة.

## أوًلا: أبرز أعلام الاستشراق الألماني[1]:

#### ۱. پوهان جاکوب رایسکه Johann Jakob Reiske ، یوهان جاکوب

يعدُّ رايسكه مؤسس الدراسات العربيّة في ألمانيا، حيث بدأ تعلّم العربية، ثم درس في جامعة ليبزيج Leipzig، وانتقل إلى جامعة ليدن لدراسة المخطوطات العربيّة فيها، كما اهتمَّ بدراسة اللغة العربيّة والحضارة الإسلاميّة، وإنْ كان له فضل في هذا المجال فهو الابتعاد بالدراسات العربيّة الإسلاميّة عن الارتباط بالدراسات اللاهوتية التي كانت تميز هذه الدراسات في القرون الوسطى (الأوروبية).

وقدم رايسكه في كتاباته رؤية منصفة للإسلام ونبيه ودفع ثمن هذا الانصاف، إذ تعرض لمضايقات من رجال اللاهوت الذين اتهموه بالزندقة.

وقد رفض في كتابٍ له باللاتينية وصف النبيّ بالكذب أو التضليل أو وصف دينه بأنّه خرافات مضحكة -كما كان سائدًا حينذاك- ورفض تقسيم تاريخ العالم إلى تاريخ مقدس وتاريخ غير مقدس، بل وضع العالم الإسلاميّ في قلب التاريخ العالمي وعبر عن آرائه بأعظم قدر من الصراحة، غير مكترث بكل العواقب المترتبة على ذلك وهو ما جرّ عليه ويلات كثيرة جعلته يعيش معظم أيام حياته في ضائقة مالية.

### ۲. جورج ولهلهم فرايتاج George Wilhelm Freytag):

بدأ دراسة اللغة العربيّة في ألمانيا ثم التحق بمدرسة الدراسات الشرقيّة الحية في باريس على يدي المستشرق الفرنسي المشهور سيلفستر دي ساسي. عين أستاذًا للغات الشرقيّة بجامعة بون، ومن أهم انتاجه القاموس العربي اللاتيني في أربعة أجزاء. كما اهتمَّ بالشعر العربي وبخاصة المعلقات، وحقَّق

<sup>[</sup>۱] للاطِّلاع التفصيلي على مدرسة الاستشراق الألمانيَّة، انظر: فوك، تاريخ حركة الاستشراق، م.س؛ جحا، ميشال: الدراسات العربيّة والإسلاميّة في أوروبا، لا ط، بيروت، معهد الإنهاء العربيّ، ١٩٨٢م؛ وانظر: بدوي، موسوعوعة المستشرقين، م.س.



ونشر بعض الشعر الإسلاميّ. شارك في نشر كتاب معجم البلدان لياقوت الحموي.

#### ٣. غوستاف فلوجل Gustav Flugel).

تعلَّم اللغة العربيّة في جامعة ليبزيج وفي جامعة فيينا، ثم التحق بمدرسة اللغات الشرقيّة الحية في باريس على يدي دي ساسي. ومن أهم أعمال فلوجل وضع (المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم) كما اهتمَّ بالتراث الإسلاميّ في مجال الفلسفة، والنحو العربي.

#### ٤. يوليوس فيلهاوزن Jullius Wellhausen):

تخصَّص في دراسة التاريخ الإسلاميّ والفرق الإسلاميّة، من أبرز مؤلّفاته: تحقيق تاريخ الطبري. وألَّف كتابًا بعنوان (الإمبراطورية العربيّة وسقوطها) ومن اهتهاماته بالفرق الإسلاميّة تأليف كتابيه (الأحزاب المعارضة في الإسلام) وكتابه (الخوارج والشيعة) وكتب عن الرسول في في كتابه (تنظيم محمد للجماعة في المدينة) وكتابه (محمد والسفارات التي وجهت إليه).

#### ٥. ثيودور نولدکه Theodor Noldeke (١٩٣٠-١٨٣٦):

ولد في هامبرج في (٢مارس ١٨٣٦)م، ودرس فيها اللغة العربية، ودرس في جامعة ليبزيج وفينا وليدن وبرلين. عين أستاذًا للغات الإسلاميّة والتاريخ الإسلاميّ في جامعة توبنجن، وعمل أيضًا في جامعة ستراستبرج. اهتمَّ بالشعر الجاهلي وبقواعد اللغة العربية، وأصدر كتابًا بعنوان (مختارات من الشعر العربيم)ن أهمً مؤلفاته كتابه (تاريخ القرآن) نشره عام (١٨٦٠م)، وهو رسالته للدكتوراه، وفيه تناول ترتيب سور القرآن الكريم، وحاول أن يجعل لها ترتيبًا ابتدعه.

#### ۲. کارل بروکلمان Carl Brockelmann): ۵.

ولد في (١٧سبتمبر ١٨٦٨م)، في مدينة روستوك، بدأ دراسة اللغة العربية، وهو في المرحلة الثانوية، ودرس في الجامعة اللغات الكلاسيكية (اليونانية واللاتينية)؛

## القرآن الكريم في الدراسات الاستسژاقيةً



بالإضافة إلى اللغات الشرقيّة، ودرس على يدي المستشرق نولدكه. اهتمَّ بدراسة التاريخ الإسلاميّ، وله في هذا المجال كتاب مشهور (تاريخ الشعوب الإسلاميّة)، ولكنه مليء بالمغالطات والافتراءات على الإسلام.

ومن أشهر مؤلفاته كتاب (تاريخ الأدب العربي) الذي تُرجم في ستة مجلدات، وفيه رصد لما كُتب في اللغة العربيّة في العلوم المختلفة من مخطوطات، ووصفها ومكان وجودها.

#### ۷. کارل هانزتش بیکر Carl Heinrich Becker):

ولد في (٢ أبريل ١٨٧٦م)، ودرس في جامعة لوزان وفي جامعة هيدلبيرج وجامعة برلين. كان له اهتمام كبير بدراسة الأديان، وهي التي قادته إلى الاهتمام بدراسة الدين الإسلاميّ. ويعدُّ من أشهر المستشرقين الذين كتبوا في التاريخ الإسلاميّة وبخاصة في جوانب تأثير العوامل الاقتصادية وتأثير العناصر الإغريقية والمسيحيّة في الحضارة الإسلاميّة. واهتم كذلك بدراسة التاريخ الاقتصادي والإداري في صدر الإسلام. قام برحلات علمية كثيرة في أنحاء أوروبا حيث عمل فترة في مكتبة الأسكوريال في مدريد (إسبانيا)، واطلع على المخطوطات العربيّة فيها. زار مصر وتعمَّق هناك في دراسة اللغة العربية. تولًى منصب أستاذ في معهد هامبورج الاستعماري الذي أنشأته الحكومة الألمانية لمساعدتها في التعامل مع الشعوب العربيّة والإفريقية. أسهم في إنشاء مجلة (الإسلام) Der Islam عام (١٩١٠م)، وتولًى منصب وزير الثقافة في بروسيا (إحدى الولايات الألمانية).

#### ۸. جوزف شاخت Josef Schacht). جوزف

ولد في (١٥مارس ١٩٠٢م)، درس اللغات الشرقيّة في جامعة برسلاووليبتسك، انتدب للعمل في الجامعة المصرية عام (١٩٣٤م)، لتدريس مادة فقه اللغة العربيّة واللغة السريانية. شارك في هيئة تحرير دائرة المعارف الإسلاميّة في طبعتها الثانية. عُرف شاخت باهتمامه بالفقه الإسلاميّ، ولكنه صاحب إنتاج في مجال المخطوطات وفي علم الكلام وفي تاريخ العلوم والفلسفة.



#### ۹. هیلموت ریتر Hellmut Ritter):

ولد في (٢٧فبراير ١٨٩٢م)، درس على المستشرق الألماني هينريتش بيكر، عمل في الجيش الألماني، عاش في إسطنبول في تركيا في الفترة من (١٩٢٧- ١٩٤٩م)؛ ما أتاح له الفرصة للاطلاع على ما في مكتبات تركيا من كنوز المخطوطات الإسلامية. وله تحقيقات مهمة من أبرزها الآتي:

- مقالات الإسلاميّين لأبي الحسن الأشعري.
  - الوافي بالوفيات.
- فرق الشيعة للحسن بن موسى النوبختي.
  - أسرار البلاغة لعبد القاهر الجرجاني.

أسّس المكتبة الإسلاميّة في ألمانيا عام (١٩١٨م)، للعناية بحفظ المخطوطات الإسلاميّة ونشرها، كما أسّس مجلة أويانس عام (١٩٤٨م)(Oriens).

#### ۱۰. رودی بارت Rudi Paret:

ولد عام (١٩٠١م)، درس في جامعة توبنجن اللغات السامية والتركية والفارسية في الفترة من (١٩٠١حتى ١٩٢٤م)، وتخرَّج على يد المستشرق الألماني ليتمان. أمضى سنتين في القاهرة (١٩٢٥-١٩٢٦م)، كان اهتمامه في البداية بالأدب الشعبي، ولكنه تحوَّل إلى الاهتمام باللغة العربيّة والدراسات الإسلاميّة، وبخاصة القرآن الكريم.

تولًى العديد من المناصب العلميّة؛ منها: مدرِّس في جامعة توبنجن وأستاذًا في جامعة هايدلبرج، ثم عاد إلى توبنجن أستاذًا للغة العربيّة والإسلاميّات من عام (١٩٥١- ١٩٦٨م). ومن أهم مؤلفاته (محمد والقرآن) وترجم معاني القرآن الكريم إلى الألمانية، وله كتاب عن القرآن بعنوان (القرآن تعليق وفهرست).

# القرآن الكريم في الدراسات الاستسژاقيةً



#### ۱۱. آنا ماري شمیل Annemarie Schimmel (۷ أبریل ۱۹۲۲ ـ ۲٦ پنایر ۲۰۰۳)

هي واحدة من أشهر المستشرقين الألمان على المستوى الدولي، بدأت دراسة اللغة العربيّة في سن الخامسة عشرة، وتتقن العديد من لغات المسلمين، وهي التركية والفارسية والأوردو. درَّست في العديد من الجامعات في ألمانيا وفي الولايات المتحدة الأمريكية وفي أنقرة. اهتمت بدراسة الإسلام، وحاولت تقديم هذه المعرفة بأسلوب علمي موضوعي لبني قومها، حتى نالت أسمى جائزة ينالها كاتب في ألمانيا تسمَّى جائزة السلام. ولكن بعض الجهات المعادية للإسلام لم يرقها أن تنال هذه الباحثة المدافعة عن الإسلام هذه الجائزة في وجه الهجمات الغربيّة عليه، فحاولوا أن يمنعوا حصولها عليها...

#### ثانيًا: خصائص مدرسة الاستشراق الألمانيّ:

امتازت مدرسة الاستشراق الألماني منذ القرن الثامن عشر في ظل رائدها يوهان جاكوب رايسكه (١٧١٦- ١٧٧٤)، بخصائص منها:

- إنّها لم تكن نتيجة لأهداف سياسية واستعمارية. ولم تكن وثيقة الصلة بالأهداف الدينيّة التبشيرية؛ لبعض الدول الأخرى؛ كفرنسا وإنكلترا وإيطاليا، بل على العكس كان الألمان على علاقة طيبة بالدولة العثمانية، فقد تحالفوا معها في الحرب العالمية الأولى الأ.
- غلبة الروح العلمية وتقصي الحقائق على الدراسات الشرقية في ألمانيا، فهي ةتاز بالعمق والشمولية.
- ما يبرزها عن غيرها من المدارس الاستشراقيّة الأخرى هو الاهتمام بالقديم والتركيز على دراسة التراث العربي وخدمة التراث. بدأ الاهتمام باللغات الشرقيّة مرتبطًا بعلم اللاهوت. وكانت اللغة العبريّة هي أساس هذه

<sup>[</sup>۱] انظر: عبد الله، رائد أمير: "المستشرقون الألمان وجهودهم تجاه المخطوطات العربيَّة الإسلاميَّة"، مجلَّة العلوم الإسلاميَّة، الموصل، ۲۰۱٤م.



الدراسات، ثم ما لبثت اللغة العربيّة والإسلام أن لقيا الاهتمام في أعقاب القرون الوسطى والدخول في عصور النهضة. ولعل أبرز ما قام به المستشرقون الألمان في مجال اللغة والتاريخ العربيّين والدراسات الإسلاميّة هو أنهم حمعوا المخطوطات العربيّة والنصوص القدمة ونشروها وفهرسوها[١].

## المطلب الخامس: الاستشراق الإسبانيُّ ١٠

نشأ الاستشراق الإسباني في أحضان حركة عدائبة لكل ما هو عربي ومسلم، وكان هدفها التحقير والانتقام والتشويه، وقد وصف المستعرب الإسباني خوان غويتسولو في كتابه (في الاستشراق الإسباني) نهاذجًا من هذا النوع حين يكتبون عن الإسلام والمسلمين بقوله إنّهم «إنّها يكتبون ويتصرفون وينطقون باسم المسيحيّة في مواجهة حضارة متدنية، وفي أفضل الأحوال، فإنّ استحضار الماضي المجيد الذي عرفه العالم الإسلاميّ يدفعهم إلى التفجع على نحو متحذلق على الانحطاط الحالي (انحطاطًا كان في رأيهم محتّمًا ولا مناص منه) وعلى عجزه الطبيعي عن هضم التقدم الأوروبي. «ووصف غوبتسولو دراسات المستشرقين الأسبان للغات الإسلاميّة بأنَّهم يدرسونها كما لو كانت «لغات حضارات منقرضة، ومقطوعة عن اللغات الحالية التي هي وريثها الشرعي، حاكمين عليها بذلك بأنْ تشكِّل عدمًا أو ما هو أقل من العدم»[۳].

واختلط الدافع الديني الحاقد بدافع استعماري سياسي حينما بدأت حركات الاحتلال الأوروبي للعالم الإسلاميّ وطمعت إسبانيا في المناطق المجاورة لها فجندت

<sup>[</sup>١] انظر: السيِّد، رضوان: المستشرقون الألمان النشوء والتأثير والمصادر، ط٢، بيروت، دار المدار الإسلاميّ، ٢٠١٦، ص١٠، ١٨-٢١٠؛ وانظر: المنجد، صلاح الدين: المستشرقون الألمان تراجمهم وما أسهموا به، لا ط، بيروت، دار لجديد، لا ت، ص٧-١٥.

<sup>[</sup>٢] لمزيد من الاطُّلاع على الاستشراق الإسبانيّ، انظر: العسرى، محمَّد عبد الواحد: الإسلام وتصوُّرات الاستشراق الإسبانيّ من رموندس لولوس إلى آسين بلاثيوس، الرياض، مكتبة الملك عبد العزيز العامَّة، ١٤٢٤هـق٢٠٠٣م. يقع الكتاب في ٤٢٠ صفحة من الحجم المتوسِّط، وفيه سلُّط المؤلِّف الضوء على الجذور التاريخيَّة لعلاقة الإسبان بالإسلام وأهله.

<sup>[</sup>٣] كويتسولو، خوان: في الاستشراق الإسباني، ترجمة: كاظم جهاد، لا ط، بيروت، لا ن، ١٩٨٧م، ص١٦.

# القرآن الكريم في الدراسات الاستسثراقيةً



مستشرقيها لإعداد الدراسات لمعرفة مواصفات السكان وطبائعهم وتجارتهم وزراعتهم، وكذلك معرفة اللغات واللهجات المحلية، وقد أنشأت الحكومة الأسبانية العديد من المراكز لتعليم العربيّة العاميّة والمغربيّة، فتجاوزت خمسين مدرسة.

وما تزال إسبانيا تحتفظ بالكثير من المخطوطات العربيّة في مكتباتها الكبرى كمكتبة الاسكوريال ومكتبة مدريد الوطنيّة، ومكتبة جمعية الأبحاث الوطنيّة.

و«الإسبان الذين يهتمّون بالدراسات العربيّة الإسلاميّة يفضلون تسميتهم بالمستعربين (الاستعراب Arabists)؛ عوض المستشرقين، وذلك نظير ما قاموا به خدمة لدراسة اللغة العربيّة وآدابها، وحضارة المسلمين وعلومهم في شبه الجزيرة الإيبيرية بصفة خاصة، دون أن يهتموا بلغاتٍ شرقيةٍ أخرى؛ كالفارسية والتركية والأردية وغيرها» الم

ويشير بعض الباحثين إلى أنّ مفهوم الاستعراب «ربما يكون قد أخذ منحى آخر في الأندلس حيث أطلق على العناصر المسيحيّة التي استعربت لغتها وعاداتها ولكنها بقيت على دينها محتفظة ببعض تراثها اللغوي والحضاري خاصة وأنّ الدولة الإسلاميّة كفلت لهم حرية العقيدة، فأبقت لهم كنائسهم وأديرتهم وطقوسهم الدينيّة التي كانت تقام باللغة اللاتينية» الا

وجدير بالذِكْر أنّ أيّ دارس للاستشراق الإسباني وتاريخه لا يمكن له الإحاطة به بشكل سليم إلا بالرجوع لخلفياته الثقافية والتاريخية ولا يمكن إلا برده لأصوله التاريخية والمعرفية؛ أي بالغور في جذور الفكر الإسباني وبالذات الاستشراقي للوصول إلى هويّته العربيّة الإسلاميّة؛ باعتباره حقبة زاهرة في تاريخ أوروبا، ولذلك نجد من رواد هذا الفكر أسماء تعتبر من أقطاب الفكر العربي الإسلاميّ؛ كابن رشد وابن طفيل وابن باجه وابن حزم.

<sup>[</sup>۱] القاضي، محمَّد: "الاستعراب الإسبانيّ والتراث الأندلسّي من خلال ثلاثة نهاذج (خوان أندريس، غيانغوس، ريبيرا)"، مجلّة التاريخ العربيّ، العدد ۱۲، خريف ۲۰۰۰م، ص۱.

<sup>[7]</sup> العبادي، أحمد المختار: "الإسلام في الأندلس"، مجلَّة عالم الفكر، العدد ٢، ١٩٧٩م، ص٦٠.



## أولًا: من أعلام الاستشراق الإسباني:

#### ۱. ميغيل آسين بلاثيوسMiguel Asin Placios (۱۸۷۱م-۱۹٤٤م)

ولد في ٥ يوليو١٨٧١م في مدينة سرقسطة والتحق بكلية الآداب في جامعة سرقسطة بالإضافة إلى دراسته في المعهد المجمعي، فتخرج فيه قسيسًا.

من مؤلفاته كتاب «علم الأخرويات الإسلاميّ في الكوميديا الإلهية» (١٩١٩، الذي بالإسبانية: La Escatología musulmana en la Divina Comedia)، الذي ألقى فيه الضوء على المصادر الإسلاميّة للأفكار والدوال الموجودة في الكوميديا الإلهية لدانتي كتب بلاثيوس الكثير من المؤلفات عن الإسلام في العصور الوسطى، وقد عَنِي بلاثيوس بمحيي الدين بن عربي عناية شديدة، فنشر عنه سلسلة دراسات منوعة.

#### ۲. سیکودي لوثینا باریدیس Secode Lucena Paredes

ولد في غرناطة ودرس الفلسفة في كلية الآداب في جامعة غرناطة، عمل مستشارًا للثقافة والتعليم في الإقامة الإسبانية في المغرب، عين أستاذًا للغة العربيّة في جامعة غرناطة عام ١٩٤٢م، وثمّ عين مديرًا لمعهد الدراسات العربيّة في غرناطة، وعمل رئيسًا لقسم الدراسات العربيّة في معهد الدراسات الإفريقية في مدريد، انتخب عضوًا في مجمع الفنون الجميلة، له إنتاج غزير في مجال تحقيق المخطوطات وفي البحوث عن الشريعة الإسلاميّة، وكذلك عن التاريخ الإسلاميّ والآثار الإسلاميّة.

#### ٣. إميليوجارثيا جوميز Emilio Varcia Gomez

ولد في مدريد ودرس في جامعتها، عمل أستاذًا في جامعة غرناطة وفي جامعة مدريد. تولى إدارة المعهد الثقافي الإسباني، زار سوريا ولبنان، انتخب عضوًا في المجمع

<sup>[</sup>۱] انظر: بدوي، موسوعة المستشرقين، م.س، ص١٢٤-١٢٥.

<sup>[</sup>۲] مجموعة من الباحثين، موسوعة الملل والأديان، م.س، ص٧٢/٢. وعبر الموقع الإلكتروني: www.dorar.net/adyan، الباب الثالث: النصرانيَّة وما تفرَّع عنها، الفصل السادس عشر: الاستشراق، المبحث الحادي عشر: نماذج من أسماء أشهر المستشرقين، المطلب السادس: إسبانيا.

# القرآن الكريم في الدراسات الاستسثرا قيةً



العلمي العربي في دمشق عام ١٩٤٨م، عمل سفيرًا لبلاده في بغداد وفي لبنان، له دراسات عديدة في الأدب العربي وترجمات لبعض الشعر العربي إلى الإسبانية.

ومن أقوال غارسيا «لو لم يكن الحضور العربي في الأندلس وما أفرزته من حضارة مشرقة طوال ثمانية قرون، لما وصل الغرب إلى ما وصل إليه الآن، بل كان عليه أن يبدأ من حيث انتهى الرومان والإغريق «اميليوغارسيا غومز لمجلة الأندلس، العدد ٤٧، مدريد ١٩٩٥».

#### ٤. بوش فيلا Bosch Villa

ولد في فيجراس عام ١٩٢٢م، درس في جامعة برشلونه فقه اللغات السامية وحصل على الدكتوراه من جامعة مدريد بعنوان (الإقطاع، مملكة الطوائف على عهد بنورزين) عمل في تدريس اللغة العربيّة في كل من جامعتي برشلونة وجامعة سرقسطة، تولى منصب أستاذ مساعد للتاريخ والنظم الإسلاميّة في جامعة مدريد وعمل أمين مكتبة معهد الدراسات العربيّة في مدريد، ودرّس التاريخ والنظم الإسلاميّة في جامعة غرناطة.

تولى رئاسة الجمعية الإسبانية للمستشرقين، وهو عضو جمعية شمال أمريكا لدراسات الشرق الأوسط، تركزت بحوثه في مجال الدراسات الإسلاميّة والجغرافيا والتاريخ كما اهتم بقضايا العالم العربي المعاصرة.

#### آثاره:

١. دراسات عن الأصل التاريخي لكتاب الروض المعطار (سرقسطة ١٩٥٠)

٢. والوثائق العربيّة والعبريّة في أراغون ونبره (سرقسطة ١٩٥٣)

٣. وأثر العرب في ثقافة الثغر الأعلى (مدريد ١٩٥٤)

<sup>[</sup>۱] مجموعة من الباحثين، موسوعة الملل والأديان، م.س، ص۷۲/۲. وعبر الموقع الإلكتروني: www.dorar.net/adyan، الباب الثالث: النصرانيَّة وما تفرَّع عنها، الفصل السادس عشر: الاستشراق، المبحث الحادي عشر: نماذج من أسماء أشهر المستشرقين، المطلب السادس: إسبانيا.



- ٤. وتاريخ المغرب، جـ ٥، الموحدون (تطوان ١٩٥٧)
  - ٥. ومملكة بنى رزين (مدريد ١٩٥٩)
- ٦. ومباحث عن الكتابات العبريّة والعربيّة (تكريم مياس فاليكروسا ١٩٥٤)
  - ٧. وحول بعثة نصرانية إلى بلاط المقتدر ابن هود (تمودا ١٩٥٤)
    - ٨. والدنانير الأسبانية (تمودا ١٩٥٤)١١٠.

#### ٥. فيدريكيوكورينتي Federico CORRIENTE

ولد في غرناطة في ١٩٤٠/١١/١٤م درس اللغات الشرقيّة في جامعة مدريد، حصل على الدكتوراه في علم اللغة، عمل مديرًا للمركز الثقافي في القاهرة ١٩٦٢م-١٩٦٥م، تولى منصب أستاذ اللغة الإسبانية في مدرسة الألسن العليا في جامعة عين شمس في الفترة نفسها، وترأس قسم اللغة الإسبانية في جامعة محمد الخامس في الرباط عام ١٩٦٥م-١٩٦٨م، عمل في جامعة فيلاديلفيا أستاذًا للغات الشرقيّة والعربية، وأستاذًا لكرسي اللغة العربيّة في جامعة سرقسطة منذ عام ١٩٧٦م.

ألّف أعمالًا هامّة توطّد التلاقح اللغوي والثقافي العربي الإسباني؛ مثل: القاموس العربي الإسباني، والقاموس الإسباني العربي، وقاموس المفردات الإسبانية ذات الأصول العربيّة، وغيرها من أعمال الترجمة عن الأدب العربي القديم، وعن أدب القرون الوسطى والأدب العربي المعاصر، فضلًا عن بعض الدراسات المتعلّقة بعلم اللهجات؛ كاهتمامه بلغة الأندلس وعلاقتها بلغات شبه الجزيرة الإيبيرية. حاز على جوائز عالميّة عدّة عن أعماله التي وصلت إلى أربعين كتابًا وخمس وخمسين مقالةً؛ بالإسبانية والإنجليزية والعربيّة والفرنسية والربعين المراسية ا

<sup>[</sup>١] العقيقي، المستشرقون، م.س، ج٢، ص٦١٥.

<sup>[7]</sup> انظر: مجموعة من الباحثين، موسوعة الملل والأديان، م.س.

# القرآن الكريم في الدراسات الاستسثراقيّة



#### ثانيًا: خصوصيّات المدرسة الاستشراقيّة الإسبانيّة:

أهم ما يميز الاستشراق الإسباني ما يأتي:

- ا. يعتبر الدافع العلمي المحرك الأول للاستشراق الإسباني، فالرغبة في تعلم اللغة العربية من أجل دراسة الكتب العربية وترجمتها كانت السبب الرئيس في إقبال الإسبان على حقل الاستشراق.
- لاستشراق الإسباني أن يكون مشابهًا للاستشراق الألماني في التركيز على التراث العلمي العربي، والاهتمام به؛ حفظًا وفهرسةً وتحقيقًا ونشرًا، ولعله امتاز عنه بامتلاك جزء كبير من هذا التراث في المكتبات الإسبانية.
- ٣. على الرغم من أن القرن العشرين شهد انخفاضًا واضحًا في العمل الاستشراقي من حيث المستوى الكمّيّ، إلا أنّنا نجد شذوذًا في الاستشراق الإسباني يمثله عدد من المستشرقين الإسبان وفي طليعتهم آسين بلاسيوس الذي خلف ما يقرب عن مائتين وخمسين كتابًا وبحثًا بعضها في عدة مجلدات، وكذلك غونزاليث بلانسيا الذي خلف ما يقرب عن ثلاثائة وعشرين كتابًا وبحثًا، وهو عددٌ يذكّرنا بما تميز به الألمان في مراحل الاستشراق الأولى من تفرغ للبحث والإنتاج العلمي.
- 3. كان للقساوسة والرهبان أثرٌ واضحٌ في تنشيط الاستشراق الإسباني، وذلك بانخراطهم الشخصي في هذا الميدان، أو بدفعهم الباحثين الآخرين إليه، ومن أشهر هؤلاء يوحنا الأشقوبي، وبدرو القلعاوي، وريموندو مارتيني، وكانيس.
- 0. فهرسة المخطوطات العربيّة أحد المجالات التي اهتم بها المستشرقون الإسبان، وكان لهم فيها دورٌ واضحٌ، ومن الأسماء اللامعة في الفهرسة: غينغوس، وسلفادور غوميث، وألاركون ألله
- ٦. ولكن لا مكن إنكار الدوافع الدينية الكامنة والظاهرة في هذا الاستشراق،

<sup>[</sup>١] انظر: الزيادي، الاستشراق أهدافه ووسائله، م.س، ص٩١.



وما شابه من نزعة تعصب ديني نتيجة الصراع بين المسلمين والمسيحيين في الأندلس وطرد المسلمين من تلك البلاد.

## المطلب السادس: الاستشراق الهولندي:

اهتم المستشرقون الهولنديون باللغة العربية ومعاجمها، كما اهتموا بتحقيق النصوص العربية، وما يميز الاستشراق الهولندي اتساع نشاطات الجامعات ومراكز البحوث والمعاهد الهولندية في مجال الدراسات العربية والإسلامية، وبخاصة جامعة ليدن التي يوجد فيها كليَتَي الآداب واللغات والثقافة، وكلية اللاهوت التي تضم معهد ليدن لدراسة الأديان. ولو أضفنا إلى هذه الجامعات ما تقوم به دار بريل للنشر من الإشراف على طباعة دائرة المعارف الإسلامية وسلسلة من الكتب المختارة بعناية عن الإسلام والمسلمين لتأكّد لنا أهمية هذا الاستشراق.

والمتابع للنشاطات الاستشراقيّة الأوروبية يلفت نظره سعة الاستشراق الهولنديّ ونشاطاته الواسعة والدعم الحكومي الكبير ودعم المؤسسات التجارية والخيرية الهولندية لهذا المجال حتى تكاد تكون هولندا هي رائدة الاستشراق الأوروي المعاصر.

إنّ جامعة ليدن تعدّ أم الجامعات الهولندية في مجال الدراسات العربيّة والإسلاميّة، وقد تأسّست هذه الجامعة عام ١٥٧٥م وبدأت الدراسات الاستشراقيّة فيها عام ١٥٩١ عندما استقدمت الجامعة العالم الأوروبي المشهور جوزيف سكاليجر (١٥٤٠-١٦٠٩مم)ن فرنسا. ومنذ ذلك الحين والدراسات العربيّة الإسلاميّة في تطور مستمر وقد ازدادت تطورًا خلال الأعوام العشر الماضية لتصبح بؤرة لاهتمام المستشرقين الغربيّين عمومًا وبخاصة أن مدينة ليدن تضم مؤسسة بريل التي تقوم بطباعة دائرة المعارف الإسلاميّة ونشرها.

## القرآن الكريم في الدراسات الاستىثراقية 🕟



#### ومن أبرز أعلام الاستشراق الهولندي:

#### ۱. رینهارت دوزي Rienhart Dozy (۱۸۲۰م-۱۸۸۳م)

ولد في ٢١ فبراير ١٩٢٠ في مدينة ليدن، بدأ دراسة العربيّة في المرحلة الثانوية وواصل هذه الدراسة في الجامعة، حصل على الدكتوراه عام ١٨٨١م عن بحثه (أخبار بني عيّاد عن الكتّاب العرب) اهتم بالمخطوطات العربيّة وبخاصة كتاب الذخيرة لابن بسّام وغيره من الكتب، اهتم بتاريخ المسلمين في الأندلس وأبرز كتبه «تاريخ المسلمين في إسبانيا» المكون من عدة مجلدات، أشهر هذه الكتب: تكملة المعاجم العربية!ا.

#### ۲. میخیل یوهنا دی خویه Michael Jan De Goje (عاش ۱۸۳۱-۱۹۰۹).

ولد في ٩ أغسطس ١٨٣٦، تخصص في جامعة ليدن بالدراسات الشرقيّة ومن أساتذته المستشرق دوزي وكانت رسالته للدكتوراه بعنوان (أغوذج من الكتابات الشرقيّة في وصف المغرب مأخوذ من كتاب البلدان لليعقوبي)، عمل في التدريس في جامعة ليدن، وكان أبرز اهتماماته الجغرافيا، وكذلك التاريخ الإسلاميّ، ومن إنتاجاته: تحقيق كتاب فتوح البلدان للبلاذري، كما شارك وأشرف على تحقيق تاريخ الطبري، وهو غزير الإنتاج.

يعتبر أرسخ المستشرقين قدمًا في الدراسات العربيّة. تعلم في جامعتي ليدن وأكسفورد، ودرس في الأولى. وكان من أعضاء المجمع الشرقي في ليدن ومجامع أخرى. ونشر نفائس من الكتب العربية.

انصبّ اهتمام دي خويه على كتب الجغرافيا العربيّة، وصدرت باهتمامه سلسلة المكتبة الجغرافية العربيّة في عشرة أجزاء، ما بين عامي (١٨٧٠- ١٨٩٤م)عتمدًا فيها على مخطوطات مكتبة ليدن الشهيرة. وتضمنت الكتب الأمهات الجغرافية والتاريخية ومنها:

<sup>[</sup>۱] لمزيدِ من الاطلاع على ترجمة دوزي، انظر:بدوي، موسوعة المستشرقين، م.س، ص٢٥٩-٢٦٣.



كتاب البلدان لليعقوبي (توفي ٢٨٤هـ/ ٨٩٧م) يُعني هذا الكتاب بالجغرافية الاقتصادية وإحصاءات الجباية.

- فتوح البلدان الصغير للبلاذري.
  - مسالك الممالك للإصطخري.
    - صورة الأرض لابن حوقل.
- أحسن التقاسيم في معرفة الأقاليم للمقدسي.
  - التنبيه والإشراف للمسعودي.

مختارات من كتاب الخراج لأبي فرج قدامة بن جعفر يعرض لنظام البريد والجباية والإدارة. وغيرها من الكتب ال

#### ۳. سنوك هورخرونيه Christiaan Snouk Hurgronje سنوك هورخرونيه

ولد في أستر هوت، وتعلم بليدن وستراسبورج. وأقام في «جدة «في الحجاز (سنة ١٨٨٤) سبعة أشهر، ويقول إنّه دخل مكة متسمّيًا بعبد الغفّار، ومكث فيها، في «سوق الليل» خمسة أشهر، واضطر إلى مغادرتها فجأة قبل حلول موسم الحج، لانكشاف أمره بكلمات فاه بها وكيل قنصل فرنسة في جدة في بعض المجالس. ورحل إلى بلاد الجاوي، فأقام ١٧ سنة. وعيّن (سنة ١٩٠٦) أستاذًا للعربيّة في جامعة ليدن، خلفًا لدي خويه.

ثمّ كان مستشارًا في الأمور الإسلاميّة والعربيّة، في وزارة المستعمرات الهولندية.

له كتب عدّة، بالألمانية، عن الإسلام والمسلمين، أشهرها كتابه عن «مكة في القرن التاسع عشر»، في مجلّدين، نشره سنة ١٨٨٩م، وهي مجموعة في ستة مجلدات، طبعها سنة ١٩٢٧ - ١٩٢٧ في «الإسلام وتاريخه» و«الشريعة الإسلاميّة» و«بلاد العرب وتركيا» و«الإسلام في المهاجر الهولندية» و«اللغة

<sup>[</sup>۱] انظر: الزركلي، الأعلام، م.س، ج٧، ص٣٣٨؛ وانظر: بدوي، موسوعة المستشرقين، م.س، ص٣٣٠-٢٣٧.

# القرآن الكريم في الدراسات الاستسراقيةً



والأدب» و«ملاحظات في الكتب» ذكر فيه بعض المخطوطات وتواريخ كتابتها، و«فهارس الأجزاء المتقدّمة» ال

وأبرز من أثّر على سنوك هرخرونيه في مرحلة دراسته؛ هما:

- ثيودور نولدكه.
  - دي خويه.

يعد سنوك أنموذجًا للمستشرق الذي خدم الاستعمار خدمات كبيرة وسخّر علمه لهذا الغرض.

#### ٤. أرنت ڤنسنك Arnet Jan Wensink) . أرنت

كان أستاذ اللغة العربيّة في جامعة ليدن من سنة ١٩٧٢ إلى وفاته. وقام برحلات إلى مصر وسورية وغيرهما من بلاد العرب. وانصرف إلى العناية بالحديث النبوي، فوضع بالإنجليزية معجمًا للألفاظ الواردة في أربعة عشر كتابًا من كتب السنن والسيرة، نقله إلى العربيّة الأستاذ محمد فؤاد عبد الباقي وسمّاه (مفتاح كنوز السنة) وتولّى فنسنك تحرير (دائرة المعارف الإسلاميّة سنة ١٩٢٥ م، بلغاتها الثلاث، فأتم منها أربعة مجلدات وخمس ملازم. وكتب مقالات كثيرة في مجلات مختلفة. وله كتب بالإنجليزية عن الإسلام والمسلمين. وبدأ بنشر المعجم المفهرس لألفاظ الحديث النبوي) بالعربيّة، وتوفي قبل إتمامه ألى.

له إنتاج غزير في مجال الدراسات الإسلاميّة؛ منها: (الإسلام في مرآة الغرب) و(واقع الجامعات العربيّة-مجلدان) والطرق الكلاسيكية لدراسة الدين، شارك في الكتابة في دائرة المعارف الإسلاميّة (الطبعة الثانية) وقد كتب مادة (مستشرقون).

<sup>[</sup>۱] انظر: الزركلي، الأعلام، م.س، ج٥، ص٢٣١.

<sup>[</sup>۲] انظر: م.ن، ج۱، ص ۲۸۹.



## المطلب السابع: مدرسة الاستشراق الأمريكي:

نشأت حركة الاستشراق في أوائل القرن التاسع عشر في الولايات المتحدة الأمريكية، وقد غلب عليها الطابع الديني، ولكن مع عدم إغفال الأطماع السياسية، فكيف يكون لبريطانيا إمبراطورية لا تغيب عنها الشمس ولا يكون لأمريكا اهتمامات إمبريالية، وقد اشترك الهدفان، فتأسّست الجمعية الشرقيّة عام ١٨٤٠م وأرسلت باحثيها إلى العالمين العربي الإسلاميّ، وحرصت بعض الجامعات الأمريكية على أن تنال نصيبها من المخطوطات الإسلاميّة، فاشترت جامعة برنستون Princeton كمية من المخطوطات حتى أصبحت تضم ثاني أكبر مجموعة مخطوطات إسلامية السلامية.

ولكنّ الاستشراق الأمريكي بدأ عمليًا بعد الحرب العالمية الثانية، وشَهِد نهضةً شاملة حينما أَخْلَتْ بريطانيا مواقعَها للنفوذ الأمريكي؛ كما ذكر ذلك «مايلز كوبلاند» ضابط المخابرات الأمريكي في كتابه: (لعبة الأمم)، ووجد الأمريكيون أنّهم بحاجةٍ إلى عددٍ كبير من المتخصصين في شؤون الشرق الأوسط، فأصدرتِ الحكومة الأمريكية مرسومًا عام ١٩٥٢م خصصتْ بموجبِه مبالغَ كبيرة لتشجيع الجامعات على افتتاحِ أقسام الدراسات العربيّة الإسلاميّة، واستقدم لذلك خبراء في هذا المجال من الجامعات الأوروبية، وحضر من بريطانيا كلِّ من: «جوستاف فون جرونباوم»، و«هاملتون جب»، و«برنارد لويس»، وغيرهم، فأسّس هاملتون جب مركزَ دراسات الشرق الأوسط في جامعة هارفارد، و«جرونباوم» أسّس مركزًا في جامعة كاليفورنيا في مدينة لوس أنجلوس»، وبعد أن خرجت الولايات المتحدة الأمريكية من الحرب العالمية الثانية منتصرة، وأصبحت قوة عظمى، وتغيرت موازين القوى في العالم كان لا بد لها أن تتعلم من الأوروبيين الذين كانوا يسيطرون على معظم أرجاء العالم الإسلاميّ كيف كانوا يُحكمون سيطرتهم عليه، فماذا هم متعلمون؟

<sup>[</sup>۱] قطب، محمَّد: المستشرقون والإسلام، لا ط، القاهرة، دار وهبة، ۱۹۹۹م، ص٢٦٦-٢٥٦.

## القرآن الكريم في الدراسات الاستسژاقية



«بدأت وزارة الدفاع الأمريكية باستصدار قانون يخولها الإنفاق بسخاء على برامج الدراسات العربيّة والإسلاميّة وبرامج دراسات الشرق الأوسط في الجامعات الأمريكية، وفي مراكز البحوث والمؤسسات العلميّة المختلفة، واستعانت في هذا الأمر بمجموعة من المستشرقين الأوروبيين الذين تركوا بلادهم إلى العالم الجديد؛ لأنّهم أدركوا اهتمام أمريكا بخبراتهم.

وانتشرت مراكز الدراسات العربيّة الإسلاميّة وأقسام الشرق الأوسط في الجامعات والمعاهد العلميّة الأمريكية حتى تجاوز عددها المئات، وبدأت نشاطًا محمومًا في دراسة العالم الإسلاميّ. وبعد مضي فترة من الزمن لم تطل كثيرًا أصبحت هذه المراكز عصب السياسة الأمريكية تمد السياسيين بالمعلومات والمقترحات والآراء والخطط، وحدث تبادل في المراكز فكم من مستشرق أو متخصص في الدراسات العربيّة الإسلاميّة انتقل إلى العمل السياسي، وكم من سياسي ترك السياسة إلى العمل الجامعي والبحث والدراسة.

ولعل من أبرز اهتمامات السياسة الأمريكية دراسة الحركة الإسلاميّة وسبل مواجهتها والقضاء عليها، ومن ذلك أن مجموعة من المستشرقين والسياسيين الذين عملوا في العالم الإسلاميّ قدموا ثمرة خبراتهم وبحوثهم إلى الكونجرس الأمريكي في جلسات خاصة في صيف وخريف عام ١٩٨٥م، وقد نشرت محاضر الجلسات في كتاب بلغت صفحات اثنتين وأربعين وأربعمائة صفحة ووزع توزيعًا محدودًا حتى يتسنى للمختصن مواصلة البحث والدراسة» الله

## ومن أبرز أعلام الاستشراق الأمريكيّ:

#### ۱. کرنیلیوس فندیك Cornilius Van Dyke) د. کرنیلیوس فندیك

مستشرق وطبيب أمريكي، هولندي الأصل ومن أقدم أساتذة الجامعة الأمريكية في بيروت عمل في مستشفى مار يوحنا في بيروت. أما في الطب فله مؤلّفات عدّة؛

<sup>[1]</sup> مطبقاني، مازن: بحوث في الاستشراق الأمريكي المعاصر، ط١، لا م، لا ن، ١٩٩٩م، ص٤.



منها: كتاب الباثولوجيا التشخيص الطبيعي للفحص الطبي، ورسالة في الجدري والحصبة للرازى، وغير ذلك الله.

ولد في قرية من أعمال نيويورك، وتعلم الطب الصيدلية في مدرسة جفرسن (في فيلادلفيا) وأرسله مجمع المرسلين الأميركيين، للتبشير الديني في سورية، وهو في الحادية والعشرين من عمره، فقدم بيروت سنة ١٨٤٠ وحذق العربيّة كل الحذق، وحفظ كثيرًا من أشعارها وأمثالها ومفرداتها وتاريخها. وأنشأ مع بطرس البستاني مدرسة في عبية (في لبنان) وتنقّل في الإقامة بين القدس ولبنان وصيدا.

له نحو خمسة وعشرين مصنّفًا عربيًّا، أشهرها: «المرآة الوضية في الكرة الأرضية» و«النقش في الحجر» ثمانية أجزاء، و«أصول علم الهيئة» و«التشخيص الطبيعي» و«الروضة الزهرية في الأصول الجبرية» و«الأصول الهندسية» و«أصول الكيمياء» و«طب العين.» ونُشرت له أبحاثًا من كتابه «تاريخ الأطباء»، في المقتطف ألى المناه العين.»

#### ۲. جورج سارتون George Sarton).

بلجيكي الأصل متخصص في العلوم الطبيعية والرياضية درس العربيّة في الجامعة الأمريكية في بيروت ١٩٣١-١٩٣١، ألقى محاضرات عن فضل العرب على الفكر الإنساني، أشرف مع ماكدونالد على مجلة إيزيس ١٩٤٦-١٩٤٦ وأبرز إنتاجه (المدخل إلى تاريخ العلم).

وجورج سارتون من أعضاء المجمع العلمي العربي. قالت مجلة المجمع في وصفه: (أخلص الحب للعرب ولغتهم، وجلا فضل علمائهم على العالم القديم، في تجرّد وانصاف) هاجر من بلاده إلى أميركا (سنة ١٩١٦م) فكان مدرس (تاريخ العلوم) في جامعة هارفرد (١٩١٧ - ٤٩) وزار مصر وبلاد الشام وإفريقية الشمالية سنة ٣١ – ٣٢ وألقى محاضرات حول بيان (فضل العرب على التفكير الإنساني)

<sup>[</sup>۱] انظر: عبابنة، سليم: مشاهير الأطبًاء في العالم (مع عناية خاصَّة بالأطباء المستشرقين والمستكشفين والحائزين على جائزة نوبل للطب)، لا ط، لا م، دار الكتاب الثقافي، ۲۰۱۷م، ص١٤٥٠.

<sup>[</sup>۲] انظر: الزركلي، الأعلام، م.س، ج٥، ص٢٢٣.

# القرآن الكريم في الدراسات الاستسژاقيةً



وانشأ مجلتين إنكليزيتين علميتين؛ هما: (إيزيس) و(أوزيريس) فأصدر منها ٣٣ مجلّدًا، وتخلّى عن الإشراف عليهما بعد ذلك لبعض العلماء. وكان من أعضاء عشرة مجامع علمية دولية، ومنح ست شهادات (دكتوراه) فخرية وظل مدة طويلة رئيسًا للاتحاد الدولي لتاريخ العلوم، في باريس. وكتب وألّف كثيرًا. أجلّ كتبه (المدخل إلى تاريخ العلوم) بالإنجليزية، في خمسة مجلدات، خص تاريخ العلوم عند العرب بجزء وافر منه. وله (حضانة الشرق الأوسط للثقافة الغربيّةم) حاضرة ترجمها إلى العربيّة عمر فروخ، و(تاريخ العلم) الأول والثاني، ترجمتهما إلى العربيّة لجنة نشر مؤسسة فرانكلن» ١١٠.

#### ٣. جوستاف فون جرونباوم Gustav Von Grunbaum

ولد في فيينا في ١٩٠٩/٩/١م، درس في جامعة فيينا وفي جامعة برلين، هاجر إلى الولايات المتحدة والتحق بجامعة نيويورك عام ١٩٣٨م، ثم جامعة شيكاغو، ثم استقر به المقام في جامعة كاليفورنيا حيث أسهم في تأسيس مركز دراسات الشرق الأوسط الذي أطلق عليه اسمه في ما بعد، من أهم كتبه الإسلام في العصر الوسيط، كما اهتم بدراسة الأدب العربي وله إنتاج غزير في هذا المجال.

#### ٤. جورج رنتز George Snavely Rentz ع.

هو باحث ومستعرب ورائد من روّاد شركة الزيت العربيّة الأمريكية (أرامكو) حيث عمل فيها من عام ١٩٤٦ حتى ١٩٦٣، وهو مؤسس قسم الأبحاث والترجمة في إدارة العلاقات الحكومية في أرامكو.

وبعد نهاية الحرب العالمية الثانية عينت أرامكو جورج رينتز مترجمًا في قسم الأبحاث والترجمة بشكل مؤقت ولكن فترة عمله طالت وامتدت حتى انتهى به

[7] انظر: مجموعة من الباحثين، موسوعة الملل والأديان، م.س، على الموقع الإلكترونيّ: www.dorar.net/adyan، الباب الثالث: النصرانيّة وما تفرَّع عنها، الفصل السادس عشر: الاستشراق، المبحث الحادي عشر: نماذج من أسماء أشهر المستشرقين، المطلب التاسع: الولايات المُتَّحدة الأمريكيّة.

<sup>[</sup>۱] انظر: الزركلي، الأعلام، م.س، ج٢، ص١٤٥.



المطاف إلى أن عمل مع أرامكو لمدة ١٧ عامًا، فقد عُين رينتز في عام ١٩٤٦ مديرًا لقسم الأبحاث والترجمة في إدارة العلاقات الحكومية، وأصبح له تأثيرًا كبيرًا على سياسات أرامكو التي تحكم علاقتها بموظفيها السعوديين وبموظفي الحكومة السعودية الذين تتعامل معهم، وذلك في ما يتعلق بأمور الدين والثقافة والأعراف.

في فترة عمله مع أرامكو قام رينتز بتوثيق التاريخ الشفوي للقبائل البدوية ونشر سلسلة من كتيبات أرامكوAramco Handbooks وهي المطبوعات التي تصدرها أرامكو أدلةً لموظفيها الغربيّين عن ديانة المملكة العربيّة السعودية وثقافتها وأعرافها، ونشرت في ما بعد للتوزيع العام مثل كتيّب جزيرة ابن سعود The Arabia of Ibn Sa'ud. في عام ١٩٤٨م. أنهى رينتز أطروحته عن الحركة الوهابية في المملكة العربيّة السعودية وهي أطروحة شهادة الدكتوراه التي حصل عليها من جامعة كاليفورنيا، بركلي. وفي الخمسينات أنجز رينتز مع زميله وليام موليجان بعض من أهم الدراسات التي خرجت من قسم الأبحاث والترجمة في أرامكو:

- الروافد الشرقيّة لمنطقة الإحساء The Eastern Reaches of al-Hasa Province
- عمان والساحل الجنوبي للخليج الفارسي Shore of the Persian الاساحل.

#### ٤. ويلفرد كانتويل سميث Wilfred Cantwell Smith (٢٠٠٠-١٩١٦)

وهو كَندي، أستاذ في مقارنة الأديان، كان يعمل مدير مركز جامعة هارڤرد (١٩٦٤-١٩٧٣) لدراسة الديانات في العالم. ويعتبر من أكثر الشخصيات تأثيرًا في هذا المجال في القرن الماضي. أثار عمله (المعنى ونهاية الدين) في عام ١٩٦٢م جدلًا واسعًا لتشكيكه في صحّة مفهوم الدين.

ar.wikipedia.org/wiki عن جورج رنتز هي نقلاً عن: ar.wikipedia.org/wiki.

## القرآن الكريم في الدراسات الاستسثراقية



درس اللغات الشرقية في جامعة تورنتو، حصل على الماجستير والدكتوراه في مجال دراسات الشرق الأدنى من جامعة برنستون، متخصص في دراسة الإسلام وأوضاع العالم الإسلامي المعاصرة وأشهر كتبه في هذا المجال (الإسلام في العصر الحديث) عمل أستاذًا في جامعة هارفرد وفي معهد الدراسات الإسلامية في جامعة مككيل في كندا، قام بتدريس الدين الإسلاميّ في كلية نورمان المسيحيّة في مدينة لاهور في باكستان ١٩٤١م - ١٩٤٥م، دعي للعمل أستاذًا زائرًا في العديد من الجامعات، صدر لله كتب عدّة؛ منها: (نهاذج الإيمان حول العالم)، و(الإيمان نظرة تاريخية)، و(الإيمان والاعتقاد والفرق بينهما)[1].

#### ٥. باربرا ریجینا فرایر ستواسر Barbara Regina Fryer Stowasser (ت ۲۰۱۲)

ولدت في ألمانيا حيث تلقت تعليمها الأولي ثم حصلت على الشهادة الجامعية من جامعة أنقرة في دراسة اللغة التركية العثمانية والحديثة واللغة الفارسية والعربيّة والتصوف، حصلت على الماجستير من جامعة كاليفورنيا، لوس أنجلوس في تاريخ الشرق الأوسط وحضارته، حصلت على الدكتوراه من جامعة مونستر في المدراسات الإسلاميّة.

تولت العديد من المناصب منها أستاذة مساعدة بقسم اللغة العربيّة في جامعة جورج تاون في واشنطن العاصمة. ثم عينت مديرة لمركز الدراسات العربيّة المعاصرة بالجامعة نفسها في الفترة من ١٩٩٣ حتى الآن، لها العديد من المؤلّفات منها: (النساء في القرآن وفي الحديث وفي التفسير)، و(التطور الديني والسياسي، بعض الأفكار حول ابن خلدون وميكيافيللي)، وعدد كبير من البحوث عن الدراسات الإسلاميّة؛ وبخاصة في ما يتعلق بالمرأة في الإسلام؛ قديمًا وحديثًا.

وهي عضو مؤسس في المجلس الأمريكي لجمعيات الدراسات الإسلاميّة، وعضو في الجمعية الاستشراقيّة الأمريكية، وعضو الرابطة الأمريكية لمعلمي اللغة العربية.

<sup>[</sup>۱] المعلومات الواردة عن ويلفرد كانتويل سميث هي نقلاً عن: www.marefa.org.



## المطلب الثامن: مدرسة الاستشراق الروسي ال

قوي الاهتمام بالاستشراق في روسيا في بداية القرن التاسع عشر حينما أنشأت بعض الجامعات الروسية كراسٍ باللغة العربيّة عن الإسلام، ومن هذه الجامعات: جامعة قازان، وجامعة موسكو، وجامعة بطرس برغ، وكلية لازاريف، وغيرها، حيث شجّعت الحكومات الروسية في العهود المختلفة دراسة التراث العربي الإسلاميّ، وخاصة ذلك الذي يتعلّق بالأقاليم الإسلاميّة الواقعة تحت سيطرة روسيا لتوسيع المعرفة بالشعوب الإسلاميّة.

إنّ بدء العمل الرسمي والمنظّم في الدراسات الاستشراقيّة العربيّة الإسلاميّة، كان مع عهد القيصر بطرس الأكبر، عندما أُنجِزَت أوّل ترجمة للقران الكريم عام ١٧١٦م إلى اللغة الروسية، وقد قام بها الدكتور (بيتر بوستينكوف) عن الترجمة الفرنسية للمستشرق الفرنسي (ديوري) عام ١٦٤٣م، تلا ذلك ترجمة أخرى عام ١٧٧٦م، ولكن أول ترجمة للقرآن من اللغة العربيّة مباشرة إلى اللغة الروسية كانت في عام ١٨٧٨م، قام بها المستعرب (سابلوكوف) ١٨٥٤م - ١٨٨٠م، الذي كان يتقن العربيّة إتقانًا جيدًا، وقد تكررت طباعة هذه الترجمة في أعوام ١٨٧٩م - ١٨٩٨م. وقام المستعرب (موخلينسكي) المراهباء المسلمين الذين كانوا على حدود بيلاروسيا وبولندا وليتوانيا الله التيار المسلمين الذين كانوا على حدود بيلاروسيا وبولندا وليتوانيا الله النياروسيا وبولندا وليتوانيا الله النياروسيا وبولندا وليتوانيا الله النيار المسلمين الذين كانوا على حدود بيلاروسيا وبولندا وليتوانيا الله النياروسيا وبولندا وليتوانيا الله النيار وليتوانيا الله النيار المسلمين الذين كانوا على حدود بيلاروسيا وبولندا وليتوانيا الله النيار المسلمين الذين كانوا على حدود بيلاروسيا وبولندا وليتوانيا السلام المسلمين الذين كانوا على حدود بيلاروسيا وبولندا وليتوانيا الله المسلمين الذين كانوا على حدود بيلاروسيا وبولندا وليتوانيا الله المسلمين الذين كانوا على حدود بيلاروسيا وبولندا وليتوانيا الله الله المسلمين الذين كانوا على حدود بيلاروسيا وبولندا وليتوانيا المسلمين الذين كانوا على حدود بيلاروسيا وبولندا وليتوانيا الله المسلمين الذين كانوا على حدود بيلاروسيا وبولندا وليتوانيا المسلمين الذين كانوا على حدود بيلاروسيا وبوليو المسلمين الذين كانوا على حدود بيلاروسيا وبوليد وليورونيا وليوروني وليورونيوروني وليوروني وليوروني وليوروني وليوروني وليوروني وليوروني وليوروني وليوروني ول

<sup>[</sup>۱] لمزيد من الاطلاع على مدرسة الاستشراق الروسي، انظر: الساموك، سعدون محمود: الاستشراق الروسي دراسة تاريخية شاملة، طًا، عمان، دار المناهج، ١٤٣٣هـق/٢٠٠٩م. في هذا الكتاب يبحث الساموك عن الاستشراق الروسي ومكانته بين الأغاط الأخرى من الاستشراق، فيبدأ بالحديث عن روسيا وعلاقتها بالإسلام، ويستعرض العديد من النقاط المهمَّة حول العلاقة بينهما، وينتقل بعد ذلك إلى تناول الدراسات الاستشراقيّة الروسيَّة، فيستعرض الرحَّالة الروس إلى أرض الإسلام، ويحدِّث عن هذه الرحلات المشهورة والكثيرة وعن أهدافها سواء النفسيَّة أم الدينيَّة أم الاستعماريَّة أم التوسُّعيَّة أم التجارية. ثمَّ يتطوَّق إلى مناقشة أثر الإسلام في الدراسات االشرقيّة في روسيا وأثر الاحتكاك ببلاد المسلمين، ويعرض أبرز المستشرقين الروس وأبرز أعمالهم ومواقفهم من الإسلام ، ويختتم الكتاب بملحقٍ مهمَّ استعرض فيه الإصدارات الاستشراقيّة الروسيّة والسوفياتيّة. وانظر –أيضًا-: العطاوي، عبد الرحيم: الاستشراق الروسيّ مدخل إلى تاريخ الدراسات العربيّة والإسلاميّة في روسيا، لا ط، الدار البيضاء، المركز التقفي المرتبطة بتاريخ الاستشراق في هذا الكتاب بعضًا من الضوء على الاستشراق الروسيّ من خلال معالجة عدد من القضايا المرتبطة بتاريخ الاستشراق في مجال الدراسات الروسيَّة حول الدين الإسلاميّ واللغة والأدب العربين وحضارة العرب وتاريخهم، ويُبرز خصوصيًات الاستعراب الروسيّ ومميزاته، ويعرِّف بأهم أعلامه منذ أقدم العصور الى منتصف القرن العشرين. وتاريخ الموفييتي، ١٩٥٠، ص٢٦.

# القرآن الكريم في الدراسات الاستسژاقيةً



وقد تواصل هذا الاهتمام ولا سيّما خلال الربع الأخير من القرن نفسه، ففي عهد القيصرة كاتيرينا الثانية، أُرسل عدد من الطلاّب في بعثات لعدد من الدول الأوروبيّة، للتوسّع في تعلّم لغات الشعوب الإسلاميّة في الأقاليم الإسلاميّة، كما تمّ التوسع في الطباعة العربية، ولقد كان لمطابع سان بطرسبرج وقازان شهرة عالميّة في هذا المجال، حيث طبع العديد من المؤلّفات والكتب الإسلاميّة، ويأتي على رأس تلك المطبوعات، طباعة المصحف الشريف، الذي طبع سنة ١٧٧٨م، ثم تكرّر طبعه في سنوات لاحقة ١١٠.

## ومن أبرز أعلام الاستشراق الروسيّ:

#### ۱. فاسیلی فلادیمر بارتولد V.V. Barthold فلادیمر بارتولد

وُلد فاسيلي فلاد عر بارتولد في مدينة سان بطرسبرج في أقصى الغرب الروسي سنة ١٨٦٩م لأسرة تعود أصولها إلى الألمان الذين استوطنوا روسيا، وكانت أسرته على درجة كبيرة من الغنى والثراء ساعدته في دراساته وأسفاره، وقد استهوته دراسة اللغات وتاريخ الشعوب الشرقيّة، فتخرج في كلية اللغات الشرقيّة في جامعة بطرسبرج سنة ١٨٩١م، ثم قرر بعد التخرج السفر ليسمع على كبار المستشرقين في عصره، فاتجه صوب ألمانيا، وتمكّن من سماع محاضرات أساطين هذا اللون من الدراسات مثل أُوجست مولر ونولدكه وغيرهم، ثم قرر السفر إلى بعض بلدان وسط آسيا مثل تركستان ليقف بنفسه على تاريخ هذه الشعوب فيراها رأي العين الأ.

درس التاريخ الإسلاميّ في جامعة بطرسبرج وعمل فيها أستاذًا لتاريخ الشرق الإسلاميّ، اهتم بمصادر التاريخ الإسلاميّ العربية، كما اهتم بدراسة ابن خلدون ونظريته في الحكم.

انتخب عضوًا في مجمع العلوم الروسي ورئيسًا للجنة المستشرقين، له كتابات كثيرة في مجال التاريخ الإسلاميّ.

<sup>[</sup>۱] انظر: كراتشكوفسكي، إغناطيوس: دراسات في تاريخ الاستعراب الروسي، لا ط، ليننغراد، منشورات أكاديميَّة العلوم للاتُّحاد السوفييتي، ۱۹۵۰م، ص۵۳.

<sup>[</sup>۲] انظر: العقيقي، المستشرقون، م.س، ص٩٤٣.



وله مؤلفات متعددة منها:

«تاريخ تركستان» وهو رسالة ماجستير... وانخرط في السلك الأكاديمي في جامعة بطرسبرج ومنها إلى أعلى المراتب؛ عضوا في المجمع الأكاديمي السوفييتي ليكون له الدور الأكبر في إصدار مجلة علمية مختصة بدراسة الإسلام وهي مجلة «عالم الإسلام» التي صار رئيس تحريرها ألا في عام ١٨٩٤م بدأ بارتولد بنشر مقالاته عن الإسلام، مثل «الإسلام المعاصر ومهماته»، و«العلم الإسلاميّ في مكة» التي نشرها في العام التالي، وبعد ذلك بست سنوات كاملة، نشر بارتولد دراسته «الأفكار الثيوقراطية والسلطة المدينية في الدولة الإسلاميّة».

وبعد عام ١٩١٦م انصرف بارتولد لتأليف كُتيبات مبسطة بمنهجية علمية سليمة عن الإسلام والحضارة العربية، فأصدر كتيبه الأول «الإسلام» الذي يقع في ٦٠ صفحة، وتلاه كتابه «الحضارة الإسلاميّة» ثم كتاب «عالم الإسلام»، وهي الكتب التي لا تزال من أهم شواهد الانصاف في حقل الدراسات الاستشراقيّة للإسلام وشعوبه وثقافته، وإنْ شابها بعض القصور أو الخطأس.

# Ignaij Julianovic Krackovskij (کرتشکوفسکي) ۲. إجناتي يوليانوفتش (کرتشکوفسکي) ۱۹۵۱-۱۸۸۳)

مستشرق روسي. ولد بفيلنل في ٤ آذار وتعلم بها، ثم في معهد اللغات الشرقيّة في جامعة بطرسبرج، حيث عكف على دراسة اللغات العربيّة والفارسية والتركية والتتارية والعبريّة والحبشية القديمة، وأرسل في بعثة علمية إلى الشرق العربي، فأقام عامين (١٩٠٨ -١٩١٠م) في سورية ولبنان وفلسطين ومصر ولما عاد إلى بلاده عُيّن مديًرا لمكتبة فرع اللغات الشرقيّة في كلية لينيغراد، فمدرّسًا للعربيّة فيها، وجعل من أعضاء أكاديمية العلوم الروسية في قسم التاريخ واللغات سنة ١٩٢١

<sup>[</sup>۱] انظر: قويدر، بشار: "المستشرق بارتولد وجهوده في كتابه تاريخ المشرق"، مجلَّة دراسات وأبحاث، العدد ٨، ٢٠١٢م، ص٦٣-٨٦.

<sup>[</sup>۲] انظر: رزق الله، سهيل: "بارتولد والحضارة العربيَّة الإسلاميَّة"، مجلَّة الإنهاء العربيّ للعلوم الإنسانيَّة، تصدر عن معهد الإنهاء العربيّ في بيروت، السنة ٥، العدد ٣١، كانون الثاني وآذار ١٩٨٣م، ص٣٢٤.

## القرآن الكريم في الدراسات الاستسثراقيةً 💮 🐟



م وانتخبه المجمع العلمي العربي في دمشق عضوًا مراسلًا سنة ١٩٢٣ م، وتوفّي في لينينغراد.

من آثاره الرسائل الآتية: ترجمة الشاعر أبي دحبل الجمحي، التعاويذ عند عرب الجنوب الرواية التاريخية وكتبة العرب، حماسة البحتري وأول من اكتشفها في أوروبا، ونظرة في وصف مخطوطات ابن طيفور والأوراق للصولي ال

ويمكن أن نقسم إنتاج كرتشكوفسكي إلى الأبواب التالية:

- أ. نشر النصوص العربيّة القدمة.
- ب. ترجمات لنصوص عربية قديمة.
- ج. دراسات وترجمات للأدب العربيّ المعاصر.
  - د. دراسات للأحوال الخاصة للعالم العربي:
- ١. مقال بعنوان: «مصطفى كامل وجولييت آدم، بحث في تاريخ الحركة الوطنية في مصر».
  - ٢ . «الشيخ أبو نَضًارة، مؤسس الصحافة الساخرة العربيّة في مصر».
    - ٣ . «في الصحافة العربيّة في مصر ».
    - «المسألة العربية والتعاطف الروسي».
      - ٥. «الكُتّاب الروس في الأدب العربي».

وإلى جانب هذه الدراسات والنشرات ألّف كرتشكوفسكي كتابين نال أولهما شهرة واسعة حتى ترجم إلى لغات عدّة، وهما:

- ١. «بين المخطوطات العربية».
- ٢. «تاريخ التأليف في الجغرافيا عند العرب»™.

<sup>[</sup>١] انظر: كحالة، معجم المؤلِّفين، م.س، ج٢، ص٣٠٦.

<sup>[</sup>۲] انظر: بدوی، موسوعة المستشرقين، م.س، ص٤٧١.



#### ۳. فلاديير إيفانوف W. Ivanov (١٩٨٠م-١٩٧٠م)

مستشرق روسي ورائد متقدم، بل ومُؤسس، في الدراسات النزارية الإسماعيلية الحديثة. وُلد في سانت بطرسبورج، ودرس التاريخ العربي والفارسي، إضافة إلى التاريخ الإسلاميّ وتاريخ آسيا الوسطى، في كلية اللغات الشرقيّة في جامعة سانت بطرسبورج، حيث تخرج في العام ١٩١١. قام إيفانوف ببحث ميداني عن اللهجات الفارسية والشعر الشعبي في إيران استغرق سنوات عدّة. وبعد ثورة ١٩١٧ الروسية استقر إيفانوف في الهند، في كلكتا أولًا حيث قام بفهرسة مجموعات المخطوطات الفارسية الضخمة العائدة للجمعية الآسيوية في البنغال.

وفي العام ١٩٣١م قام الآغا خان الثالث بتوظيف إيفانوف عنده للقيام في أبحاث عن التاريخ والأدب الإسماعيلين. قمكن خلالها من التعرف على أعداد ضخمة من نصوص الأدب الإسماعيلي، التي صنفها في كتابه «المرشد إلى الأدب الإسماعيلي» الفكان هذا العمل أول فهرس بالمصادر الإسماعيلية في الأزمنة الحديثة.

كما لعب إيفانوف دورًا فعالًا في تأسيس الجمعية الإسماعيلية في بومباي سنة ١٩٤٦م برعاية الآغا خان الثالث، وأصبحت جلّ دراساته الإسماعيلية الكثيرة وتحقيقاته للنصوص الإسماعيلية وترجمتها، لا سيما تلك المتعلّقة بالمصادر النزارية، تصدر عبر سلسلة منشورات الجمعية الإسماعيلية. أمضى إيفانوف العقد الأخير من حياته في طهران، حيث توفي فيها ودفن سنة ١٩٧٠م.

«فهو متخصص بالدراسات (النزارية)، زار آلموت [قلعة آلموت ( $|Alamar{\bf u}t|$ )] مرّتين لدراستها على الطبيعة والتأكد من بعض ما ورد عنهم وعنها» المحلوطات الأسلاميّة في المتحف الأسيوي، وثائق جديدة لدراسة الحِجاج وعقيدة الفاطميين.

<sup>[</sup>۱] انظر: الطهراني، آغا بزرگ: الذريعة إلى تصانيف الشيعة، ط٢، بيروت، دار الأضواء، لا ت، ج٢٠، ص٣٠٥.

<sup>[</sup>۲] الأمين، حسن: الإسماعيليُّون والمغول ونصير الدين الطوسى، ط٢، مركز الغدير للدراسات الإسلاميَّة، ١٤١٧هـــق، ص١٠٦.



## ٤. أغاتنگل يوخيموڤيتش كرمسكي A.E. Krymsky (١٩٤١م-١٩٤١م)

(عاش١٨٧١- ١٩٤٢م) اهتم بدراسة التاريخ العربي والإسلاميّ وكذلك اللغات السامية وتاريخ الشعوب الناطقة بالتركية ولا سيما تتار القرم الذين ينتمي إليهم عن طريق والده.

درس في جامعة موسكو في الفترة من ١٨٩٢م إلى ١٨٩٦م اللغات السلافية والعربيّة والفارسية. عاش في سوريا في الفترة من ١٨٩٦م إلى ١٨٩٨م، عمل أستاذًا للعربيّة وآدابها في كلية لازاريف، وأستاذًا للعربيّة في قازان من ١٨٩٨م إلى ١٩١٨م. تولى منصب سكرتير مجمع العلوم الأكراني. وترأس قسم الدراسات العليا في خاكوف بعد الثورة البلشفية ١٩١٧م.

أصدر كريمسكي العديد من البحوث العلميّة؛ منها:

«دراسة تطور الصوفية حتى نهاية القرن الثالث الهجرى» (١٨٩٥)

«محاضرات حول القرآن الكريم» (١٩٠٢)

«تأريخ الإسلام» في ثلاثة مجلدات (١٩٠٣-١٩٠٤)

«تأريخ تركيا وآدابها» في مجلدين (١٩١٠-١٩١٦)

«تأريخ العرب والأدب العربي» في ثلاثة مجلدات (١٩١١-١٩١٣)

«تأريخ فارس وآدابها وحكمة الدروشة الصوفية» في ثلاثة مجلدات (١٩٠٩–١٩١٧)

«تاريخ الأدب العربي الحديث» (١٩٧١)

«نظامی ومعاصروه» (۱۹۸۱) وغیرهم ۱۱۰.

#### أ. إ. شميت A.E. Schmidt (١٨٧١م-١٩٤١م)

تلقى تعليمه على يد المستشرقين روزين وجولدزيهر، تخصص في دراسة اللغة العربيّة والتاريخ الإسلاميّ، عمل أستاذًا في جامعة بطرسبرج مدة عشرين سنة، ثم انتقل إلى طشقند عام ١٩٢٠م ليؤسس جامعة فيها وكان أول رئيس لها، من آثاره: (تاريخ الإسلام)، و(النبيّ محمد الشياعة)، و(محاولة التقريب بين السنة والشيعة)، و(فهرس المخطوطات العربيّة في طشقند) الله المخطوطات العربيّة في طشقند)

<sup>[</sup>١] نقلاً عن: ويكيبيديا الموسوعة الحرَّة.

www.marefa.org [7] نقلاً عن:

# المبحث الثاني 🏲

الدراسات الاستشراقيّة (المجالات، والخصائص)





كتب المستشرقون كتب كثيرة عن الإسلام والمسلمين؛ بناءً على معتقدات خاطئة ومزاعم مفتراة، هدفها تشويه صورة الإسلام والمسلمين في المجتمع الغربي، وإنْ كان هذا لا يمنع من بروز بعض المؤلّفات المنصفة للإسلام والمسلمين، ومن تلك الكتب المتطرّفة نذكر: تاريخ القرآن لتيودور نولدكه، حياة محمد لسير وليام موير، تاريخ مذاهب التفسير الإسلاميّ لجولدزيهر، مصادر تاريخ القرآن لآرثر جفري، دراسات في تاريخ الثقافة الإسلاميّة لفون جرونيباوم، الإسلام لألفرد جيوم، مقالة في الإسلام لجرجس سال، كتاب مصادر الإسلام لسنكلير تسدل.

وإنّ هذه الأعمال الاستشراقيّة التي كتبت عن الإسلام من كثرتها ألّفت عنها دراسات ببلوغرافية تحصي الدراسات والمقالات، نذكر على سبيل المثال: كتاب (كتابشناسي خاورشناسان) الذي دوّنته مجموعة من الباحثين والمترجمين، وصدر عن (انتشارات بين المللي الهدى) في طهران عام ١٩٩٣م، وكتاب (طبقات المستشرقين) للدكتور عبد الحميد صالح حمدان، وكتاب (المستشرقون) لنجيب العقيقى، و(موسوعة المستشرقين) لعبد الرحمن بدوي.

وسنتعرض لنماذج من مناهج المستشرقين في الدراسات الإسلاميّة وغيرها، طبعًا ما عدا القرآن الكريم وعلومه؛ لأنّه سيأتي الحديث عنه في الفصول القادمة.

## المطلب الأوّل: السنّة النبويّة الشريفة:

حظيت السنّة النبويّة الشريفة، والسيرة النبويّة كذلك باهتمام منقطع النظير من قبل الباحثين المستشرقين ومن المدارس المختلفة، وإنْ اختلفت الدراسات والأبحاث؛ كمًّا ونوعًا، فالاستشراق الألماني، والبريطاني اهتمًا بشكل واضح بالسيرة النبويّة، والسنّة الشريفة، فتُرجمت السير والمغازي والملاحم، ووُضعت المصنّفات المرتبطة بشخص الرسول وسيرته المباركة، بينما نجد الاستشراق الهولندي مع أنّه

## القرآن الكريم في الدراسات الاستسژاقية



يعتبر من أهمّ المدارس الاستشراقيّة الأوروبيّة ولكنّه انصبّ جهده على الأدب واللغة العربيّة واللغات بشكل عام أكثر من اهتماهه بالسيرة والسنّة.

وقد تعدّدت الكتابات الحديثة في بيان موقف المستشرقين من الحديث الشريف أو السنة النبويّة المطهّرة، ومناقشة شبهاتهم حولها، مثل شبهة تأخّر تدوين السنّة، وشبهة تطوّر الإسناد، وشبهة اهتمام المحدّثين بنقد سند الحديث وإهمال نقد المتن، وغير ذلك من الشبه ألى كما تناولت بعض الدراسات نقد مناهج المستشرقين في دراستهم لعلم الحديث والسيرة النبوية ألى ألى المديث والسيرة النبوية ألى المديث والسيرة المديث والسيرة النبوية ألى المديث والسيرة المديث والمديث والمديث

وهناك إشكالات متعدّدة وشبهات نسجتها الدراسات الاستشراقيّة على السنة النبوية وهناك شبهات يمكن اعتبارها مشتركة بين كل الدراسات الاستشراقيّة، نذكرها على الشكل الآتى:

- ١. مفهوم السنة النبوية عند المستشرقين.
  - ٢. الطعن في رسالة النبيّ.
  - ٢. الطعن في شخصية النبيّ ومنها:
    - زعمهم انشعالة بالنساء.
- زعمهم اهتمام الرسول بالغنائم والسلب.

الطعن في الأحاديث النبوية سندًا ومتنًا"ًا.

[٣] انظر: الصغير، فالح بن محمَّد بن فالح: الاستشراق وموقفه من السنَّة النبويَّة، لا ط، لا م، لا ن، لا ت، ص٤.

<sup>[</sup>۱] انظر حول هذا الموضوع: الأعظمي، محمَّد مصطفى: دراسات في الحديث النبوي وتاريخ تدوينهن ط٣، الرياض، شركة الطباعة العربيَّة السعوديَّة، ١٤٠١هــق/١٩٨١م؛ وانظر: الأعظمي، محمَّد مصطفى: منهج النقد عند المحدِّثين نشأته وتاريخه، ط٢، الرياض، شركة الطباعة العربيَّة السعوديَّة المحدودة، ١٩٨٢هـق/١٩٨٩م؛ وانظر: الجبري، عبد المتعال محمَّد: السيرة النبويَّة وأوهام المستشرقين، لا ط، القاهرة، مكتبة وهبة، ١٤٠٨هـق/١٩٨٩م؛ وانظر: الندوي، تقي الدين: السنَّة مع المستشرقين والمستغربين، لا ط، مكَّة المكرَّمة، المكتبة الإمداديَّة، علامهـ ١٤٠٤هـق/١٩٨٩م؛ وانظر: الندوي، تقي الدين: المستشرقون والحديث النبويَّة ط١، كوالالمبور، دار الفجر، ١٤٠٠هـق/١٩٩٩م. [٢] انظر في هذا المجال: خليل، عماد الدين: "المستشرقون والسيرة النبويَّة"، مجلَّة البعث الإسلاميّ (تصدر عن ندوة العلماء في الهند، لكهنو، الهند، المجلَّد ٢٧، العدد ١ و٢، رمضان وشوَّال ١٤٠٢هـق/ يوليو وأغسطس ١٩٨٢م، وانظر: خليل، عماد الدين: "المستشرقون والسيرة النبوية، بحث مقارن في منهج المستشرق البريطانيّ المعاصر مونتغمري وات"، في كتاب مناهج المستشرقين في الدراسات العربيَّة الإسلاميَّة، المنظَمة العربيَّة للتربية والثقافة والعلوم، مكتب التربية العربيَّة للول الخليج، المستشرقين في الدراسات العربيَّة الإسلاميَّة، المنظمي، محمَّد مصطفى: "المستشرق شاخت والسنَّة النبويَّة"، في كتاب مناهج المستشرقين في الدراسات العربيَّة الإسلاميَّة، المربين ١٤٠٥هـق/١٩٨٥، ج١، ص١٠٦-١١؛ وانظر: الدريس، خالد: العيوب المنهجيَّة في كتابات المستشرق شاخت المتعلَّقة بالسنَّة، لا ط، الرياض، دار المحدث، ١٤٢٥هـق.



## أولًا: أشهر المستشرقين ودراساتهم الاستشراقيّة عن السنّة النبوية:

وليم موير: (١٨١٩-١٩٠٢مم) ستشرق أسكتلنديّ. يعدّ من مشاهير المستشرقين الذين ظهروا في القرن التاسع عشر، صنَّف العديد من المؤلفات، بحث فيها التاريخ الإسلاميّ منذ البعثة النبويَّة الشريفة حتى سقوط المماليك الشراكسة وزوال الخلافة العباسية في مصر على أيدى العثمانيين.

ومن مؤلفاته نذكر: حوليات الخلافة، أصدره عام ١٨٥٣م؛ وهو كتاب تناول فيه الخلفاء الراشدين حتى نهاية الدولة الأموية، والقرآن: تأليفه وتعاليمه، وتاريخ

<sup>[</sup>۱] أهمٌ نتاج علميّ لـ«اشبرنجر» هو كتابه: «حياة محمَّد وتعاليمه»، وفقًا لمصادر معظمها لم تستخدم حتَّى الآن. Das Leben und die Lehre des Mohammad nach bisher grössentheils unbenutzten Quellen, bearbeitet von A. Sprenger. Ier Band, Berlin, G. Parthey, 1861, 2. Band, Berlin, G. Parthay 1862; Band, Berlin, G. Parthey, 1865.

الجزء الأوَّل: يقع في مقدمة من ٢٤ ص + ٥٨٢ ص، ويشتمل على الفصول الآتية:

١ ـ الحركات الدينيَّة في شمال الجزيرة العربيَّة قبل محمَّد (ص١٣-٩٢)، ٢ ـ النبيِّ في شبابه (١٣٨-١٥٤)، ملحق بالفصل الثاني: هل كان اسم النبيِّ هو محمدًا؟ أسطورة حليمة وتطهر قلب النبيِّ - أسطورة بحيرا. زواج محمَّد من زوجته الأولى وأولاده - لوحات مقارنة بعمر أعضاء أسرة محمَّد.٣ـ الهستيريا والرؤى - الوثنيّة العربيّة (٢٠٧-٢٦٨)، ٤ ـ ظهور النبيِّ (٢٩٣-٣٢٩)،٥ ـ من اعتنقوا الإسلام من سنة ٢١٣ حتَّى ١٦٧٦ ـ أساطير العقابات الإلهيّة (٤٥٩-٥٠٤)، ٧ ـ محمَّد يهدّد بعقابٍ دنيّوي (٥٢٩-٥٧٨). الجزء الثانيّ: ويبدأ بالهجرة إلى الحبشة، ويقع في ٥٤٨ ص، ويشتمل على الفصول الآتية:

٨ ـ أوَّل هجرة إلى الحبشة - رجوع النبيّ إلى الوثنية (١٦٦٦م) [٤٠-١]. ٩ ـ اضطهادات - إعان حمزة وعمر (١٨-١٠٠)، ١٠ ـ تأثيرات مسيحيَّة في محمَّد (خريف سنة ٢١٦ ـ ٢١٦)، ١١ ـ تأثيرات مسيحيَّة في محمَّد (خريف سنة ٢١٦ ـ ٢١٦)، ١١ ـ فترة التأثيرات الأجنبيَّة (٢٣٧-٣٣٤) أو الجن والملائكة. ب ـ الأنبياء والنبوَّة. ج ـ الكتاب. د ـ عقيدة القضاء والقدر. ١٣ ـ معلّمو محمَّد (٣٧٨-٣٤٨)، ١٤ ـ مجادلات لاهوتيَّة في مكَّة (٤٠٧-٤٠٨). محمَّد يوصف بالجنون ـ معجزات ـ فترة الإنذار الثانية ـ طبيعة يسوع ـ القرآن ـ الإسكندر الأكبر ـ الحرام من الأطعمة ـ الاحتفال بالسبت. ١٥ ـ تفصيل أداة الترهيب (٤٨٥-٥١٤) ١٦ ـ السنوات الثلاث الأخيرة قبل الهجرة، والهجرة إلى المدينة (٥١٥-٤٠٥).

الجزء الثالث: يبدأ هذا الجزء بمقدِّمة طويلة تقع في ١٨٠ صفحة تتناول: القرآن ـ السيرة النبويَّة ـ السُّنَة ـ تفاسير القرآن ـ نَسَب النبيّ ـ وفيها يلخِّص المؤلف آراءه الرئيسة في الكتاب. (انظر: بدوي، موسوعة المستشرقين، م.س، ص٢٩-٣٠).

<sup>[</sup>۲] انظر: بدوي، موسوعة المستشرقين، م.س، ص۲۹-۳۰.

<sup>[</sup>٣] انظر: العقيقي، المستشرقون، م.س، ج٢، ص٢٧٧-٢٧٨.

## القرآن الكريم في الدراسات الاستسثراقية



دولة المماليك في مصر، والتي وصفت من قبل بعض الباحثين بأنّها مراجع علمية في الجامعات الإنجليزية والهندية، لكن عبد الرحمن بدوي أكد أنّ مؤلفات موير جميعًا تسودها نزعة تبشيرية شديدة التعصّب.

وكتاب حياة محمد وتاريخ الإسلام أصدره بين عامي (١٨٥٦-١٨٦١م)، وقال عبد الرحمن بدوي عن محتوى هذا الكتاب، إنّه عبارة عن مقالات كتبها المستشرق عن تاريخ العرب قبل الإسلام ومصادر السيرة النبوية وحياة الرسول الكريم حتى الهجرة، ثم جمعها وأضاف إليها مقدمة طويلة عن المصادر وأصدرها في كتاب ضخم من أربعة أجزاء. وذُكِرَ له بحث آخر بعنوان (سيرة النبيّ والتاريخ الإسلاميّ) عدّه البعض مرجعًا معتمدًا في الجامعات الإنجليزية والهندية لما يحتويه من شمول الشرح ودقّة المعلومات المسندة إلى المصادر الإسلاميّة!".

## إجناتس جولدتسيهر: (١٢٦٦ - ١٣٤٠هـ / ١٨٥٠ - ١٩٢١م):

هو مستشرق يهودي مجري عُرف بنقده للإسلام وبجديّة كتاباته، ومن محرّري دائرة المعارف الإسلاميّة، ولقد اشتهر بغزارة إنتاجه عن الإسلام حتى عد من أهم المستشرقين لكثرة إسهامه وتحقيقاته عن الإسلام ورجاله، متأثرًا في كل ذلك ربما بيهوديته. وهو أبرز من قام بمحاولة واسعة وشاملة لنسف السيرة النبوية™.

من أهم كتبه: (العقيدة والشريعة في الإسلام) نقله إلى العربيّة الدكتور عبد الحق، الحليم النجار، والدكتور محمد يوسف موسى، والأستاذ عبد العزيز عبد الحق، كما توجد له كتب أخرى، كالحديث في الإسلام، صدر عام ١٩٠٩م، وكتاب مذاهب التفسير الإسلاميّ، وأخوان الصفا ١٩١٠م، والمعتزلة والمترادفات العربيّة عام ١٩١٨م، والمجلية الآسيوية البريطانية ١٩١٢م، ودراسات عن النبيّ، فقد علق الشيخ محمد الغزالي على كتابه العقيدة والشريعة في الإسلام بقوله: والحق أن الكتاب من شر ما ألف عن الإسلام، وأسوء ما وجه إليه من طعنات.

<sup>[1]</sup> انظر: م.ن، ج٢، ص٥٩؛ وانظر: جحا، الدراسات العربيَّة والإسلاميَّة في أوروبا، م.س، ص٣٩-٤٠.

<sup>[7]</sup> انظر: بخيت، الإسلام في مواجهة الغزو الفكريّ الاستشراقيّ والتبشيريّ، م.س، ص١٠٢-١٠٣.



أرند جان فِنْسِنْك قد تقدمت ترجمته.

بدأ في عمل معجم مفهرس لألفاظ الحديث الشريف مستعينًا بعدد كبير من الباحثين وتمويل من أكاديمية العلوم في أمستردام ومؤسسات هولندية وأوروبية أخرى. وأصدر كتابًا في فهرسة الحديث ترجمه محمد فؤاد عبد الباقى بعنوان (مفتاح كنوز السنة).

جوزيف شاخت: تقدَّمت ترجمته، هو متخصص في الفقه الإسلاميّ وأحاديث الأحكام، ويعد خليفة جولدتسيهر في مجال الدراسات الإسلاميّة. وقد كان لآرائه أثر كبير في كتابات من جاء بعده من المستشرقين.

الميدان الحقيقي الذي برّز فيه شاخت هو تاريخ الفقه الإسلاميّ. وأهم ما له في هذا الباب كتابه الرئيس: «بداية الفقه الإسلاميّ» أكسفورد ١٩٥٠، ويقع في ٣٥٠ صفحة، وأعيد طبعه The Origins of Muhammadan Jurisprudence وقد درس فيه خصوصًا مذهب الإمام الشافعي، استنادًا إلى «الرسالة» للإمام الشافعي. ويتلوه في الأهمية كتيّب صغير بعنوان: «مخطط تاريخ الفقه الإسلاميّ»، وقد ترجمه إلى الفرنسية Arin، ونشر في باريس ١٩٥٣ في ١٩٥١ ألى الفرنسية Histoire du droit Musulman

#### جيمس روبسون: (المولود عام ١٨٩٠) Robson, J

تخرّج في اللغات الشرقيّة من جامعة جلاسجو. وعين مساعد أستاذ اللغة العبريّة فيها (١٩١٥ ـ ١٦) وتنقلّ بين العراق والهند (١٩١٦ ـ ١٨) واختير معيدًا للإنجليزية في لاهور (١٩١٨ ـ ١٩) ثم قصد عدن (١٩١٩ ـ ٢٦) وعين وزيرًا في شاندون (١٩٢٦ ـ ٢٨) ومعيدًا للعربيّة في جلاسجو(١٩٢٨ ـ ١٩٤٨) ثم محاضرًا (١٩٤٩) وأستاذًا للعربيّة في جامعة مانشستر (١٩٤٩).

من كتبه: المسيح في الإسلام (١٩٢٨)، وآلات الطرب العربيّة القديمة (١٩٣٨)، وذم الملاهي لابن أبي الدنيا (مقالات في سماع الموسيقى. لندن ١٩٣٨ ثم ترجمه إلى

<sup>[</sup>۱] انظر: بدوي، موسوعة المستشرقين، م.س، ص٣٦٦-٣٦٨.

# القرآن الكريم في الدراسات الاستشراقية



الإنجليزية) والملاهي لأبي طالب المفضل بن سلمة النحوي اللغوي عن مخطوط في الآستانة بجميع صوره (جلاسجو ١٩٣٨، ثم ترجمه إلى الإنجليزية)، وفهرس المخطوطات الشرقيّة في مكتبة جامعة جلاسجو، وقد نشره مولر وير (الدراسات السامية الشرقيّة، جلاسجو ١٩٤٥)، والمدخل إلى علم الحديث (١٩٥٣). وغير ذلك ١١.

#### -ثانيًا: خلاصة منهج المستشرقين في دراسة السنّة النبويّة:

إن ّ فريقًا من المستشرقين يعتقد أنّ محمدًا الله مخلصٌ قولًا وعملًا، ولكنه يخبر عالم أنّه رآه أو سمعه وهو في حالة غيبوبة.

وفريق يقف من محمد موقف المرتاب أو الجاحد المنكراً. وفريق يزعم أنّ محمدًا استمد القرآن من مصادر يهودية، وبالأخص العهد القديم، وكذلك من مصادر نصرانية الله.

والسنة التي هي قول النبيّ وفعله وتقريره، يرى الدكتور الدسوقي أنّ المستشرقين يكادون يجمعون على أن السنة لم تعرف التدوين إلا في القرن الثاني، وهذا يعني أنّه لم يكن هناك تدوين في القرن الأول لا في حياة النبيّ ولا في حياة الصحابة من بعده، ثم تعد الكتب المعول من السنة لدى المسلمين ليست صحيحة كلها وأنّ كتابًا كالبخاري على حد تعبير بعض المستشرقين يشتمل على أمور كثيرة يود المؤمن الصادق أنّه لم ترد فيه أنا.

ومنهجهم في دراسة السنّة أي كتب الأحاديث يعتمد تكذيب الأحاديث المروية في الصحاح، يقول «هربلو» أن جملة الأحاديث التي في الكتب الستة والموطأ والدارمي والدارقطني والبيهقي والسيوطي مأخوذة إلى حد كبير من التلمود.

<sup>[</sup>۱] انظر: العقيقي، المستشرقون، م.س، ج٢، ص٥٤٧.

<sup>[</sup>۲] انظر: الساموك، سعدون: الاستشراق ومناهجه في الدراسات الإسلاميَّة، ط١، عمان، دار المناهج للنشر والتوزيع، ١٤٣١هــق/٢٠١٠م، ص٥٥.

<sup>[</sup>٣] انظر: الجهني، مانع بن حماًد: الموسوعة الميسرّة في الأديان والمذاهب والأحزاب، ط٤، لا م، دار الندوة العالميّة، ١٤٢٠هــق، ص٧١٥.

<sup>[</sup>٤] انظر: الساموك، الاستشراق ومناهجه في الدراسات الإسلاميَّة، م.س، ص٥٨.



وهم ينتقدون طريقة اعتماد الأسانيد في تصحيح الأحاديث لاحتمال الدسّ في سلسلة الرواة، ويقرّون بأنّ الأسانيد أضيفت إلى المتون بتأثير خارجي، لأنّ العرب لا يعرفون الإسناد!!

ويرى «موريس بوكاي» أنّ الأحاديث في صحيح البخاري مشكوك فيها<sup>١٠</sup>ا.

ويمكن تلخيص رؤية علماء الاستشراق للسنة النبوية بالأفكار الرئيسة الآتية:

### أ. السنة هي نتيجة التطور الاجتماعي للمسلمين:

يركّز عدد من المستشرقين وعلى رأسهم جولدتسيهر وشاخت على أنّ الحديث والسنّة وضعت نتيجة التطوّر والتحوّل في الحركة الاجتماعيّة للمسلمين. ففي هذه النظرية لا حاجة للحديث عن الأحاديث الضعيفة والصحيحة أو حتى الموضوعة؛ لأنّ الحديث ظاهرة لم تكن في زمن النبيّ أصلًا؛ إنّا استحدثت بعده نظرًا لحركة التطور والتحول في البيئة العربيّة والإسلاميّة.

#### وملخّص الفكرة:

- واجه المسلمون وضعًا جديدًا نتيجة الفتوحات
- انتج هذا الوضع مجموعة من الأسئلة وفي مختلف المجالات: الاجتماعية، والسياسية، والاقتصادية، و...
  - لا يمكن إهمال هذه الأسئلة بل لا بد من أجوبة عن كل شيءٍ مستجدّ
    - لا بد أن تمتلك هذه الأجوبة حظًّا من المشروعية والقدسية
      - الإجابات القرآنيّة محدودة ولا تسع كل الأسئلة
    - فكانت السنّة هي الملجأ لذلك، وتم وضع السنة على الشكل الآتي:
      - ـ تحويل الأفكار إلى نصوص.
      - ـ نسبة هذه النصوص إلى النبيّ لتملك نفوذًا وسلطانًا.

<sup>[</sup>۱] انظر: العُمري، أكرم ضياء: موقف الاستشراق من السيرة النبويَّة، لا ط، لا م، لا ن، لا ت، ص٧٠-٧١.

<sup>[</sup>۲] انظر: م.ن، ص٧٥.

# القرآن الكريم في الدراسات الاستسژاقيةً 🔪



## ب. نظرية ظهور الأسانيد في القرن الثاني الهجري:

الفكرة الأساس التي ينطلق منها جملة من المستشرقين هي أنّ إسناد الحديث لم يعهده المسلمون في القرن الهجري الأول، بل عندما كانوا يتحدّثون عن النبيّ، وأقواله وأفعاله لم يكونوا يذكرون السند، بل كانوا ينسبون ذلك مباشرةً إلى النبيّ، وفي القرن الثاني الهجري وبعدما تطوّرت الأمور وظهرت الحاجة للإجابة عن كثير من التساؤلات، ظهرت فكرة الإسناد، كي يؤكّد الجميع أن ما عندهم معلوم النسبة للنبي وليس مختلق.

ويشير جولدتسيهر إلى فكرة تتعلّق ببنية الحديث، حيث يرى أنّ الأحاديث الصحيحة لا تختلف عن غيرها في مكوّناتها الدلالية والأدبية، أي ما نطلق عليها المتن فهو يريد أن يقول لا فرق بين الحديث الصحيح والحديث الضعيف متنًا وإن اختلف الإسناد، فالإسناد لا يغيّر شيئًا، وهو يريد أن يصل إلى فكرة مفادها أنّه لو كان هناك حديث صحيح واقعًا لظهر اختلاف في تركيبة الأحاديث الصحيحة وغيرها، وهو أمر لا نجد أنّ علم السند يوفّره لنالاً.

وتعتمد حجج المستشرقين ونتائجهم على نظرتهم إلى الحديث النبوي وفق النتائج التي وضعها المستشرق إجناتس جولدتسيهر في كتابه .Muhammedanisch Studien دراسات محمّدية وكل من أتى بعد جولدتسيهر اعتمد على آرائه التي ذكرها ويرى «أنّه من الصعوبة بمكان أن ننخل أو غيز وبثقة من كمية الحديث الكبيرة الواسعة قسمًا صحيحًا يمكننا نسبته إلى النبي أو إلى أصحابه» وتوصل جولدتسيهر إلى النتيجة الآتية: «أنّ الحديث النبوي وجدد نتيجة للتطور الديني والتاريخي والاجتماعي الإسلامي خلال القرنين الأولين للهجرة» ...

<sup>[</sup>۱] لمعرفة المزيد عن فكرة الإسناد عند المستشرقين، انظر: عوض، إبراهيم: دائرة المعارف الاستشراقيَّة الإسلاميَّة أضاليل وأباطيل، ط۱، لا م، مكتبة البلد الأمين، ۱۹۸۹م، ج۷، مادَّة: الحديث، ص٣٥٠-٣٣٧، و٣٤٢.

<sup>[7]</sup> الخطيب، عبد عبد الرحمن: الردّ على مزاعم المستشرقين إجناتس جولدتسيهر ويوسف شاخت ومن أيَّدهما من المستغربين، بحث مقدِّم في ندوة عناية المملكة العربيَّة السعوديَّة بالسنَّة والسيرة النبويَّة، ١٤٢٥هــق، ص١١-١٢.



#### ج. نظريّة القذف الخلفي عند شاخت (تطور استخدام الإسناد):

ومعنى هذا الكلام أنّه لا يوجد علاقة بين كثير من العلوم الإسلاميّة؛ كالحديث والتفسير، والحديث والفقه، فالفقه لم يخرج من رحم الحديث؛ وإخّا من رحم الأفكار والعادات والأعراف والتوجّهات التي عرفتها الأجيال بعد النبيّ، ففي البداية كان الفقه وليد الأوضاع الجديدة ونتيجةً للمجهود البشري، ثم نسب إلى الصحابة والتابعين، ثم في القرن الثاني الهجري بدأ ينسب إلى الرسول، وهذا يعني أنّ النسبة للنبي وتكوّن الإسناد وتطوّره قد مرّا بمراحل تدريجية، ويرجع شاخت ولادة اختلاق الأحاديث إلى بداية القرن الهجري الثاني أو على أبعد تقدير القرن الأول.

ويقول المستشرق البريطاني نورمان كولدر: «إنّ شاخت كسر لنا العلاقة التاريخية بين الحديث والفقه. والذي بيّنه لنا هو أنّ الفقه كان في بداية ظهوره منفصلًا عن الحديث، وأنّ أصول الفقه الإسلاميّ الحقيقية عنده ترجع إلى العادات الحية السائدة للمدارس الفقهية المحلية».

والنتيجة عند شاخت ومن تبعه هي: إنّ كل أحاديث النبي لم يكن لها وجود أصلًا، بل اخْتُرِعَتْ ووُضِعَتْ خلال منتصف القرن الثاني الهجري، فالأسانيد التي نراها مع الأحاديث إمّا هي كلّها موضوعة.

<sup>[</sup>١] انظر: الأعظمي، شاخت والسنَّة النبويَّة، م.س، ص٦٢.

# القرآن الكريم في الدراسات الاستسثراقيةً



## المطلب الثاني: السيرة النبوية الشريفة ١٠٠

إنّ أشهر من صنَّف في السيرة النبويّة: جولدتسيهر، ومونتغمري وات، وجوستاف لوبون، وستانلي بول، وغيرهم، ومن بين هؤلاء المؤلّفين نجد من أنصف شخص الرسول وسيرته المباركة، ولكن بشكل عام نجد في كتب السيرة الاستشراقيّة نوعًا من التشويه المتعمّد أو غير المتعمّد للرسول وسيرته، وهناك من المستشرقين من وضع منهجية لكتابة السيرة، وسار عليها أغلب الباحثين بعده في هذا المجال وأدّى ذلك إلى تحريف صورة النبيّ وسيرته.

## أولًا: أنموذج منصف في دراسة السيرة:

يعد المستشرق البريطاني ستانلي بول أحد المستشرقين المرموقين في القرن العشرين، وله تآليف عديدة حول العرب والإسلام، وقد تناول سيرة النبي محمّد بالتحليل في دراسة أعدها ونشرتها مجلة Islamic Review عام ١٩٥٦ أي عقب وفاته بأكثر من عقدين.

وفي هذه الدراسة يغاير بول منهج المستشرقين الأوائل الذين درسوا سيرة النبيّ محمد مثل إيجانس جولدتسيهر والذين عمدوا إلى تشويه صورة النبيّ وتصويره على أنّه إنسان يعاني نوبات صرعيّة وشهوات جسمانيّة تدفعه إلى الإفراط في الزواج، أما ستانلي فيبدو أكثر اعتدالًا وحياديّة:

أ. يفتتح دراسته بالقول: إنّه لا يسع المرء إلّا أن يشير إلى كون النبيّ إنسانًا متسامحًا مع أعدائه ويعرض جملة من المشاهد الدالّة على ذلك، مستخلصًا من ذلك كلّه إلى أنّ القوّة لم تكن جزءًا من طبيعته وتكوينه.

<sup>[</sup>۱] لمعرفة المزيد من دراسات المستشرقين للسيرة النبويَّة وبعض افتراءات هؤلاء على السيرة، انظر: الثبيتي، أمل عبيد عواض: السيرة النبويَّة في كتابات المستشرقين البريطانيِّين دراسة تاريخيَّة نقديَّة لآراء (توماس كارلايل، توماس أرنولد، الفريد جيوم)، رسالة أُعدَّت لنيل درجة الماجستير في التاريخ الإسلاميّ، جامعة أم القرى، ١٤٢٤هـق.



ب. يخفّف ستانلي بول من حدّة الصورة النمطيّة للنبيّ الأكرم في الكتابات الاستشراقية، فيناقش المسائل الشائكة المتعلّقة بشهوانية النبيّ، فمن يشاهد-حسب ستانلي- تقشفه في طعامه وحصيره القاسي الذي ينام عليه وتعبده بالليل شواهد تجعله أقرب للراهب، وأما زيجاته فقد كانت مدفوعة إمّا بعوامل إنسانية بعد سقوط بعض الأزواج في معارك وتركهم زوجاتهن دون حماية، أو بعوامل سياسية للتأليف بين الأحزاب، وهكذا في مسألة انتشار الإسلام بالسيف، وغير ذلك، فهو وإن كان لم ينسف هذه المقولات الاستشراقيّة؛ وإنّا خفف فقط من غلوائها.

ج. يصف النبيّ بقوله: «كان محمد الله رؤوفًا شفيقًا؛ يعود المريض، ويزور الفقير، ويُجِيب دعواتِ العبيد الأرقاء، وقد كان يُصلِح ثيابَه بيدِه؛ فهو إذًا -لا شكّ- نَبى مقدَّس، نشأ يتيمًا مُعْوزًا، حتى صار فاتحًا عظيمًا».

د. أمّا في قضية النبوة فهو لا يخالف فيها رأي المستشرقين السالفين حيث يعتقد أنّ محمدًا قد آمن في نفسه إيمانًا راسخًا بأنّه رسول موحى إليه، وأنّ تصوره عن الألوهية ليس وحيًا؛ وإغّا هو تصوّر خاص لم يخرج عمّا فهمه عقل الساميين دامًا من كون الإله قادر على فعل كل شيء، وعليم بكل أمر، ولا يظلم الناس شيئًا، وأمّا القوة فهي من أهم صفاته العليّة لكنها مقرونة دومًا بالرحمة والغفران. وبهذا الفهم استطاع محمد «إيجاد الشكل الوحيد من التوحيد الذي يلائم كل الطوائف الكبيرة في العالم الشرقي»، حيث لم تستطع المسيحيّة قط أن يهيمن على الشرق بفعل رؤيتها التثليثية للإله.

# القرآن الكريم في الدراسات الاستشراقيّة



#### ثَانيًا: أنموذج متعصّب في دراسة السيرة:

وقبل عرض منهج «مونتغمري وات» نشير إلى أنّ (وات، وبركلمان، وفلهاوزن) اتبعوا مناهج عديدة في دراسة السنّة؛ وهي:

- منهج الأثر والتأثر.
  - المنهج العلماني.
    - المنهج المادي.
  - المنهج الإسقاطي.
- منهج النفي والافتراض واعتماد الضعيف الشاذ.
  - منهج البناء والهدم.

سنشير إلى بعض من هذه المناهج، لأنّ التفصيل في كل المناهج يحتاج إلى دراسة مستقلّة لمناهج المستشرقين لدراسة السنّة.

#### منهج «مونتغمري وات»:

إنّ دراسة المستشرق البريطاني «مونتغمري وات» -والذي تقدّمت ترجمته للسيرة النبوية في كتابيه «محمد في مكة» و«محمد في المدينة» وقدم خلالهما رؤية وصفت بأنّها شاملة ولاقت تقديرًا كبيرًا ليس في الغرب وحده؛ وإخّا في الشرق حيث ترجم كتابيه مرّات عدّة إلى اللغة العربية، ونستطيع القول وللأسف إنّ أغلب الدراسات الاستشراقيّة القديمة والحديثة تعكس هذه العقلية والمنهجية المتعصّبة وغير المنصفة في دراسة شخصيّة النبيّ وسيرته المباركة.

أشار مونتغمري وات في مقدمة كتابه محمد في مكة إلى منهجه أو ما أسماه (standpoint) في كتابة السيرة، موضحًا أنّ دراسته موجَّهة إلى المؤرّخين بالأساس، وأنّه سيلتزم بالحياد في القضايا المختلف بشأنها بين الإسلام والمسيحيّة، وبما تمليه



عليه قواعد البحث التاريخي التي تقتضيه ألا يرد أو يدحض أيًّا من مبادئ الإسلام الرئيسة. غير أنّ هذه لم تكن جميعها معالم المنهج لديه فقد استنبط عبد الله النعيمي في كتابه الاستشراق في السيرة النبوية المنابع عضًا من معالم منهجه؛ ومنها:

أ. منهج التأثير والتأثّر، ويعني به تأثر الإسلام بالديانات السماوية في الجزيرة العربية، وقد حدث ذلك عبر ورقة ابن نوفل وبحيرا الراهب اليهودي، وهذا التأثر يبدو جليًّا في توجّه المسلمين في صلاتهم نحو القدس، وصيام عاشوراء، وصلاة الجمعة، وتحليل طعام أهل الكتاب، وهذا التأثّر يحمل على الاعتقاد أنّ الإسلام ليس إلا مزيج ملفّق من الديانتين اليهودية والمسيحيّة، وأنّ «الرسول قد صاغه على شاكلة الدين الأقدم».

ب. التأويل المادي للنبوة والمعجزات النبوية، وهي معلم آخر من معالم المنهج لدى مونتغمري وات ويشاركه فيه عدد لا بأس فيه من المستشرقين، فهو يعلّق على واقعة شقّ الصدر بالقول «إنّ هناك العديد من القصص ذات الطابع الديني يكاد يكون من المتيقن بأنّها ليست حقيقة من وجهة نظر المؤرّخ العلماني».

أما نبوّته فهي ليست حقيقة واقعيّة؛ وإنها هي محض تخيل من الرسول، إذ هناك ما يؤكد من الناحية التاريخية نزول جبريل بالوحي عليه، وهذا الإنكار للنبوة والوحي يؤكّده بقوله «إنّ القول إنّ محمدًا كان صادقًا - في ادعائه النبوة - لا يعنى أنّ القرآن وحى وأنّه من صنع الله، إذ يمكن أن نعتقد بدون تناقض أن

<sup>[</sup>۱] انظر: النعيمي، الاستشراق في السيرة النبويَّة دراسة تاريخيَّة لآراء (وات-بروكلمان-فلهاوزنم)قارنة بالرؤية الإسلاميّة، م.س، ص٦٣-٤٧. يتناول هذا الكتاب موقف المستشرقين في دراستهم للسيرة النبوية، من خلال آراء ثلاثة منهم، مقارنة بالرؤية الإسلاميّة، في منهج تحليليِّ مقارن، يهدف إلى دراسة الموضوع دراسة نوعيَّة، تتناول أصحاب العقائد غير الإسلاميّة ومواقفهم من الإسلام خلال السرة النبويَّة.

انقسم الكتاب إلى سبعة فصول، سبقتها مقدّمة، تناولت لمحة عامَّة عن المستشرقين وموقفهم من الإسلام. تحدَّث المؤلف في الفصل الأوَّل عن منهج وات وبروكلمان وفلهاوزن في دراستهم للسيرة. وحلَّل في الفصل الثاني رؤاهم للسيرة في العهد المكِّ. ودرس في الفصل الثانث آراءهم في تأسيس دولة المدينة، ومكانة النبيّ فيها وإصلاحاته. وناقش في الفصل الرابع معارضة المنافقين في الدولة الإسلاميّة الأولى، وما جرَّته تلك العلاقات.. بينما جعل الفصل السادس لدراسة العلاقات الإسلاميّة المسيحيّة. وتناول في الفصل الأخير العلاقات الإسلاميّة بالقبائل العربيَّة الوثنيَّة في الجزيرة، وخصوصًا حول المدينة؛ وذلك من خلال تقديم ما أثاره المستشرقون فيها. ثمَّ ختم المؤلَّف كتابه بإيضاحٍ ما توصَّل إليه من نتائج وتوصيات.. وألحق به أخيرًا بعض الملاحق لأهمَيِّتها في دراسته.



محمدًا كان يعتقد أنّ القرآن ينزل عليه من الله، وأنْ نؤمن في ذات الوقت أنّه كان مخطئًا»، وهو يرجع مصدر الوحي المحمدي إلى «اللاوعي الجماعي» الذي هو مصدر كل وحي ديني سواء كان الإسلام أم المسيحيّة أم اليهودية، ويختم رأيه في مسألة النبوة بالقول: إنّ النبيّ «رجل تجسّد فيه التخيّل الخلّاق حتى الأعماق فاستطاع أن ينتج أفكارًا وثيقة الصلة بقضية الوجود الإنساني».

ج. التفسير الاقتصادي للغزوات والفتوحات، فيذكر مونتغمري أن مؤرخ القرن العشرين ينبغي أن يسأل أسئلة كثيرة عن الجذور الاقتصادية والاجتماعية والسياسية للحركة التي بدأها محمد من غير أن يتجاهل جوانبها الأيديولوجية، وهو يفسّر حركة الفتوح الإسلاميّة انطلاقًا من العامل الاقتصادي، ويذهب إلى أنّها جاءت ردّ فعل على المشكل الاقتصاديّ الذي ظهر في عهد النبوة والمتمثل في زيادة السكان بفعل توقف الحروب القبلية، فكان هناك ضرورة للبحث عن متنفّس للطاقة يستطيع في ذات الوقت أنْ يحقق موارد مالية، وبفعل هذا اندفع المسلمون منذ العهد النبوي في حركة فتوح خارجية لتأمن الرفاهبة الاقتصادية.

#### -ثالثًا: خلاصة منهج المستشرقين في دراسة السيرة النبويّة:

يمكن القول إنّ المنهج الاستشراقي في التعامل مع السيرة النبويّة قد تميّز بعدد من الخصائص المميّزة؛ منها:

- نفي النبوة عن النبيّ محمد وإنكار ظاهرة الوحي.
- والتأكيد على أهميّة التأثيرات اليهوديّة والمسيحيّة ونفي الخصوصيّة عن دين الإسلام.
- والتركيز على الجانب الماديّ السياسيّ والاقتصاديّ في السيرة النبويّة وتهميش الإصلاحات الاجتماعيّة والتربويّة والفكريّة الأخرى.



### المطلب الثالث: المستشرقون والعقيدة الإسلاميّة:

نالت العقيدة الإسلاميّة والفِرق في التاريخ الإسلاميّ اهتمامًا خاصًا، فنجد في مواد «الموسوعة الإسلاميّة» مواد كثيرة تتعلّق بالعقيدة. وهناك كتب وأبحاث متعدّدة؛ منها: ما كتبه فون كريمر «تاريخ الفِرق في الإسلام»، وهوتسما «العقيدة الإسلاميّة والأشعري»، كما قام شبرنجر بإعداد «فهرست كتب الشيعة». ومنها ما كتبه مونتغمري وات بعنوان: «الجبر والاختيار في الإسلام المبكر». وقد كان هذا البحث عنوان رسالته لنيل درجة الدكتوراه. كما اهتم عدد من المستشرقين بالفرق في التاريخ الإسلاميّ، ومن هؤلاء لويس ماسنيون Louis Massingion والمستشرق برنارد لويس. فقد اهتم الأول بالحلاج المتصوف الذي أطلق عليه (شهيد الإسلام) وأنفق حياته في تحقيق كتاباته ونشرها. أما الثاني فقد كتب حول الإسماعيلية والحشاشين وغيرهم من الفرق.

ومن المستشرقين الذين اهتمُّوا بالتصوّف: المستشرق الإنجليزي آربري؛ حيث كان ينصح طلابه في مرحلتي الماجستير والدكتوراه بدراسة قضايا تتعلق بالتصوّف.

توافر عددٌ من المستشرقين على دراسة العقيدة الإسلاميّة من خلال دراسة القرآن الكريم والسنّة النبوية والسيرة والتاريخ الإسلاميّ، وزعموا: «عدم أصالة الإسلام واعتماده على الأديان السابقة» أن وأصبحت هذه النتيجة كما قال أحد المستشرقين: «(موضة) بين عموم المستشرقين» أن ولكي يصلوا إلى هذه النتيجة قاموا بتجزئة أمور العقيدة الإسلاميّة إلى أجزاء متناثرة، وحاولوا إرجاعها إلى مصادر أخرى في الأديان السابقة، ولا شكّ أنّ هذا المسلك محاولة لنفي تميُّز الأُمَّة الإسلاميّة، وذلك بزعم نسبة عقيدتها إلى أخلاطٍ من اليهودية والنصرانية والوثنية.

<sup>[</sup>۱] الشرقاوي، محمَّد عبد الله: الاستشراق في الفكر الإسلاميّ المعاصر دراسات تحليليّة تقويميَّة، لا ط، لا م، دار الفكر العربيّ، لا ت، ص٨٠.

<sup>[</sup>۲] م.ن، ص۸۵.



وحاول جملة من المستشرقين تشويه المعتقدات الأساس في الإسلام فزعم «جولدتسيهر» أنّه من العسير أن نستخلص من القرآن نفسه في العقيدة موقفًا متجانسًا خاليًا من التناقضات فالتوحيد مذهب مبني على النقائض العسيرة على الفهم، أما التثليث فمذهب واضح في فهم الألوهية. وربا كان بهذه التهمة يستهدف أن يسوّي بين الإسلام والمسيحيّة في تطور العقيدة وتدرج الإيمان!".

والقسّ «زويمر»: يرى أن المسلمين وإنْ كانوا موحّدين، فإنّ إلههم ليس إله قداسة ومحمة الله على الله قداسة ومحمة الله على ا

ولبيان نظرة المستشرقين للعقيدة الإسلاميّة سنقسم العناوين على الشكل الآتي:

## ملخّص صورة العقيدة الإسلاميّة لدى الغرب في العصور الوسطى:

- زعم (يوحنا الدمشقي): «أنّ الإسلام زندقة مسيحيَّة نسطورية الأصل والمضمون، وأنّ محمدًا لم يكن نبيًا مرسلًا، بل صاحب نبوة منتحلة مبتدعة: Pseudo-Prophentes جاء العرب من قومه بكتاب مُخْتَلَق، جمع أشتات مادته من راهب من أتباع آريوس المنشق عن الكنيسة، وأنّه إنّا ملك قلوب أتباعه بما كان يصطنع من ورع وتقوى كاذبة» الله عن الكنيسة، عنا الكنيسة من ورع وتقوى كاذبة الله الله عنا الكنيسة الله عنا اله عنا الله عنا ال
- ألَّفَ (ثيوفانس): المؤرِّخ البيزنطي الشهير كتابًا عن حياة محمد؛ عُدَّ من بعده مرجعًا معتمدًا وموثقًا يستمد اللاحقون منه مادتهم عن الإسلام، جاء فيه: «... توفي عام ١٣٢ للميلاد حاكم العرب ونبيهم الكذّاب (ماومود Mouamed) الذي أضلَّ محكره وسحره في أول أمره جمعًا من اليهود الذين اعتقدوه باطلًا بأنّه المسيح المخلص الذي ينتظرونه، فآمن به عدد من أحبار اليهود، ودخلوا في عقيدته، وارتدوا عن دين موسى الذي كانوا عليه»<sup>١٤</sup>.

<sup>[</sup>۱] انظر: الغزالي، محمَّد: دفاع عن العقيدة والشريعة ضدّ مطاعن المستشرقين، ط٧، مصر، شركة نهضة مصر، ٢٠٠٥م، ص٨٣.

<sup>[</sup>٢] انظر: الساموك: الاستشراق ومناهجه، م.س، ص٣٦.

<sup>[</sup>٣] انظر: فتَّاح، عرفان عبد الحميد: دراسات في الفكر العربيّ الإسلاميّ أبحاث في علم الكلام والتصوُّف والاستشراق والحركات الهدَّامة، لا ط، عمان، دار عمار، ١٩٩١م، ص١٠٠-١١١.

<sup>[</sup>٤] م.ن، ص١١٢.



• صُوِّر الرسول على أنه: الصنم المعبود عند أتباعه، وصُوِّر كذلك المسلمون على أنهم: «وثنيين يعبدون مجمعًا من الأوثان المعبودة مشخصة في صور تماثيل مصنوعة من الذهب والفضة يتقرب إليها وتعبد وفق تقاليد وطقوس معينة، ويستثار رضاها ويلتمس عونها في الحروب والقتال ضد النصارى، حتى إذا فشل العرب في القتال، وغالب أمرهم أن يفشلوا، لعنت الآلهة وشتمت ودست في التراب» الألهة وشتمت ودست في التراب» الألهة

هذه نبذة مختصرة عن صورة العقيدة الإسلاميّة لدى الغرب في عصورهم الوسطى، وإن كانت هذه الصورة أصبحت مرفوضة في أعراف المستشرقين في العصر الحديث، وقد وجهوا لها انتقادات حادَّة ووصفوها بالتعصب والجهل والحماقة، ولكن السؤال المطروح اليوم هو: هل جاءت الدراسات الاستشراقيّة في ما بعد أقرب إلى الانصاف والبحث العلمي المجرد عن الأحقاد التاريخيَّة الموروثة، والتعصّب الديني المقيت؟

ولكنْ للأسف الذي يراجع الدراسات الاستشراقيّة التي جاءت بعد العصور الوسطى يجد أن صورة النبيّ والإسلام والعقيدة الإسلاميّة ما زالت على حالها أن لم نقل ازدادت سوءًا.

## أولًا: نماذج من آراء المستشرقين في العقيدة الإسلاميّة:

#### أ. الإسلام مأخوذ من اليهودية والنصرانية:

يقول (ستوبرت) في ذلك: «لقد تأثر محمد به بمعتنقي ديانتي التوحيد: اليهودية والمسيحيّة، إذ لم يبخل عليه الأحبار والرهبان بالمعلومات التي تتعلق بهاتين الديانتين، وتشهد بذلك كتب السيرة عند المسلمين أنفسهم».

وقد عقد إميل در منغم في كتابه (حياة محمد) فصلًا بعنوان: (النصرانية والإسلام)، تطرَّق فيه إلى هذا الادّعاء.

<sup>[</sup>۱] انظر: فتَّاح، عرفان عبد الحميد: دراسات في الفكر العربيّ الإسلاميّ أبحاث في علم الكلام والتصوُّف والاستشراق والحركات الهدَّامة، لا ط، عمان، دار عمار، ۱۹۹۱م، ص۱۱۳-۱۱۲.

# القرآن الكريم في الدراسات الاستسژاقيةً



ولكارل بروكلمان أقوال متناثرة في كتابيه: (تاريخ الأدب العربي وتاريخ الشعوب الإسلاميّة) تشير إلى الفكرة نفسه.

و(لجولدتسيهر) في كتابيه: العقيدة والشريعة المناه ومذاهب التفسير الإسلاميّ القوال تشكك في العقيدة الإسلاميّة ففي كتابه الأول تركزت تلك الأقوال على أربع مزاعم، هي:

- أنّ القرآن من صنع محمد.
- أنّ الحديث النبوي من صناعة الصحابة والتابعين وأمَّة المذاهب الفقهية.
  - التشريع الإسلاميّ مستمد من القانون الروماني.
- أنّ الجيوش الإسلاميّة لم يكن باعثها الإيمان، وإنما الذي أخرجها من الجزيرة العربيّة القحط والجوع» الله العربيّة القحط والجوع» الله العربيّة القحط الجوع» الله عنه العربيّة القحط الحربيّة القحط الحربيّة القحط والجوع» الله عنه العربيّة العربيّة القحط والجوع» الله عنه العربيّة العربيّة القحط والجوع» الله عنه العربيّة ا

وممّا يخصّ مجال العقيدة: زعم بأنّ الإسلام: «ليس إلا مزيجًا منتخبًا من معارف وآراء دينية عرفها (محمد) بفضل اتصاله بالعناصر اليهودية والمسيحيّة» أنا. وأنّه لم يأت بجديد أنا.

يكاد هذا الموقف من العقيدة الإسلاميّة أن يكون متأصلًا في دراساتهم الاستشراقيّة والذي يؤكّد ذلك ما وردت في الموسوعات ودوائر المعارف التي كتبها هؤلاء ونعرض بعضًا منها نهاذجًا على ذلك:

• تقول دائرة المعارف الإسلاميّة تحت مادة (السامرة):

<sup>[</sup>١] انظر: جولدتسيهر، إيجناس: العقيدة والشريعة في الإسلام، ترجمة: محمَّد يوسف موسى؛ عبد العزيز عبد الحقّ؛ علي حسن عبد القادر، لا ط، القاهرة، المركز القوميّ للترجمة، ٢٠١٣م.

<sup>[7]</sup> انظر: جولدتسيهر، إيجناس: مذاهب التفسير الإسلاميّ، ترجمة: عبد الحليم النجَّار، ط٨، بيروت، دار اقرأ، ١٤٠٣هــق/١٩٨٣م. [٣] جمال، محمَّد أحمد: نقد كتاب العقيدة والشريعة في الإسلام لجولدزيهر، مجلَّة رابطة العالم الإسلاميّ، مكَّة المكرَّمة، تصدر عن إدارة الصحافة والنشر برابطة العالم الإسلاميّ، المجلّد ٧، العدد ٥، ١٣٨٩هــق/١٩٦٩م، ص١٥.

<sup>[</sup>٤] جولدتسيهر، العقيدة والشريعة في الإسلام، م.س، ص١٢.

<sup>[</sup>٥] انظر: م.ن، ص١١.



«وما من أحد يشك في تعدد مصدر الأصول التي استقى محمد منها معارفه، وكثيرًا ما جرى القول بتأثير اليهودية والنصرانية فيه...» الله

- جاء في دائرة المعارف البريطانية: «إنّ صورة اللّه التي تتداخل فيها صفات القوة والعدل والرحمة ذات صلة بالتراث اليهودي المسيحيّ، حيث استمدت منه بعد أن طرأ عليها بعض التعديلات، وكذلك تتصل بالوثنية التي كانت سائدة في شبه الجزيرة العربية» الله العربية العرب
- وجاء في موسوعة الحضارة التي أصدرتها هيئة اليونسكو: «الإسلام تركيب ملفَّق من اليهودية والنصرانية ورواسب الوثنية»".

#### - ثانيًا: نماذج من دراسات المستشرقين للعقيدة:

بحث المستشرقون المنظومة العقدية كلّها عند المسلمين من التوحيد إلى المعاد، ولا نتمكن في هذا البحث من عرضها بشكل كامل، ولكن سنأخذ منها بعض النماذج التي تدلل على المنهجية التي اعتمدها أغلب علماء الاستشراق في مقاربة الفكر العقدي عند المسلمين وإن كانت أكثر الأبحاث انصبت على الفكر السنيّ، وقلّما نرى أبحاثًا عقديّةً مرتبطة بالفكر الشيعي بشكل عام وبالإمامي بشكل خاص. ونذكر بعض النماذج التي تبيّن نظرة هؤلاء إلى العقيدة الإسلاميّة.

#### الإيان بالملائكة:

إدعاء «سورديل» أنّ الرسول أخذ مفهوم الملائكة وما لهم من أعمال من التقاليد الخيالية التي كانت سائدة في عصره آنذاك.

<sup>[</sup>۱] دائرة المعارف الإسلاميّة، م.س، المجلَّد ۱۱۱، ص۸۸.

<sup>[7]</sup> دائرة المعارف البريطانيّة، طبعة ١٩٧٨م، ج٩، ص٩١٣. (نقلاً عن: مرتضى، ملك غلام: دائرة المعارف الإسلاميّة بين الجهل والتضليل، ترجمة: محمَّد كمال علىّ السيّد، لا ط، لاهور (باكستان)، نشر: محمَّد زيد ملك، لا ت، ص١٩.

<sup>[</sup>٣] نقلاً عن: السمان، محمَّد بن عبد الله: "العقيدة وقضيَّة الانحراف"، مجلَّة الْأُمَّة، قطر، رئاسة المحاكم الشرعيَّة والشؤون الدينيَّة، العدد ٣٠، جمادى الآخرة ١٤٠٣هـق/ مارس ١٩٨٣م، ص٢٥.

# القرآن الكريم في الدراسات الاستشراقية



ثمّ ذهب «هنري ماسيه» إلى أبعد من ذلك فزعم أنّ عقيدة الملائكة المقربين (في الإسلام) قد أخذها محمد من اليهودية الأ

#### الإيان بالقضاء والقدر:

شكّك المستشرقون في هذه العقيدة المهمة جدًا عند المسلمين فجاء على لسان المستشرق «جبته»:

إنّ هذه العقيدة فكرة إسلاميّة خاصة وإنّ المحمدين يقومون بتعليمها إلى شبابهم على أنّهم لا يصيبهم إلا ما قدّر الله ودبّر بإرادته، هذا أساس دينهم منذ الأزل.

ثم زعموا أنّ الإسلام بهذه العقيدة كان سببًا في تخلف المسلمين عن ركب الحضارة، وكانت دعوة إلى التواكل والخمول والكسل وعدم السعي للعمل اعتمادًا على أن الله قدّر عليهم كل شيء وأنّه لن يصيبهم إلا ما كتب الله لهم، فهم نتيجة لهذا المعتقد مستسلمون الله المعتقد المعتمد ال

<sup>[</sup>۱] فؤاد، عبد المنعم: من افتراءات المستشرقين على الأصول العقديَّة في الإسلام عرض ونقد، ط۱، الرياض، مكتبة العبيكان، ۲۰۰۱م، ص۱۱۱-۱۱۱.

<sup>[7]</sup> انظر: فؤاد، عبد المنعم: من افتراءات المستشرقين على الأصول العقديَّة في الإسلام عرض ونقد، ط١، الرياض، مكتبة العبيكان، ٢٠٠١م، ص٢٥١-٢٥١.



## المطلب الرابع: المستشرقون ودراسة الفقه الإسلاميّ:

من أبرز المستشرقين الذين كتبوا في الفقه- المستشرق: «جوزيف شاخت» ١٩٠٢ - ١٩٧٠-كما تقدم-، ومن المعروف بأنّه حاول أن يأتي بنظرية جديدة في أسس الفقه الإسلاميّ، ونشر لبيانها كتب ومقالات عدّة؛ بالإنجليزية، والفرنسية، والألمانية، ووضع كتاب (المدخل إلى الفقه الإسلاميّ) لهذا الغرض، وإن كان كتابه؛ (أصول الشريعة المحمدية) يعدُّ من أشهر مؤلفاته على الإطلاق، كما عبَّر عنه المستشرق «جب» بأنّه (سيصبح أساسًا في المستقبل لكل دراسةٍ عن حضارة الإسلام وشريعته، على الأقل في العالم الغربي)، وقد أثَّرت نظريات (شاخت) تأثيرًا بالغًا على جميع المستشرقين تقريبًا؛ مثل: (أندرسون)، و(روبسون)، و(فيتزجرالد)، و(كولسون)، و(بوزورث)؛ كما أن لهذه النظريات تأثيرًا عميقًا على مَن تثقفوا بالثقافات الغربيّة من المسلمين. المسلمين. المنافق الغربيّة من المسلمين. المنافق المسلمين المنافق الغربيّة من المسلمين. المنافق الغربيّة من المسلمين. المنافق الغربيّة من المسلمين. المنافق المناف

«فكتاب شاخت يحاول أن يقلع جذور الشريعة الإسلاميّة، ويقضي على تاريخ التشريع الإسلاميّ قضاءً تامًا... فهو يزعم أنّه «في الجزء الأكبر من القرن الأول لم يكن للفقه الإسلاميّ - في معناه الاصطلاحي- وجودٌ كما كان في عهد النبيّ، والقانون - أي الشريعة - من حيث هي هكذا كانت تقعُ خارجةً عن نطاق الدين، وما لم يكن هناك اعتراض ديني أو معنوي روحي على تعامل خاصٍّ في السلوك؛ فقد كانت مسألة القانون تمثّل عملية لامبالاة بالنسبة للمسلمين؛ حيث صرَّح «شاخت» بأنّه «من الصعوبة اعتبار حديثٍ ما من الأحاديث الفقهية صحيحًا بالنسبة إلى النبيّ» الله النبيّ» الله النبيّ

وبالإضافة لذلك يحاول جمهور المستشرقين نفي أي قيمة علمية للفقه والفقهاء المسلمين، بل يتهمون الفقه الإسلاميّ بأنّه قد استعان بالفقه الروماني وتأثّر به تأثّرًا

<sup>[</sup>۱] زناتي، أنور محمود: "من مجالات الدراسات الاستشراقيّة.. الفقه الإسلاميّ". (نقلاً عن: موقع www.alukah.net).

<sup>[7]</sup> انظر: الأعظمي، مناهج المستشرقين في الدراسات العربيَّة الإسلاميَّة، م.س، ص٦١-١١٠.

# القرآن الكريم في الدراسات الاستسژاقيةً



كبيرًا، وقد أشار «جولدتسيهر» في عديد من أبحاثه إلى التشابه الكبير بين الفقه الإسلاميّ والقانون الروماني، وتأثره كذلك بالتلمود اليهودي أ

ويقول «يوسف شاخت» عن مكانة الشريعة في الإسلام: «إنّ القانون (الشريعة) تقع إلى حدٍ كبير خارج نطاق الدين» الله المناه الله عنه المناه ال

والفكرة الأساس التي يريدها «شاخت» هي إبعاد النظرة التأصيلية للفقه واعتبار ما يسمى فقه أو شريعة هي أمور وجدت بعد النبيّ لدواع كثيرة؛ منها: التمدّد الإسلاميّ؛ ما استدعى وجود قوانين صُبغت بالصبغة الإسلاميّة واضطر العلماء أن يضعوا لها أحاديث نسبوها إلى النبيّ وهذا يعني الشطب الكلي للتراث الفقهى للمسلمين.

# المطلب الخامس: المستشرقون ودراسة اللغة العربيّة وآدابها:

هناك لائحة كبيرة من أسماء المستشرقين الذين تخصّصوا في اللغة العربيّة وآدابها، أمثال «هاملتون جب»، وكذلك «ماسينيون»، «سلفستر دي ساسي»، الذي أسّس «مدرسة اللغات الشرقيّة الحية» في باريس، وكانت «قبلة» المستشرقين في ذلك الزمن، ومن خلال اهتمام المستشرقين باللغة العربيّة وآدابها نادى بعضهم بالاهتمام باللهجات المحلية، بل إنّ بعض المستشرقين كه لويس ماسينيون وغيره نادوا بكتابة اللغة العربيّة بالأحرف اللاتينية. اللهجات العربيّة بالأحرف اللاتينية. اللهجات العربيّة بالأحرف اللاتينية.

[۲] شاخت، يوسف: مدخل إلى الفقه الإسلاميّ، ترجمة: حمادي ذويب، مراجعة: عبد الحميد الشرفي، ط١، بيروت، دار المدار الإسلاميّ، ٢٠١٨م، ص١٩٩.

<sup>[</sup>١] انظر: الحاجّ، نقد الخطاب الاستشراقيّ، م.س، ص٤٤٥.

<sup>[7]</sup> أصدرت فرنسا عام ٢٠٠٠م قرارًا حقَّقت به رغبة المستشرق ماسينيّون، الذي تمنَّى في سنة ١٩٢٩م أن تحلّ الحروف اللاتينيّة محلّ الحروف العربيَّة. والقرار الفرنسيِّ يُلزم متعلِّمي العربيَّة بكتابتها بالحرف اللاتينيِّ. والمحزن أنَّ الاعتراض على القرار الفرنسيِّ الأخير إمَّا جاء من رجلٍ فرنسيِّ لا من مسؤولِ عربيّ.كان ماسينيّون مستشارًا في وزارة المستعمرات الفرنسيَّة، وكان واعيًا جدًّا بأنَّ إحلال الحرف اللاتينيِّ محلّ الحرف العربيِّ يؤدِّي لا محالة إلى تقويض الثقافة العربيَّة. ومن قبل ماسينيّون كان على رأس إدارة دار الكتب في مصر شخصٌ يدعى كارل فولرس K. Vollers سؤلت له نفسه أن يحرم العرب من كنوز دار الكتب وغيرها، فكان



وهناك دوريات مثيرة تصدر في الولايات المتحدة الأمريكية وفي أوروبا، تتخصص في الأدب العربي أو الدراسات العربية؛ فهناك مثلًا: (المجلة الدورية للدراسات العربية Digest مجلة المختار في دراسات الشرق الأوسط Arab Studies Quarterly التي بدأتْ في الصدور منذ ست سنوات، ومجلة آداب of Middle East Studies التي بدأتْ في الصدور منذ ست سنوات، ومجلة آداب الشرق الأوسط أدبيات) (Middle East Literature) (Literary Articles)، التي تتعاون في إصدارها جامعة «أكسفورد» البريطانية، وجامعة «داكوتا» الشمالية بالولايات المتحدة الأمريكية، وبدأت في الصدور منذ عام ١٩٩٦م١١.

## أولًا: أهم الجهود الاستشراقيّة القديمة في دراسة اللغة العربية:

ولمعرفة حجم الدراسات التي قام بها علماء الاستشراق في مختلف مدارسهم في مجال اللغة العربية، لا بد أن نلحظ هذه المحطات الرئيسة لدراسة اللغة العربية.

- لقد بدأت الدراسات الشرقيّة الإسلاميّة بتعلم العربيّة ولغات شرقية أخرى لأغراض تبشيرية، بهدف تنصير المسلمين ذوى اللسان العربي، وتأليف أدبيات ناقدة للقرآن.
- في عام ١١٤٣ م أعد روبرت آينيت Kennet Robert بمساعدة آخرين ترجمة لاتينية للقرآن كي ما يفندها نقدًا بيير رئيس دير كلوني الفرنسي. Peter di Cluny
- في إسبانيا تحديدًا في طليطلة Toledo كان الإيطالي جيراردو دي آريمونا (١١٨٧-١١١٤) di Gerardo Cremona بارعًا في دراسة العربية.
- وفي فرنسا اقترح بيير دوبوا Pierre DuBois) ١٣١٢-١٣٥٠) تأسيس مستعمرات أوروبية في فلسطين لأغراض التبشير بين العرب.

يطالب بنبذ الحروف العربيَّة واستعمال الحروف اللاتينيَّة. ومثله المستشرق الإنكليزيِّ سلدون ولمور وغيرهم، وللأسف بعض الشخصيَّات العربيَّة نادت بذلك من أمثال عبد العزيز باشا فهمي، وسعيد عقل، وعثمان صبري.

<sup>[</sup>۱] سمايلوفيتش، أحمد: فلسفة الاستشراق وأثرها في الأدب العربي المعاصر، لا ط، القاهرة، لا ن، لا ت، ص٦٦٨.

## القرآن الكريم في الدراسات الاستسژاقيةً



- أمّا في بريطانيا القرن الثالث عشر الميلادي؛ فقد شجّع الفرنسيسكاني روجر بيكون Bacon Roger على تعلّم اللغات الشرقيّة -واللغة العربيّة بالأخص- لأسباب غير تبشيرية. وأول مبرراته لتعلم اليونانية والعبريّة والعربيّة يكمن في أنّها «دراسات تبلغ الكمال في الحكمة».
- أمّا في فرنسا القرن السادس عشر فقد ظهر المستعرب والمستشرق جيولوم بوستل Giullaume Postel الذي كان قد درس في باريس وتعلّم العربيّة والعثمانية في بلاد المشرق. وفي عام ١٥٣٩ أخرج إلى النور مؤلفه الهام في «أجرومية اللغة العربية».
- في القرن السادس عشر كانت هولندا تستعدّ لتصبح أهم مركز لدراسة اللغة العربيّة على يد نيكولاس آلينداروس Nicolas Clendarus -1890 Nicolas Clendarus. الذي حوّل اهتمامه من اللاهوت إلى تعلّم اللغات.

إنّ معرفة اللغة العربيّة في أوروبا العصور الوسطى كانت عَثّل نقطة انطلاق نحو التنافس العقديّ مع الإسلام. أي أنّ بداية الدراسات الشرقيّة كانت مبنيّة على صراع مع الإسلام، وتنافس سياسي، ولا يزال كلاهما يلقى دعمًا من بعض المستشرقين إلى يومنا هذالاً.

#### ثانيًا: أهداف دراسة اللغة العربيّة عند المستشرقين:

هناك أهداف متعدّدة ودوافع لدراسة اللغة قد تكون كل أهداف الحركة الاستشراقيّة الاقتصادية، السياسية، الدينية، وغير ذلك تكاد تجتمع في دراسة هذه اللغة. وأحاول الإشارة إلى بعض هذه الأهداف وباختصار.

وأمّا الأهداف الاقتصادية والسياسية، ففي ذلك يقول وليام بدويل (١٥٦١ ـ ١٦٣٢) في سياق ترغيبه في تعلم العربية: «إنّها هي لغة الدين الوحيدة وأهم لغة للسياسة والعمل من الجزائر السعيدة إلى بلاد الصين» السياسة والعمل من الجزائر السعيدة إلى بلاد الصين» السياسة والعمل من الجزائر السعيدة إلى بلاد الصين المجلسة والعمل من الجزائر السعيدة المجلسة والعمل من المجلسة والعمل من الجزائر السعيدة المجلسة والعمل من العمل من المجلسة والعمل من المجلسة والعمل من المجلسة والعمل من العمل من المجلسة والعمل من العمل من المجلسة والعمل من المجلسة والعمل من المجلسة والعمل من المجلسة والعمل من العمل من المجلسة والعمل من العملسة والعملسة والعمل من المجلسة والعمل من المجلسة والعمل من الع

<sup>[</sup>۱] انظر: الليثي، ياسر عبد الرحمن: اللغة العربيَّة ودراسات الاستشراق الإسلاميَّة، مجلَّة التسامح وزارة الأوقاف والشؤون الدينيَّة، سلطنة عمان، العدد ۱۷، شتاء ۱٤۲۸هــق/۲۰۰۷م، ص۳-٦.

<sup>[</sup>۲] عمايرة، إسماعيل: المستشرقون والمناهج اللغويَّة، ط٢، عمان، دار حزين، ١٩٩٢م، ص٢٢.



وأما التنصير فهو ذو علاقة وثيقة بالاستشراق، بل إنهما توأمان يصعب التفريق بينهما كثيرًا وبخاصة في بداية نشأتهما، فقد كان علماء الكنيسة المسيحيّة هم أول من اعتنى بدراسة اللغة العربيّة وتعلّمها.

فأول مؤسس لكرسي الاستشراق في جامعة أكسفورد هو رئيس الأساقفة واسمه «لود»، كان ذلك في سنة (١٦٣٦). وكان من أهداف أول جالس على كرسي اللغة العربيّة في كمبردج في السنة نفسها أن يعد مشروعًا لتفنيد القرآن، كما كان من أهداف هذا الكرسي أيضًا تمجيد الله بتوسيع حدود الكنيسة، والدعوة إلى الديانة المسيحيّة بين هؤلاء الذين يعيشون في الظلمات!

ويقول جيوم بوستل (ت ١٥٨١ م) أول من شغل كرسي اللغة العربيّة في «الكوليج دي فرانس» في باريس عن اللغة العربيّة «إنّها تفيد بوصفها لغة عالمية في التعامل مع المغاربة والمصريين والفرس والأتراك والتتار والهنود، وتحتوي على أدب ثري، ومن يجيدها يستطيع أن يطعن كل أعداء العقيدة النصرانية بسيف الكتاب المقدس»"!

وأما الأهداف اللاهوتية فخلاصتها أنّ للغة العربيّة أهمّيّة كبيرة من هذه الناحية تتمثل في أنّها -ببقائها حيّة وبأصلها السامي- تساعد على فكّ طلاسم نصوص العهدين القديم والجديد وفهمها يقول يوهان فوك عن المستشرقين الذين معظمهم من اللاهوتيين: «لم يدرسوا اللغة العربيّة لقيمتها الأدبية أو للتعمّق في تاريخ الإسلام أو لدرس تطوّر الأدب عند المسلمين، بل لاستعمالها وسيلة لدرس العهد القديم واللغة العبرانية» العبرانية.

ولم يخلُ الاستشراق والاهتمام باللغة العربيّة من أهداف علمية وثقافية خالصة؛ لأنّ المسلمين ظلّوا متقدّمين وأساتذة العالم من القرن التاسع الميلادي إلى القرن الرابع عشر، فقد كان من يرغب من الغربيّين في العلم أو الفنّ أو الأدب أو الفلسفة ييمّم شطر الشرق وهناك شواهد كثيرة على ذلك.

<sup>[</sup>۱] مدكور، عبد الحميد: نظرات في حركة الاستشراق، لا ط، القاهرة، دار الثقافة العربيَّة، ١٩٩٠م، ص٣٩.

<sup>[7]</sup> الجبرى، الاستشراق وجه للاستعمار الفكريّ، م.س، ص٣٠.

# المبحث الثالث 🕊

دوافع المستشرقين لدراسة القرآن الكريم





قد كان للقرآن الكريم مركزًا جوهريًا في الدراسات الاستشراقيّة التي بدأت بترجمته لأهداف دينية معادية؛ مثل ترجمته الأولى إلى اللغة اللاتينية التي أشرف عليه (بيتروس فينيرا بيليس) الملقّب بـ (بطرس المبجل) رئيس دير (كلوني) وسيأتي الكلام عن هذه الترجمة وغيرها.

والذي يطالع حجم الدراسات الاستشراقيّة عن القرآن الكريم، وتنوع هذه الدراسات التي اشتملت في بعض الأحيان على بعض الأبحاث التي لم يتعرّض لها المسلمون أنفسهم، يعرف مدى اهتمام هؤلاء بالقرآن الكريم وجعله على رأس الأولويات التي شغلت بالهم وتفكيرهم، ولعل المستشرقين قد أدركوا أهمية القرآن بل خطورته على أفكارهم ومعتقداتهم اللاهوتية، بعد ترجمتهم له؛ ما دفعهم لدراسته ونقده.

«ومن خلال استقراء متنوع الجهود الاستشراقيّة في الدراسات القرآنيّة؛ فإنّ أهم أعمالهم تدور حول الموضوعات التالية بحسب أهميتها عندهم، أو بحسب ما أنتجوه فيها:

١. تأريخ القرآن الكريم، وكل ما يتعلق بأسباب نزوله، وتأريخ سوره، ومكيّه ومدنيه، وقراءاته ولهجاته، وكتابته وتدوينه، وما دار في هذا الفلك من رأي، أو فكرة أو نظرية.

7. ترجمة القرآن إلى مختلف اللغات العالمية والألسن الحيّة، ترجمة حرفية أو تفسيرية أو لغوية، جزئية وكلية.

٣. نشر ما كتب عن القرآن وما ألّف فيه، وتحقيق النصوص القديمة في آثاره، والتدوين والفهرسة بمختلف الأصناف» ١١٠.

فلماذا اهتم المستشرقون بدراسة القرآن الكريم؟ وبعبارة أخرى ما هي الدوافع الرئيسة وراء هذا الاهتمام البالغ واللافت في دراسة القرآن.

<sup>[</sup>١] الصغير، المستشرقون والدراسات القرآنيَّة، م.س، ص٧.

# القرآن الكريم في الدراسات الاستسثرا قيةً



إنّ معرفة الأسباب والدوافع وراء دراستهم تكشف لنا عن أسباب اختيارهم لبعض المناهج التي استخدموها في دراسة القرآن الكريم.

فهناك دوافع عدّة للبحث الاستشراقي في القرآن نذكر منها:

## المطلب الأوّل: الدافع الديني:

بعد أن ترجم رجال الكنيسة القرآن واطلعوا على ما فيه من أفكار ومعتقدات، وجدوا أنّ ما جاء في هذا الكتاب فيه إبطال واضح وصريح لأسس الاعتقاد الذي يقوم عليه الإيمان المسيحيّ أي: (التثليث، الصلب، الفداء)، قال تعالى: ﴿ لَقَدْ صَاعَفُرُ اللَّهُ مَا لَيْكُ اللَّهُ وَاحِدُ أُو إِن صَاعَفُرُ اللَّهُ مَا يَقُولُونَ لَيَمَسَّنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا مِنْهُمُ عَذَابُ أَلِيمُ لَهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّه

وقال -تعالى- ردًا على فكرة صلب السيد المسيح: ﴿ وَقَوْلِهِمْ إِنَّا قَنَلْنَا ٱلْمَسِيحَ عِيسَى ٱبْنَ مَرْيَمَ رَسُولَ ٱللَّهِ وَمَا قَنَلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَكِن شُيِّه لَهُمْ وَإِنَّ ٱلَّذِينَ ٱبْنَ مَرْيَمَ رَسُولَ ٱللَّهِ وَمَا قَنَلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَكِن شُيِّه لَهُمْ وَإِنَّ ٱلَّذِينَ ٱلْذِينَ ٱلْمَالَمُ وَمَا قَنَلُوهُ يَقِينَا ﴾ المَّنَا الله اللهُ الل

فالقرآن أبطل بشكل واضح عقيدة التثليث، والصلب للسيد المسيح وغير ذلك من اعتقادات، وهذا دفع المستشرقين وبالأخص رجال اللاهوت المسيحيّ للدراسة القرآن الكريم، أولًا: لحماية العقائد المسيحيّة لكي لا يتأثر أتباع الديانة المسيحيّة أنفسهم بأفكار القرآن، ثانيًا: إقناع المسلمين ببطلان أفكارهم وعقائدهم من خلال إضعاف المصدر الأول لعقيدتهم وهو القرآن وإبطال وحيانية القرآن والقول إنّه من صنع محمد وعند ذلك يتمكّن علماء اللاهوت من التبشير بالدين المسيحيّ وإقناع المسلمين به، ولذا استخدموا من أجل ذلك وسائل وأساليب ومناهج للوصول إلى هذه الغاية المحددة، من قبيل تطبيق نظرية «النقد الأعلى»

<sup>[</sup>١] سورة المائدة، الآية ٧٣.

<sup>[</sup>٢] سورة النساء، الآبة ١٥٧.



على القرآن وهي النظرية التي طبقها علماء اللاهوت في أمريكا على الإنجيل والتوراة.

فالدافع الديني يعتبر من أهم الدوافع لدراسة القرآن الكريم وعلومه ولذا يُعتبر القرآن المجال الخصب لهؤلاء المستشرقين وبالأخص لعلماء اللاهوت المسيحيّ في الدرجة الأولى؛ لأنّهم يريدون من خلال دراساتهم المختلفة تحطيم المسلمات التي يؤمن بها المسلمون أو تشويهها، وفي الوقت ذاته الحيلولة دون تأثّر الغرب المسيحيّ واقتناعه بالقرآن الكريم.

وهذا الدافع الديني جعل الكنيسة تشن حملة واسعة ضد القرآن الكريم بشكل خاص، وشخص النبيّ والإسلام بشكل عام، وكان لهذه الحملة أشكال متعدّدة من الافتراءات على القرآن الكريم وعلى الرسول الأعظم؛ منها:

- إنّ حقيقة الوحي الإلهي ما هي إلا نوبات من الصرع، أو مجموعة من الأوهام والخيالات الخاصة بالرسول.
- الترويج لفكرة أنّ النبيّ استقى تعاليم القرآن من كتب اليهود والنصارى الميقول بعض الباحثين «إنّ السبب الأوّل لحقد المستشرقين على القرآن وإصرارهم على أنّه من كلام محمد وليس من عند الله وكلامه هو أنّ القرآن اتهم أتباع التوراة والإنجيل بتحريفهما، ولذلك زعموا أنّ محمدًا الله المعارفه في إنشاء القرآن من هذين الكتابين؛ قصصًا وأخبارًا وأحكامًا؛ كما أنّ القرآن من ناحية أخرى ينكر الأسس الثلاثة التي تقوم عليها مسيحيّتهم؛ وهي «التثليث والصلب والفداء» الله المعارفة التي تقوم عليها مسيحيّتهم.
- تكذيب الأفكار والمعتقدات الإسلاميّة بمجرد مخالفتها للمسيحية يوضح (مونتغمري وات) الموقف الكنسي من القرآن والإسلام قائلًا «لقد سيطرت مفاهيم الكتاب المقدس خلال القرون الوسطى على نظرة الأوروبيين عن

<sup>[</sup>۱] انظر: العاني، عبد القهَّار: الاستشراق والدراسات القرآنيَّة، لا ط، بغـداد، مطبعة العاني، ١٩٧٣م، ص١٠.

<sup>[7]</sup> جمال، أحمد محمَّد: مفتريات على الإسلام، ط٣، القاهرة، مؤسَّسة دار الشعب، ١٩٧٥م، ص١٢.

# القرآن الكريم في الدراسات الاستسراقية



الطبيعة، والله، والإنسان، بحيث لم تمكنهم من أن يتصوّروا أنّ هناك طريقًا بديلة للتعبير عن هذه العلاقة، وكانت النتيجة أن حُكم على تعاليم الإسلام بالكذب حين اختلفت مع المسيحيّة الله.

• القول إنّ الإسلام لم يكن سوى هرطقة مسيحيّة وإنّ الإسلام كان أسوأ من ذلك، وبالإمكان اعتبار المسلمين وثنيين، ولقد جاءت نواة الاعتقاد المسيحيّ في هذا الصدد من أنّه ما دام محمد لم يكن رسولًا، وما دام قد أقام دينًا، فلا بدّ إذن من أنّه شجع الشر، وبذلك فإنّه يجب أن يكون أداة للشيطان؛ وبهذه الطريقة وضع الإسلام على طرفي نقيض مع المسيحيّة» السيحيّة.

## المطلب الثاني: الدافع الاستعماريّ:

لا تخفى الصلة بين الاستشراق والاستعمار، فالتراث الاستشراقي بمثابة دليل للاستعمار من أجل فرض السيطرة الاستعمارية على الشرق وإخضاع شعوبه وإذلالها والهيمنة عليهاتا.

ولكي يصل الاستعمار إلى أهدافه التوسعية لا بدّ أن يضعف عقيدة الشعوب، لأنّ قوة الشعوب بسبب معتقداتها، والقرآن الكريم يشكل المصدر الأساس لعقيدة المسلمين، فلذا كان لا بدّ من المرور عبره والتشكيك في منظومته الفكرية، وأصوله الاعتقادية، ومبانيه الأخلاقية، ولا أقل التقليل من قيمتها.

## تشويه مفهوم الجهاد في دراسات المستشرقين:

ومن هنا تناول المستشرقون العديد من المفاهيم والموضوعات القرآنيّة الرئيسة؛

<sup>[</sup>۱] وات، مونتغمري: تأثير الإسلام على أوروبا في العصور الوسطى، لا ط، الموصل، لا ن، ١٩٨٢م، ص١١٩٠.

<sup>[</sup>۲] م.ن، ص۱۲۳.

<sup>[</sup>٣] انظر: زقزوق، الاستشراق والخلفيَّة الفكريَّة، م.س، ص٥.

< \$ h

وبالأخص التي تواجه حركتهم الاستعمارية، وكان أوّل ما تناوله المستشرقون -بوابة المستعمر الكبرى- «مفهوم الجهاد» في القرآن الكريم هذا الجهاد الذي أكّده القرآن في تضاعيف آياته فبلغت آيات الجهاد والنفير والقتال في القرآن الكريم (٧٠ آية)، وحاول هؤلاء تشويه هذا الجهاد المقدس وقاموا بتصويره تصويرًا سيئًا، وكان هدفهم واضعًا وهو: إضعاف روح المقاومة والدفاع عن الدين والنفس والأرض... فاعتبروا الإسلام عقيدة سيف، وكان جون هيجل المقول: «كان الإسلام دامًًا، وسيبقى دامًا، وين السيف، لأنّه لا يمكن العثور على أيّ فكرة للحب في القرآن» المقدن السيف، لأنّه لا يمكن العثور على أيّ فكرة للحب في القرآن» المقدن المسيف، لأنّه لا يمكن العثور على أيّ فكرة للحب في القرآن» المقدن المسيف، لأنّه لا يمكن العثور على أيّ فكرة للحب في القرآن المسيف، لأنّه لا يمكن العثور على أيّ فكرة للحب في القرآن المسيف، لأنّه لا يمكن العثور على أيّ فكرة للحب في القرآن المسيف، لأنّه لا يمكن العثور على أيّ فكرة للحب في القرآن المسيف، لأنّه لا يمكن العثور على أيّ فكرة للحب في القرآن المسيف، لأنّه لا يمكن العثور على أيّ فكرة للحب في القرآن المسيف، لأنّه لا يمكن العثور على أيّ فكرة للحب في القرآن المسيف، لأنّه لا يمكن العثور على أيّ فكرة للحب في القرآن المسيف، لأنّه لا يمكن العثور على أيّ فكرة للحب في القرآن المسيف، لأنّه لا يمكن العثور على أيّ فكرة للحب في القرآن المسيف، لأنه لا يمكن العثور على أيّ فكرة للحب في المسيف، لأنه لا يمكن العثور على أيّ فكرة للحب في المسيف، لأنه لا يمكن المسيف، لأنه لا يمكن العثور على أيّ فكرة للمسيف، لأنه لا يمكن العثور على أيّه فكرة للمسيف، لأنه لا يمكن العثور على أيّه لا يمكن العثور على أيّه لا يمكن المسيف، لأنه لا يمكن العثور على المسيف، للمسيف المسيف، لأنه لا يمكن المسيف، لأنه لا يمكن العثور على أيّه لا يمكن المسيف، لأنه لا يمكن المسيف، لأنه لا يمكن المسيف، لأنه لا يمكن المسيف، لأنه المسيف، لأنه المسيف، لأنه المسيف، لأنه المسيف، لمنه المسيف، لأنه المسيف، لمنه المسيف،

وهناك دراسات كتبها المستشرقون عن نقد موضوع الجهاد في الإسلام، نذكر منها:

- «الحرب المقدّسة: الحملات الصليبيّة وأثرها على العالم اليوم» للمستشرقة البريطانية كارين آرمسترونغ Karen Armstrong الطبعة العربيّة للكتاب: ترجمة: سامي الكعكي، (بيروت، دار الكتاب العربي، ٢٠٠٥م).

ـ «الجهاد من أجل القيصر» للمستشرق النمساوي شتيفان كرويتسر.

ـ المستشرق البريطاني ويليام مونتغمري وات William Montgomery Watt المحتشرة ويليام مونتغمري والسلامة المحتشرة ال

<sup>[</sup>۱] جورج فيلهلم فريدريش هيغل (Georg Wilhelm Friedrich Hegel) (۱۷۷۰-۱۸۳۱م): فيلسوف ألماني ولد في شتوتغارت في المنطقة الجنوبيَّة الغربيَّة من ألمانياً. يعتبر هيغل أحد أهم الفلاسفة الألمان، حيث يعتبر أهم مؤسِّسي المثاليَّة الألمانيَّة في الفلسفة في أواخر القرن الثامن عشر الميلاديّ. طوَّر المنهج الجدلي الذي أثبت من خلاله أنَّ سير التاريخ والأفكار يجري بوجود الأطروحة ثمَّ نقيضها ثمَّ التوليف بينهما. كان هيغل آخر بناة «المشاريع الفلسفيّة الكبرى» في العصر الحديث. كان لفلسفته أثرٌ عميقٌ على معظم الفلسفات المعاصرة. لمزيدٍ من التفاصيل حول حياة هيغل وفلسفته، انظر: طرابيشي، جورج: معجم الفلاسفة، طم، بيروت، دار الطليعة، ۲۰۱م، ص۷۲۰-۷۲۵.

<sup>[</sup>۲] الزيادي، محمَّد فتح الله: ظاهرة انتشار الإسلام وموقف بعض المستشرقين منها، ط١، طرابلس الغرب، الجماهيريَّة العربيَّة الليبيَّة، ١٩٨٣م، ص١١٧.

<sup>[</sup>٣] انظر: التميمي، حيدر قاسم مطر: الجهاد الإسلاميّ في الدراسات الاستشراقيَّة دراسة تحليليَّة نقديَّة، مجلَّة دراسات الستشراقيَّة، تصدر عن المركز الإسلاميّ للدراسات الاستراتيجيَّة التابع للعتبة العبَّاسيَّة المقدَّسة، العدد١٠، السنة الرابعة، شتاء / ١٤٠٨م / ١٤٣٨هــ

# القرآن الكريم في الدراسات الاستسثرا قيةً



والدافع إلى هذا التشكيك خصوصًا في موضوع الجهاد:

- الخوف من سيطرة الإسلام على عالم الغرب المسيحيّ.
- الرغبة الجامحة والحلم القديم الجديد في السيطرة على الشرق، ونهب ثرواته.

يقول الوزير البريطاني السابق «جلادستون» في سياق كلامه عن أسباب الحملة التي شُنت على القرآن الكريم ولا تزال تُشن وبأساليب مختلفة: «ما دام هذا القرآن موجودًا، فلن تستطيع أوروبا السيطرة على الشرق، ولا أن تكون هي نفسها في أمان» أ.

وقد رد بديع الزمان النورسي على مقالة «جلادستون» بقوله: «أقسم بالله إنّني سأكرّس نفسي للقرآن باذلًا حياتي مهما كانت مكائد الوزير البريطاني القذرة»، ويقصد به وزير المستعمرات البريطاني غلادستون الذي قال آنذاك: «طالما أنّ القرآن مع المسلمين فسيبقون في طريقنا ولذلك يجب علينا أن نبعده عن حياتهم» ألا

وقال أيضًا: «لأبرهننّ للعالم بأنّ القرآن شمس معنوية لا يخبو سناها ولا يمكن إطفاؤها»، فجعل القرآن محور حياته والنهضة بالمسلمين وجهته، وكان من آثار ذلك أنّه توجّه إلى إسطنبول وعرض على السلطان عبد الحميد إنشاء جامعة في شرق الأناضول باسم مدرسة الزهراء تكون ميدانًا لتدريس العلوم الدينيّة والشرعية

<sup>[</sup>۱] وليام إيوارت غلادستون (William Ewart Gladston) (۱۸۹۸-۱۸۰۹): سياسّي بريطانيّ، توليّ رئاسة الوزراء في بريطانيا أربع مرَّات. في عام ۱۸۸۲م -أثناء وزارته الثانية- غزت بريطانيّا مصرّ. كان واحدًا من أشهر القادة السياسيّين البريطانيّين في أوائل القرن التاسع عشر. كان قائدًا علمانيًّا بارزًا في كنيسة إنكلترا، وألّف كتبًا عدَّة في اللاهوت. (انظر: https://ar.wikipedia.org/).

<sup>[</sup>٢] بشير، مشتاق: تطوُّر الاستشراق البريطانيّ، لا ط، بغداد، جامعة بغداد، ٢٠٠١م، ص٥٤.

<sup>[7]</sup> سعيد النورسي (Said Nursi) المعروف بـ «بديع الزمان النورسي» (Bediüzzaman Said Nursi) (١٩٦٠-١٩٦٠م): عالًم مسلمٌ كرديٌّ من عشيرة أسباريت. أحد أبرز علماء الإصلاح الدينيّ والاجتماعيّ في عصره. ولد في قرية نورس ببلاد الأكراد في فترة «الخلافة العثمانيَّة». له مؤلِّفات عدَّة، منها: رسائل النور، المثنويّ العربيّ النوريّ، إشارات الإعجاز في مظان الإيجاز، الكلمات، اللمعات، المتعاعات، المكتوبات، المحاكمات، ومؤلِّفات كثيرة غيرها. (انظر: الكيلانيّ، جمال الدين فالح؛ الصميدي، زياد حمد: بديع الزمان سعيد النورسي قراءة جديدة في فكره المستنير، لا ط، القاهرة، دار الزنبقة، ٢٠١٣م).

<sup>[</sup>٤] الجهنيّ: الموسوعة الميسرَّة في الأديان والمذاهب والأحزاب، م.س، ج١، الفصل السادس، حركة طلاب النور(النورسيّة)، ص٣٢٧.



معًا ليقدم النموذج الذي ينهض به المسلمون ممّا كانوا فيه من حال تخلّف ١١٠.

وكتب النورسي «رسائل النور» وتبلغ رسائله مئة وثلاثين رسالة وتقع في تسعة مجلدات هي: الكلمات والمكتوبات واللمعات والشعاعات وإشارات الإعجاز والمثنوي العربي النوري والملاحق وصيقل الإسلام وسيرة ذاتية ووُضع للرسائل جزء عاشر بمثابة فهرس تحليلي عام.

وقد عرّف الأستاذ النورسي رسائل النور فبيّن أنّها «برهان باهر للقرآن الكريم وتفسير قيّم له وهي لمعة براقة من لمعات إعجازه المعنوي، ورشحة من رشحات ذلك البحر وشعاع من تلك الشمس وحقيقة ملهمة من كنز علم الحقيقة وترجمة معنوية نابعة من فيوضاته» الله المعنوية نابعة من فيوضاته المعنوية بالمعنوية المعنوية الم

## ثالثًا: الدافع العلميّ:

إنّ ما تقدم من دوافع لا يمنع من ظهور الدافع العلمي، هذا الدافع الذي سعت إليه قلة قليلة من المستشرقين إذا ما قيسوا بالجمهور منهم أناء البحث في القرآن الكريم ودراسته أخطاء طبيعية.

ولكن بشكل عام تهدف الدراسات الاستشراقيّة للقرآن الكريم وعلومه بالدرجة الأولى إلى زعزعة عقيدة المسلم، وتشكيكه في أمهات الكتب الإسلاميّة، من خلال مناهجهم -المزعومة- التي لا تحتكم إلى المنهج العلمي الرصين.

<sup>[</sup>۱] انظر: جرَّار، مأمون فريز: في ظلال رسائل النور، ط١، المملكة الأردنيَّة الهاشميَّة، دار المأمون، ٢٠١٢م، ص٤٠.

<sup>[</sup>۲] م.ن، ص۳۰-۳۱.

<sup>[</sup>٣] هناك مستشرقون متعصِّبون وخطرون على الإسلام مرَّت أسماء بعضهم، أمثال: المستشرق المجريّ «جولدتسيهر»، الإنكليزيّ «بودليّ»، الفرنسيّ «لامنس»، و«زويمر»، و«ماكدونالد»، و«جوستفاف فون جرونيّاوم»، وغيرهم. وهناك مستشرقون منصفون، أمثال: المستشرقة الإيطاليَّة «لورا فاغليري»، المستشرق السويسريّ «روجيه دو باسكويه»، المستشرق الفرنسيّ «موريس بوكاي»، المستشرق الألمانيّ «جوته Goethe»، المستشرق الألمانيّ «جوته المستشرق البريطانيّ «توماس كارلايل Th. Carlyle»، المستشرقة الألمانيّة «زيغريد هونكة (سيجريد هونكه)»، المستشرق المجريّ «جيولا جرمانوس»، و الشاعر الفرنسيّ المعروف «لامارتين»، وغيرهم. وهناك مستشرقون مهتدون، أيْ اهتدوا إلى نور الإسلام، أمثال: المستشرق الفرنسيّ «ميشو-بللر»، المستشرق السويسريّ «جوهن لويس بوركهارت»، المستشرق الألمانيّ «فريتس كرنكوف»، المستشرق المجريّ «عبد الكريم جرمانوس»، وغيرهم. ولكنَّ استقراعًا سريعًا للموسوعات التي كُتبت عن حياة المستشرقين -كموسوعة المستشرقين لعبد الرحمن بدوي، أو موسوعة نجيب العقيقي، أو غيرهما- يُظهِر الني مؤلاء المنصفين فضلًا عن المهتدين هم قلَّة قليلة إذا قيست إلى جمهور المستشرقين.

# القرآن الكريم في الدراسات الاستسثرا قيةً



ولكي تتضح -ولو بصورة إجمالية- آراء هؤلاء تجاه القرآن نعرض بعض الأمثلة على ذلك، على أنّه سيأتي البحث بشكل موسّع عن بعض الافتراءات والأكاذيب التي كتبها هؤلاء تجاه القرآن الكريم.

### المثال الأوّل: نزول الوحي:

يرى المستشرق الفرنسي جوستاف لوبون أنّ التصرفات التي كانت تعتري الرسول إبان نزول الوحي عليه ما هي إلا بسب إصابته بالهوس<sup>[17]</sup>. ويرى مونتغمري وات أن الوحي من نتاج الخيال الخلاق للرسول<sup>[17]</sup>. ويرى جولدتسيهر أن النبوة مسألة نفسية من تشبّع الإنسان بحالة خاصّة [17].

#### المثال الثاني: جمع القرآن الكريم وحفظه:

حاول المستشرق (كازانوفا) أن يثبت من خلال بحثه أنّ القرآن قد أضيفت إليه أمور كثيرة بعد وفاة النبيّ ألا ويقرّر (جولدتسيهر) أنّه لا يوجد نصّ موحّد للقرآن، بل قد حذفت منه آيات كثيرة، وهذا ما أكده (نولدكه) و(موير) أيضًا أله أله المناه المناع المناه ال

#### المثال الثالث: مصدر القرآن:

زعموا أنّ الرسول استمد تعليمات القرآن الكريم من الديانات الأخرى، فشرائع الإسلام تأسّست من الشرائع المعاصرة له والمنتشرة وقتئذٍ في الشرق، ألا وهي: اليهودية، المسيحيّة، الهندية، الصابئة، الزرادشتية، الجاهلية الله وهذا ما يراه المستشرق (جب) في كتابه (المذهب المحمدي) والمستشرق (سنكريل تسدل) في كتابه (مصادر الإسلام) وغيرهما.

<sup>[</sup>۱] انظر: لوبون، جوستاف: حضارة العرب، ترجمة: عادل زعيتر، لا ط، لا م، دار الكتب المصريَّة، ۲۰۱۸م، ج١، ص١٤٥.

<sup>[</sup>٢] انظر: الحاجّ: الظاهرة الاستشراقيَّة وأثرها على الدراسات الإسلاميّة، م.س، ج١، ص٦-٧.

<sup>[</sup>٣] انظر: جولدتسيهر، مذاهب التفسير الإسلاميّ، م.س، ص٤٥.

<sup>[</sup>٤] انظر: كازانوفا، بول: محمَّد ونهاية العالم، لا ط، لا م، لا ن، لا ت، ص٣٢.

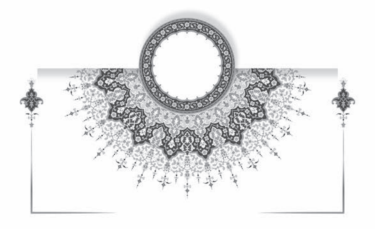
<sup>[0]</sup> انظر: الحاجّ، الظاهرة الاستشراقيَّة وأثرها على الدراسات الإسلاميَّة، م.س، ج١، ص ٣٧٨.

<sup>[</sup>٦] انظر: أحمد، إبراهيم خليل: الاستشراق والتبشير، لا ط، لا م، مكتبة الوعي العربّي، ١٩٧٤م، ص٦٧.

وهناك أمثلة كثيرة في هذا المجال توضح مدى افتراء هؤلاء على الرسول والرسالة ويمكن اختصار موقفهم في النقاط الآتية:

- القرآن من تأليف محمد.
- وهو ليس وحيًا على الإطلاق.
  - وليس معجزةِ أصلًا.
  - فيه كثيرٌ من التناقضات.
- وهو خليطٌ من الديانات والعادات.

# الفصل الثالث: مناهج المستشرقين في الدراسات الإسلاميّة والقرآنيّة





لا شكَّ في ضرورة اتِّباع منهجٍ ما، في أيِّ دراسةٍ من الدراسات؛ لأنَّ المنهج هو الطريق المؤدِّي إلى التعرُّف على الحقيقة في العلوم بواسطة طائفةٍ من القواعد العامَّة التي تهيمن على سير العقل، وتحدِّد عمليَّاته حتَّى يصل إلى نتيجةٍ معلومة. وبعبارة أوجز: هو القانون، أو القاعدة التي تحكُّم أي محاولة للدراسة العلميَّة، وفي أيِّ مجال.

ثمَّ إنَّ المناهج تختلف باختلاف العلوم التي تبحث فيها؛ فلكلِّ علم منهجٌ يناسبه، مع وجود حدٍّ مشترك بين المناهج المختلفة، وقد تتعاون -وهو الغالب- مجموعةٌ من المناهج لخدمة فنِّ واحدٍ ومعالجته ...

ولكن لكلِّ منهج حدودًا معيَّنة، ومن هنا فمن الخطورة بمكان أن نعتقد أنَّ منهجًا بعينه يصلح لدراسة الظواهر المختلفة، فقد يفيد المنهج الفلاني في دراسة ظاهرة محدَّدة أو موضوع معيَّن في بيئة معيَّنة، بينما قد يأتي استخدام المنهج نفسه بنتائج خاطئة بل كارثيَّة في بعض الأحيان، إذا ما طُبِّق على موضوع آخر مشابه في بيئة أخرى وظروف مختلفة.

هناك مناهج علميَّة أو مكتبيَّة (Library Méthodes) اعتمدها المستشرقون، من قبيل: المنهج التاريخيّ، المنهج الوصفيّ، وغيرهما. والمقصود بالعلميَّة طريقة استعمال المصادر، والدراسات العلميَّة التي لها صلة مباشرة، أو غير مباشرة بموضوع الدراسة، والتي تحصل وتتمّ من على المكتب دون الحاجة للنزول إلى الميدان. وهناك مناهج عمليَّة تتطلَّب الحضور الميدانيّ، من قبيل: المنهج الأنثروبولوجيّ في دراسة التراث.

<sup>[</sup>۱] انظر: رشوان، حسين عبد الحميد: العلم والبحث العلميّ دراسة في مناهج العلوم، ط۱، لا م، المكتب الجامعيّ الحديث، ٢٠٠٨م، ص١٤٣-١٤٥٥؛ وانظر: مرسي، جلال محمَّد عبد الحميد: منهج البحث العلميّ عند العرب في مجال العلوم الطبيعيَّة والكونيَّة، ط١، بيروت، دار الكتاب اللبنانيّ، ١٩٨٩م، ص٢٧١-٢٧٠.

# المبحث الأوّل

المناهج العامّة للمستشرقين





## المطلب الأوَّل: المنهج التاريخيّ:

الاتّجاه التاريخيّ هو من الاتّجاهات اللاهوتيَّة، ويبدو أنّه نابعٌ من محاولة بعض المستشرقين تطبيق مناهج النقد التاريخيَّة عنْوةً على النصِّ القرآنيّ، وهي المناهج التي طُبِّقت على الكتاب المقدَّس، وطوَّرت في ما بعد علم اليهوديَّة، ومن ثمَّ علم نقد أسفار العهد القديم في الغرب، وخرجَت هذه المناهج بنتائج تفيد بأنَّ هذه النصوص كُتبت في مراحل تاريخيَّة مختلفة، وتنتمي لأكثر من مؤلِّف لا لمؤلِّف واحد، ومن أشهر الكتابات الاستشراقيَّة في هذا الصدد كتاب المستشرق الألمانيّ تيودور نولدكه: «تاريخ القرآن» عام ١٨٦٠م، الذي تأثَّرت به على أغلب الظنّ- كثيرٌ من الكتابات الاستشراقيَّة التي نهجَت هذا النهج؛ إذْ حاولَت وضع النصّ القرآنيّ في إطارٍ تاريخيّ، مقسِّمةً سور القرآن إلى مجموعات، وفقًا لمراحل وحقب تاريخيَّة مختلفة ارتأَتْ أن ّكلًا منها كان لها تأثيرٌ على مضامين آي القرآن.

ويقصد بالمنهج التاريخيّ القوانين العامَّة للوصول إلى الأحداث الماضية من خلال التحليل المفصَّل الذي يقود من المشاهدة المادِّيَّة للوثائق إلى معرفة الوقائع أ، وقد قام بتوضيح معالم هذا المنهج العالمان الفرنسيّان لانجلو وسينوبوس في كتابٍ لهما، بعنوان: «المدخل إلى الدراسات التاريخيَّة»، وعالجا فيه شروط المعرفة في التاريخ، وعلاماتها وخصائصها، وكيفيَّة التعامل مع وثيقةٍ تاريخيَّة، وقد تَرجَمَ هذا الكتاب الدكتور عبد الرحمن بدوى أ.

ويُعرِّفه بعض الباحثين بأنَّه: «عبارة عن ترتيب وقائع تاريخيَّة أو اجتماعيَّة، وتبويبها وترتيبها، ثمَّ الإخبار عنها، والتعريف بها باعتبارها الظاهرة الفكريَّة ذاتها. وقد خلطوه بالمنهج الذاتيّ، فجاءت دراستهم ذاتيَّة أكثر منها تاريخيَّة.

<sup>[</sup>۱] أوسينوبوس، لانجلوا: "المدخل إلى الدراسات التاريخيَّة"، ضمن كتاب النقد التاريخيِّ، ترجمة: عبد الرحمن بدوي، ط٤، الكويت، وكالة المطبوعات، ١٩٨١م، ص٤٤.

<sup>[</sup>۲] لمزيد من الاطِّلاع، انظر: أوسينوبوس، لانجلوا؛ ماس، بول؛ كانت، إمانويل: النقد التاريخيّ، ترجمة: عبد الرحمن بدوي، ط٤، الكويت، وكالة المطبوعات، ١٩٨١م.

# القرآن الكريم في الدراسات الاستسثراقيةً



والمنهج التاريخيّ قد يكون عامًا يشمل دراسة كلّ الظواهر السياسيَّة والاقتصاديَّة والاجتماعيَّة والقانونيَّة للمجتمع، وقد يكون خاصًّا بجزء معيَّنٍ مقتصرًا عليه. والمستشرقون حين طبقوا هذا المنهج على الحضارة الإسلاميَّة، فإنَّهم صنَّفوا التاريخ الإسلاميّ ومفكِّريه على غط العقليَّة الغربيّة؛ فهم إذا تحدَّثوا عن النبيّ قالوا: إنَّه كان تاجرًا ميسورًا، وعندما يتناولون دعوته يقولون: إنَّها جاءت للانقضاض على الأرستقراطيَّة القرشيَّة، وعندما يتحدَّثون عن نضاله وجهاده يقولون: إنَّ لديه أغراضًا سياسيَّة يرمي إلى تحقيقها بالقوَّة المسلَّحة للوصول إلى السلطة والهيمنة على الجزيزة، وعندما يتحدَّثون عن مفكِّري الإسلام كابن رشد والغزالي فإنَّهم يصنِّفونهم على أنَّهم أصحاب مدارس كالغربيّين، وهذا غير صحيح بل بعيدٌ كلَّ البعد عن التاريخ الإسلاميّ. ونتائج تطبيق هذا المنهج ليست صحيحةً غالبًا كما البعد عن التاريخ الإسلاميّ. ونتائج تطبيق هذا المنهج ليست صحيحةً غالبًا كما أنَّه يؤدِّي إلى إنكار نبوَّة محمَّد الهاهية، وعدم صدق الوحي؛ حيث يفسِّر كلّ شيءٍ على أنَّه يؤدِّي إلى إنكار نبوَّة محمَّد الهاهية، وهو بذلك يقوم على فكرةٍ مسبقةٍ وتهيينٍ وضاريًّ وتعصُّبِ دينيّ» الله عنه وتعصُّبِ دينيّ» الله الميّة وتعصُّبِ دينيّ» الله وتعصُّبِ دينيّ» الله وتعصُّبِ دينيّ» الهو تعصُّب دينيّ» الله المهرة المنهج المهرة المهرة المهرة وتعصُّب دينيّ» الله المهرة المهرة المهرة المهرة المهرة المهرة المهرة المهرق المهرق المهرق المهرق المهرق المهرق المهرق المهرق المهرق المهرة المهرق المهر

<sup>[</sup>١] الحاجّ، نقد الخطاب الاستشراقيّ، م.س، ص١٦٦-١٦٩.



## مراحل البحث التاريخيّ:

البحث التاريخيّ مِرّ مرحلتين:

المرحلة الأولى: مرحلة جمع الأصول المرتبطة بواقعة تاريخيَّة وتمحيصها؛ لإثبات صحَّتها، وتعيين درجة الاعتماد عليها.

المرحلة الثانية: مرحلة إعادة بناء تصوُّر الواقع التاريخيّ بعد تجزئة المعلومات عنها وتصنيفها وترتيبها على أساس التسلسل المنطقيّ للحوادث الله المنطقيّ المعلومات المنطقيّ العوادث المنطقيّ العلم العلم المنطقيّ العلم المنطقيّ العلم المنطقيّ العلم المنطقيّ العلم العلم المنطقيّ العلم المنطقيّ العلم المنطقيّ العلم العلم المنطقيّ العلم المنطق

## نقاط منهجيَّة في المنهج التاريخيّ:

- حاز النقد التاريخيّ في الغرب مكانةً عليا في الدراسات التاريخيَّة، وأصبح هذا المنهج مهيمنًا على مجال البحث العلميّ-التاريخيّ، كما شاع استعماله في البحث الأكاديميّ للكتاب المقدّس.
- قد تناولت الدراسات الإسلاميَّة عند المستشرقين عددًا من الموضوعات المرتبطة بالقرآن الكريم، والسنَّة، والسيرة النبويَّة، والتاريخ الإسلاميّ، على أسس منهجيَّة نقديَّة متأثِّرين بهذا المنهج.
- الهدف من استخدام النقد التاريخيّ في دراسة الأديان وكتبها المقدَّسة هو الكشف عن نشأتها وطبيعتها.
- الفكرة الرئيسة في هذا المنهج هي أنَّ الأديان مّرّ بمراحل نشأةٍ وتطوُّر في التاريخ، وأنَّها خاضعة لقانون التأثُّر والتأثير، فهي أديان متطوِّرة في التاريخ.

### ملاحظات على المنهج التاريخي:

هناك ملاحظات عدَّة على المنهج التاريخيّ، نذكر أهمّها:

<sup>[</sup>١] انظر: أوسينوبوس، "المدخل إلى الدراسات التاريخيَّة"، م.س، ص٤٤.

# القرآن الكريم في الدراسات الاستسژاقية



### خطورة التعميم في المنهجيَّة:

إنَّ من مسلَّمات المنهج العلميّ أن يكون صالحًا لموضوع البحث، فالتزام المنهج المناسب لمجال البحث يكون ضمانًا لتوليد معرفةٍ صحيحةٍ، وعدم مراعاة التناسب بين المنهج والموضوع سيؤدِّي إلى معرفةٍ فاسدة ونتائجَ خاطئة؛ ولذلك تُشترط في المنهج العلميّ شروطٌ ثلاثة:

الشرط الأوَّل: أن يكون منهجًا محدَّدًا

الشرط الثاني: أن يكون ملامًا لموضوع البحث

الشرط الثالث: أن يكون متناسبًا مع طاقة العقل، وفي حدود قدراته الأ.

«والخطأ الأوَّل هو خطأ التعميم الذي وقع فيه المستشرقون. وهذا الخطأ المنهجيّ الاستشراقيّ ينبع من الاعتقاد في أنّ ما ينطبق على اليهوديَّة والنصرانيَّة ينطبق بالضرورة على الإسلام، وأنَّ ما ينطبق على النصوص الدينيَّة المقدَّسة في اليهوديَّة والنصرانيَّة صالحٌ للتطبيق على الإسلام» الله وهذا خطأٌ منهجيٌّ في المقايسة، ولكي يتَّضح هذا الخلل لا بد أن نلتفت إلى النقطة الآتية:

## الفوارق بين النصوص في اليهوديَّة والنصرانيَّة وبين النصوص في الإسلام:

هناك فارق كبير بين القرآن الكريم بوصفه كتابًا ووحيًا سماويًّا وبين الكتب السماويَّة الأخرى كالإنجيل والتوارة؛ فالقرآن الكريم نزل خلال ٢٣ عامًا، وقد كُتب أمام النبيَّ مع تمام نزول الوحي، أيْ لم ينزل القرآن ثم بعد رحيل النبيّ بسنواتٍ أو عقودٍ أو قرونٍ كُتِبَ القرآن؛ ولذا بالنسبة إلى النصّ الأوَّل في الإسلام، وهو القرآن الكريم، ليس هناك فترةٌ يمكن أن تُسمَّى تاريخًا، أي وجود زمنٍ فاصلٍ بين نزول الوحي القرآنيّ وتدوين النصّ القرآنيّ.

<sup>[</sup>۱] انظر: صابر، حلمي عبد المنعم: منهجيَّة البحث العلميّ وضوابطه في الإسلام، ط١، مكَّة المكرَّمة، رابطة العالم الإسلاميّ، ١٤١٨هــق،١٩٩٨م، ص١٩.

<sup>[</sup>۲] حسن، محمَّد خليفة: دراسة القرآن الكريم عند المستشرقين في ضوء علم نقد الكتاب المقدَّس، لا ط، لا م، لا ن، لا ت، ص١٤.



أمًّا النصوص الدينيَّة المقدَّسة في اليهوديَّة، فلها تاريخٌ طويلٌ يقترب من ثمانهئة عام بين زمن نزول الوحي على النبيّ موسى عام بين زمن نزول الوحي على النبيّ موسى على أي القرن الثالث عشر قبل الميلاد وزمن إخضاع هذا الوحي للكتابة والتدوين على يد عزرا الكاتب أيْ منتصف القرن الخامس قبل الميلاد. وهي فترة طويلة جدًّا، فنحن أمامَ نصِّ له تاريخٌ تغيَّر فيه شكله من النصّ الشفويّ إلى النص الكتبّي على يد «عزرا الكاتب»، وهذه الفترة سمحت بأنواع التحريف والتبديل كلِّها. وكذلك الأمر بالنسبة إلى العهد الجدي، فلكلِّ إنجيلِ من الأناجيل الأربعة تاريخ!!

<sup>[1]</sup> حسن، محمَّد خليفة: دراسة القرآن الكريم عند المستشرقين في ضوء علم نقد الكتاب المقدَّس م.ن، ص١٥٠.

<sup>[</sup>۲] م.ن، ص۱۸-۱۹.



# المطلب الثاني: منهج التأثير والتأثُّر:

في عام ١٨٣٧م صدر كتاب «أبراهام جايجر»، بعنوان: «ماذا أخذ القرآن عن اليهودية»؟ وهدفه ممًّا طرحه في هذا الكتاب إرجاع العناصر الرئيسة في الإسلام إلى الديانة اليهوديّة، وبالتالي إفقاد الإسلام الأصالة الدينيَّة، واعتباره ديانة التقاطيَّة وتلفيقيَّة. فَوِفقًا لكتابه الذي هو في الأصل أطروحة دكتوراه باللغة الألمانيَّة، بعنوان: «ماذا أخذ محمَّدٌ عن اليهوديَّة؟» (Was hat Mohammed aus dem)، فإنَّ النصَّ القرآنيَّ في مجمله اقتباساتٌ عن الديانة اليهوديَّة.

ف «مهمَّتنا -على ما يقول غايغر- هي أن نثبت أنَّه كم كانت مرتبطة روح محمّد، نضاله وأهدافه، مع عقل زمانه ودستور محيطه، ومن ثمَّ إثبات حقيقة أنَّه حتَّى إذا كنَّا حُرِمنا من جميع البراهين التي تظهر على نحوٍ لا يمكن إنكاره أنَّ اليهوديَّة مصدرٌ للقران، فإنَّ التخمين بأنَّه استعارةٌ من اليهوديَّة كانت قد حدثت لا تزال تمتلك احتماليَّةً عظيمة» الأ.

ومن النهاذج –أيضًا- لمنهج التأثير والتأثّر كتاب «مصادر يهوديَّة للقرآن» باللغة العبريّة، لمؤلِّفه الحاخام والمستشرق الإسرائيليِّ أندريه شالوم زاوي، الصادر في القدس عن دار نشر (دافير) الإسرائيليَّة عام ١٩٨٣م، والذي يعدُّ من المؤلَّفات النادرة التي تركِّز بالتحليل والنقد على الآيات القرآنيَّة؛ إِذْ شمل جميع سور القرآن الكريم، رادًّا عددًا كبيرًا من آياته إلى مصادر دينيَّة يهوديَّة قديمة ومتأخِّرة، وإلى مصادر أخرى غير أصيلة، علاوة على اعتبار عددٍ من ألفاظه ذات أصول عبريَّة وأخرى أجنبيَّة.

ويمكن الردّ على هذا المنهج في ما يتعلَّق بالإسلام والنصِّ القرآنيِّ تحديدًا، بأنَّ الذي يحلّ محلّ ظاهرة التأثير والتأثُّر هو الرؤية القرآنيَّة والإسلاميَّة عن الوحدة

<sup>[</sup>۱] غايغر، أبراهام: اليهوديَّة والإسلام، ترجمة: نبيل فيَّاض، ط١، بغداد، دار الرافدين، ٢٠١٨م، ص٤٥.



الإلهيَّة للأديان في علاقاتها باليهوديَّة والنصرانيَّة وكتبهما المقدَّسة، فمن الطبيعيِّ أن تكون المتشابهات موجودة بين نصوص هذه الأديان طالما أنَّ المصدر واحداله وهو ما يتَّضح أكثر من خلال مفهوم «الهيمنة» القرآني، وهو من المفاهيم المُهمَلة في الدراسات الاستشراقيَّة عن الإسلامالا.

وباختصار، فإنَّ المقصد من منهج التأثير والتأثّر هو ردُّ كلّ عناصر منظومة الإسلام بعد تجزئتها إلى اليهوديَّة والنصرانيَّة أو إليهما معًا، أو إلى ما هو خارج اليهوديَّة والنصرانيَّة؛ كالهنديَّة، والفارسيَّة، واليونانيَّة، وغير ذلك. والهدف من تطبيق هذا المنهج هو الاستدلال على عدم أصالة الدين الإسلاميّ بأصوله وفروعه. فالتوحيد بناءً على هذا التصوُّر تكون أصوله يهوديَّة، والتصوُّف أسسه هنديَّة وفارسيَّة، والفلسفة يونانيَّة، وهكذا غدا الفقه الإسلاميّ عندهم نسخة من القانون الرومانيَّ"، والعضارة الإسلاميَّة -في أحسن أحوالها- ليست إلا شكلاً من أشكال «الهللينيَّة» أن بل إنَّ الإسلام ذاته هو لون جديد يجمع بين اليهوديَّة والمسيحيَّة أوالصحيح -بناءً على قواعد المنهج العلميّ الرصين- عدم صحَّة تطبيق هذه القاعدة بمجرَّد التشابه؛ لأنَّ القرآن عندما تحدَّث عن الأديان الأخرى تحدَّث عنها ضمن فكرة وحدة المصدر الإلهيّ للأديان، ولكن علماء الاستشراق تعاملوا مع الأديان على فكرة وحدة المصدر الإلهيّ للأديان، ولكن علماء الاستشراق تعاملوا مع الأديان على سمحوا لمخيًلتهم الإجابة عن أسئلة افتراضيَّة ومبنيَّة على رؤية غير منهجيَّة، من شبمحوا لمخيًلتهم الإجابة عن أسئلة افتراضيَّة ومبنيَّة على رؤية غير منهجيَّة، من قبيل: من تأثر بمن؟ وما هي أدلّة التأثير؟ وهكذا بدل أن تكون حالات التشابه بين قبيل: من تأثر بمن؟ وما هي أدلّة التأثير؟ وهكذا بدل أن تكون حالات التشابه بين

<sup>[</sup>۱] انظر: مغلي، محمَّد بشير مناهج البحث في الإسلاميَّات لدى المستشرقين وعلماء الغرب، ط١، الرياض، مركز الملك فيصل للبحوث والدراسات الإسلاميَّة، ٢٠٠٢م، ص٩٧-٢٠١١.

<sup>[7]</sup> انظر: حسن، محمَّد خليفة: تاريخ الأديان دراسة وصفيَّة مقارنة، لا ط، القاهرة، دار الثقافة العربيَّة، ٢٠٠٢م، ص٢٥٣.

<sup>[7]</sup> انظر: السباعي، الاستشراق والمستشرقون ما لهم وما عليهم، م.س، ص٢٩.

<sup>[</sup>٤] الحقبة الهيلينيَّة: هي فترة متأخِّرة من الحضارة الإغريقيَّة التي ازدهرت في الفترة المسماَّة بالعصر الكلاسيكيّ، وتهتدّ منذ أوائل القرن الرابع قبل الميلاد وحتَّى موت الإسكندر المقدونيّ في ٣٢٣ ق.م. وفي هذه الفترة اعتبرت الثقافة الإغريقيَّة في أوج عبقريّتها وعظمتها الفكريَّة والعلميَّة والفلسفيَّة، وهي بخلاف الهيلينستيَّة التي تعتبر ثقافةً مرَّبَّةً من عناصر يونانيَّة وشرقيَّة حمل فيها الإغريقيُّون إلى الشرق الفلسفة، ولقَّح فيها الشرقيُّون حضارة اليونان بروحانيَّة الشرق وعاداته وعلومه.

<sup>[</sup>٥] انظر: ابن عبود، محمَّد: "منهجيَّة الاستشراق في دراسة التاريخ الإسلاميِّ"، ضمن كتاب: مناهج المستشرقين، تونس، المنظَّمة العربيَّة للعلوم والثقافة، ١٩٨٥م، ج١، ص٣٥٣.

# القرآن الكريم في الدراسات الاستىثرا قيةً



الأديان عاملًا يوحِّدها ويرجعها إلى منبعها الأصليّ، تحولت بيد علماء الاستشراق إلى أداة سطو فكريّ، يجري بواسطتها «إفراغ الإسلام من مضمونه؛ وذلك بإرجاعه إلى مصادر خارجيَّة كالنصرانيَّة، واليهوديَّة، والمجوسيَّة، والبوذيَّة، والبابليَّة» المستشرقون عن الباحثين أنَّ كلّ الدراسات والموسوعات التي كتبها المستشرقون عن الإسلام تسير على منهج (التأثير والتأثّر) ولا تعدوه الله المستسرقون.

وهذا المنهج الذي يقوم أصلًا -كما أشرنا- على محاولة تفريغ الظاهرة الفكريَّة من مضمونها، محاولًا ردِّها إلى عناصر خارجية في بيئات ثقافيَّة أخرى، دون وضع أيًّ منطقٍ سابقٍ لمفهوم التأثير والتأثُّر، بل بإصدار هذا الحكم دامًا لمجرَّد وجود اتصالٍ بين بيئتين أو ثقافتين، وظهور تشابهٍ بينهما، مع أنَّ هذا التشابه قد يكون كاذبًا وقد يكون معنويًّا".

## المطلب الثالث: المنهج الفيلولوجيّ التفكيكيّ:

لا بد من الإشارة إلى أنّ هذا المنهج غير المنهج التاريخيّ المتقدِّم، وإن كان كلاهما من المناهج المتَّبعة في دراسة الكتاب المقدَّس.

ولا بد من الإشارة -أيضًا- إلى أنَّ المنهج الفيلولوجيّ قد يجمع منهجيًّات عدَّة، مكن الكلام عنها وبحثها بشكلٍ مستقل» من قبيل: النقد النصِّي، أو نقد المصادر، أو تحقيق النصوص، فكلّ هذه الأمور تدخل في المنهج الفيلولوجيّ.

## أوَّلًا: ما المنهج الفيلولوجيِّ؟:

يمكن -وبشكلٍ مختصر- تعريف الفيلولوجيا بأنَّها: دراسة النصوص بشكلٍ يؤهِّل لفهم الحضارة القديمة، مع مراعاة التطوُّر الإنسانيّ فيها سياسيًّا، واقتصاديًّا،

<sup>[</sup>١] النعيمي، الاستشراق في السيرة النبويَّة، م.س، ص٣٤.

<sup>[7]</sup> مغلي، مناهج البحث في الإسلاميّات لدى المستشرقين وعلماء الغرب، م.س، ص١٠١-١٠١.

<sup>[</sup>٣] انظر: حنفي، حسن: التراث والتجديد موقفنا من التراث القديم، لا ط، القاهرة، مكتبة الأنجلو المصريَّة، لا ت، ص٧٨.



واجتماعيًّا، وأدبيًّا؛ من خلال استيعاب عقليَّة الشعوب، وتطوُّرها الثقافيّ، وتمظهراتها اللغويَّة.

ويهتمّ علم الفيلولوجيا بنقاط رئيسة ثلاث، هي:

- ١. إعداد النصوص وطبعها
  - ٢. نقد صحّة النصوص
- ٣. البحث عن مصادر النصوص.

فعلم الفيلولوجيا يعتني بدراسة التغيُّرات اللغويَّة عبر التاريخ، واصطلاح الفيلولوجيا في منشئه يدور بين معنيين: معنى قديم (دراسة النصوص القديمة)، ومعنى حديث (علم اللغة)، ويرى صبحي الصالح أنَّ «اسم فقه اللغة عندهم [أي الغربيِّين] (philology): كلمة مركَّبة من لفظين إغريقيَّين: أحدهما (philos) بمعنى الصديق، والثاني (Logos) بمعنى الخطبة أو الكلام، فكأنَّ واضع التسمية لاحظ أنَّ فقه اللغة يقوم على حبّ الكلام، للتعمق في دراسته من حيث قواعده وأصوله وتاريخه، وعلى هذا النحو كان العلماء في عصر إحياء العلوم يفهمون «فقه اللغة»، بل كان هذا الاسم وتاريخ أدبها، ونقد نصوصها» إلا إلى دراسة اللغتين الإغريقيَّة واللاتينيَّة؛ من حيث قواعدهما، الاعتناء بالنصوص القديمة دراسة ونقدًا وتحقيقًا وضبطًا... ابتداءً بالنصوص اليونانيَّة واللاتينيَّة فالشرقيّة (العبريَّة والفارسيَّة...) ثمَّ العربيَّة.

وم كن القول إنَّه حصل توسُّع في الفيلولوجيا، ليتعدى دراسة اللغة اليونانيَّة فقط، ويشمل دراسة أيّ لغة من اللغات ذات بعد حضاريّ.

«وهذا المصطلح له معان مختلفة في اللغات الأوروبيّة، ففي اللغة الإنكليزيّة يعني (الدراسات التاريخيَّة المقارنة)، وأمَّا في الألمانيَّة، فإنَّه يستعمل عنوانًا للدّاسة العلميَّة المتعلِّقة بالنصوص الأدبيَّة، ولا سيَّما تلك المتعلِّقة بالعالم الإغريقيّ الرومانيّ

<sup>[</sup>۱] انظر: الصالح، صبحي إبراهيم: دراسات في فقه اللغة، ط١، بيروت، دار العلم للملايين، ١٩٦٠م، ص٢٠.

# القرآن الكريم في الدراسات الاستسثراقيةً



القديم، ويستعمل فيها -أيضًا- على نحو أكثر عموميَّة لدراسة الثقافة والحضارة من خلال الوثائق الأدبيَّة. وهو يعمد في فرنسا إلى دراسة النصوص الأدبيَّة المكتوبة، ونقدها، وإعدادها للنشر. ومعنى ذلك أنّ ما يعنيه مصطلح (الفيلولوجيا) في اللغة الإنكليزيَّة هو مرحلة متقدِّمة من مراحل علم اللغة الذي كان من أهمّ بشائره تطبيق منهج البحث المتاريخيّ ومنهج البحث المقارن في دراسة اللغة» الله تطبيق منهج البحث المقارن في دراسة اللغة» المناهدة النهي المناهدة ال

وهناك دراسات استشراقيَّة فيلولوجيَّة كثيرة حول القرآن الكريم، نذكر أبرزها -على أن يأتي الردِّ على بعضها في طيَّات أبحاث الكتاب- ومن هذه الدراسات:

- ـ الدراسة الفيلولوجيَّة حول النصوص القرآنيَّة للمستشرق نولدكه في كتابه «تاريخ القرآن» في الجزء الأوَّل منه والذي حمل عنوان: «في أصل القرآن»
- ـ دراسة المستشرق الإنكليزيّ وليام موير، وذلك في كتابين له: أحدهما في السيرة وهو كتاب «حياة محمَّد»، والآخر في القرآن، بعنوان: «القرآن: نظمه وتعاليمه وشهادته للكتب المقدَّسة»
- ـ دراسة المستشرق المجريّ جولدتسيهر في كتابه «العقيدة والشريعة في الإسلام» في موضوع «محمَّد والإسلام»

والعبارات التي يستخدمها أصحاب هذا المنهج هي من قبيل: «إعادة قراءة القرآن» وهو عنوان كتاب لجاك بيرك، أو تعبير بلاشير في كتابه «تاريخ الأدب العربيّ» بعنوان «تكوين النصّ القرآنيّ»، أو ما كتبه كريستوف لكسنبرغ بعنوان «قراءة سريانيَّة آراميَّة للقرآن -مساهمة في تحليل اللغة القرآنيَّة-».

<sup>[</sup>۱] الدَّلفي، علي حسن عبد الحسين: فقه اللغة وعلم اللغة والفيلولوجيا مداخلات اصطلاحيَّة، مجلَّة العميد (مجلَّة فصليَّة محكِّمة)، العدد ۲، ذو الحجة ۱٤۳٥هــق، ص۲۱۷.



### ثانيًا: نقد المنهج الفيلولوجيّ:

### ١. الاعتماد على الفرضيَّات المسبقة:

استخدم المستشرقون هذا المنهج في دراستهم للنصوص الإسلاميَّة، وبرعوا من هذه الناحية وأجادوا، وكان لهم في ذلك جهدٌ كبيرٌ وفضلٌ في استخراج العديد من المخطوطات، وقد ساعدهم على ذلك معرفتهم للعديد من اللغات واطلاعهم على المخطوطات ووصولهم إلى أماكنها، واكتشافهم للعديد من النقوش والآثار، وقد برعوا في جمع هذه المخطوطات ومقابلتها والتوفيق بينها، كما برعوا في الدقَّة في الترجمة وتحقيق النصوص وإرجاعها إلى مصادرها الأصليَّة. ولكنَّ هذه الطريقة لم تسلم من الخطأ؛ فإنَّ أغلب المستشرقين قد رسخت في أذهانهم فرضيَّات علميَّة وأحكام مسبقة، وهم يحاولون إثباتها دامًا وتطويع النصوص للبرهنة على صحَّتها!".

### ٢. التفكيك:

يعتمد المنهج الفيلولوجي في بناء الموضوع على النصوص التي يجتهد في جمعها الباحث من المصادر المتاحة، ويركِّز على جزئيات الموضوع إذا وجدها جاهزةً أو يعمل على تجزئة الموضوع إن كان فيه تركيب، ثمَّ يبحث لكلِّ جزءٍ عن أصلٍ في التراث الإسلاميّ أو في التراث السابق عليه؛ ثم إذا حان وقت استخلاص النتيجة يتوقَّف صاحبه أو يتردد خوفًا من أن تكون هناك نصوص لم تكتشف بعد قد لا تؤيّد الحكم الذي قرَّره، فهو -إذًا- لا يصل إلى نتيجة نهائيَّة، بل يترك الباب مفتوحًا أحيانًا. وحسب الظاهر، فإنَّ هذا المنهج إيجابيُّ لشدَّة احتياطه وعدم استسلامه للتخمينات والفرضيَّات، لكن هذه المزايا لا تلبث أن تتوارى أمام المساوئ الناتجة عنها؛ ذلك أنَّ لهذا المنهج عند المستشرقين خلفيَّة أيديولوجيَّة خاصَّة، فتمارِس النظرة التجزيئيَّة التي يعتمدها هذا المنهج -عندئذٍ- عدوانًا خطيرًا على النصِّ وصاحبه، فتفتّه وتقتل الحياة في سياقه، وتنتزع منه ما تريد وتلقي بالباقي وراء ظهرها. وأخيرًا، فإنَّ حرصَ هذا المنهج على ردِّ كلِّ فكرةٍ إلى أصلِ سابقِ عليها يصدر

<sup>[</sup>١] انظر: الحاجّ، نقد الخطاب الاستشراقيّ، م.س، ص١٧١.

# القرآن الكريم في الدراسات الاستسژاقية



عن تصوُّرٍ مسبقٍ مفاده أنَّ حضارةً ما عقيمة؛ وبالتالي فإنَّ مفكِّريها عاجزون عن الإبداع والتجديد ال

وعليه، يمكن اختصار المعالم الرئيسة لهذا المنهج في أمرين:

- ١. تفكيك القضيَّة الكلِّبة إلى جزئيًّات عدَّة
- ٢. عزل تلك الجزئيَّات عن ذلك المفهوم الكلِّيّ.

ومثال على ذلك أنَّهم حكموا -مثلًا- على وضع المرأة المسلمة من خلال عناصر معزولة عن الرؤية الكلِّيَّة للإسلام كالحجاب، وتعدُّد الزوجات، وعدم الاختلاط، إلى غير ذلك من هذه الأشياء التي تبدو سلبيَّة في إطار النظرة الجزئيَّة السريعة المفصولة عن الرؤية الكلِّيَّة لوضع المرأة في الإسلام، وبالمقابل تأتي النظرة الاستشراقيَّة للمرأة الغربيَّة في ضوء عناصر جزئيَّة تبدو إيجابيَّة في شكلها المفصول عن الإطار العامّ، كعلاقاتها المفتوحة مع الرجال، وحرّيَّتها غير المنضبطة. والنظرتان مخطئتان؛ لقيامهما على وقائع جزئيَّة لا تقدِّم تصوُّرًا صحيحًا عن حال المرأة عند الجانبين وفي الرؤيتين الإسلاميَّة والغربيَّة.

### ٣. الإسقاط:

لعلَّ أبرز وأهم نقدٍ للمنهج الفيلولوجي، خصوصًا في ما يتعلَّق بالدراسات القرآنيَّة الاستشراقيَّة، هو أنَّ هذا المنهج قام بإسقاط النتائج التي خرج بها من نقد (الكتاب المقدس) على القرآن الكريم. ولا يهمّنا في هذه الدراسة توجيه النقد إلى أصل المنهج الفيلولوجيّ، بل يكفي بيان سلبيَّات تطبيقه على النصوص القرآنيَّة.

والهدف الأساس من الإسقاط «إثبات أنَّ القرآن يخضع لأثر البيئة ويتطوَّر بتطوُّرها، وتنعكس فيه المصالح الاجتماعيَّة والسياسيَّة» الله وتنعكس فيه المصالح الاجتماعيَّة والسياسيَّة» الله وتنعكس فيه المصالح الاجتماعيَّة والسياسيَّة

<sup>[</sup>١] انظر: الجابري، محمَّد عابد: الرؤية الاستشراقيَّة في الفلسفة الإسلاميَّة طبيعتها ومكوَّناتها الأيديولوجيَّة والمنهجيَّة، ضمن: مناهج المستشرقين في الدراسات العربيَّة الإسلاميَّة، المنظمة العربيَّة للثقافة والتربية والعلوم، ١٩٨٥م، ج١، ص٣٢٥.

<sup>[</sup>۲] الطعان، أحمد إدريس: العلمانيُّون والقرآن الكريم تاريخيَّة النصّ، ط١، الرياض، دار ابن حزم، ١٤٢٨هــق، ص٥٣٠.



## المطلب الرابع: المنهج الإسقاطيّ ":

في الواقع منهج الإسقاط هو عبارة عن توصيفٍ للدراسات الاستشراقيَّة، لا أنَّه منهج يعتمده المستشرقون كما هو حال المنهج التاريخيّ أو المنهج الفيلولوجيّ، أو غير ذلك من المنهاج؛ ولذا عدَّ بعض المهتمِّين بالدراسات الاستشراقيَّة عمليَّة الإسقاط منهجًا معتمدًا لدى بعض الدارسين الغربيّين للعلوم الإسلاميّة. والحقيقة أنَّ هذا المنهج منهجٌ نفسيُّ لا يمكن التحرُّر منه إلَّا بالتقيُّد الجازم بالمنهج العلميّ السليم والأمانة العلميَّة الحقَّة، ولهذا السبب فهو منهجٌ مذمومٌ من جهة، ولا يُحبّذ الوقوع فيه -بقصدٍ أم بغير قصد - والإعلان عن استعماله من جهةٍ أخرى، كما أنَّه ليس منسوبًا في بدايته إلى أحدٍ بعَينه. نعم، يمكن اعتبار أيّ عمليّة إسقاط هي غير علميَّة سواء صدرت من المستشرقين أو من غيرهم، ولكن لكثرة وقوع هؤلاء في الإسقاطات اعتبر هذا الإسقاط منهجًا؛ لأنَّه من غير المنطقيّ الوقوع بهذا الحجم الكبير والخطير دون قصد.

وعلماء النفس اعتبروا الإسقاط عمليةً لا شعوريَّة يقوم بها المسقط على أفكار الآخرين؛ لأنَّهم كما قالوا: «الإسقاط حيلة نفسيَّة، يلجأ إليها الشخص وسيلةً للدفاع عن نفسه ضد مشاعر غير سارّة في داخله، مثل الشعور بالذنب أو الشعور بالنقص، فيعمد -على غير وعيٍ منه- إلى أن ينسب للآخرين أفكارًا ومشاعر وأفعالًا حياله، ثمَّ يقوم من خلالها بتبرير نفسه أمام ناظريه» ألى ألى الشعور بالنقص،

ويبدو أنَّ تفسير كلّ عمليًّات الإسقاط على أنَّها عمليًّات لا شعوريَّة غير صحيح؛ لأنَّ هناك عمليًّات إسقاطٍ مقصودة، نلحظها خصوصًا في الدراسات الاستشراقيّة والغربيّة للإسلام والقرآن الكريم.

<sup>[</sup>۱] لمزيد من الاطِّلاع حول منهج الإسقاط وصوره المختلفة عند المستشرقين، انظر: أبو خليل، شوقي: الإسقاط في مناهج المستشرقين والمبشِّرين، ط١، دمشق، دار الفكر المعاصر، ١٩٩٨م.

<sup>[</sup>۲] عوَّاد، محمود: معجم الطبّ النفسّي والعقلّي، ط١، عمان، دار أسامة، ٢٠٠٦م، ص٦٧.

# القرآن الكريم في الدراسات الاستسژاقية



فعند مراجعة بعض دراساتهم للقرآن الكريم وعلومه -كما سيأتي- نرى أنَّ هؤلاء قد مارسوا عمليَّة الإسقاط متأثِّرين بخلفيًّاتهم العقديَّة وموروثاتهم الفكريَّة، ومندفعين بدافع نفسيًّ يهدف إلى رَمي القرآن الكريم بما ثبت في حقِّ كتبهم المقدَّسة، والانتقاص من هذا الكتاب العظيم.

وسنحاول الإضاءة المختصرة على هذا المنهج من دون الدخول في النماذج الإسقاطيَّة في الدراسات الاستشراقيَّة، من قبيل: إسقاط المفاهيم الاستشراقيَّة على التعريف بالقرآن الكريم، أو إسقاط المفاهيم الاستشراقيَّة على تاريخ القرآن الكريم، والإسقاطات ذات المنطلقات الدينيَّة أو الفكريَّة، وغير ذلك؛ لأنَّنا سنبيِّن بعضًا من ذلك في الأبحاث القادمة.

## أوَّل : تعريف المنهج الإسقاطيّ:

هو إسقاط الواقع المعيش على الحوادث والوقائع التاريخيَّة، إنَّه تصوُّر الذات في الحدث أو الواقعة التاريخيَّة الله فله الإسقاطيّ هو المنهج الذي يُسقط فيه المستشرق من ذاته على الموضوع، أي ممًّا في ذهنه من أحكام مسبقةٍ من ثقافته ودينه وتحيُّزاته الخاصَّة، فتغطِّي الموضوع وتكون بديلًا عنه، وقد يصل الأمر إلى حدِّ التعصب لهذه الأحكام الإسقاطيَّة الخاصَّة.

فيسمَّى الإسلام -مثلًا- «المحمَّديَّة» كما فعل «جِبْ» قياسًا على المسيحيَّة نسبة إلى المسيح، أو البوذيَّة نسبة إلى بوذا، أو الكونفوشوسيَّة نسبة إلى كونفوشيوس، أو التاويَّة نسبة إلى تاو.. مع أنَّ الإسلام غير مشتق من اسم الرسول محمَّد الله من لفظ «سلم».

ويتمثَّل هذا المنهج في خضوع الباحث إلى هواه، وعدم استطاعته التخلّص من الانطباعات التي تركتها عليه بيئته الثقافيَّة المعيَّنة، وعدم تحرُّره من الأحكام المسبقة التي يكوِّنها عن موضوع بحثه، ويعنى ذلك تفسير التاريخ بإسقاط الواقع

<sup>[</sup>١] عزوزي، حسن: مناهج المستشرقين البحثيَّة في دراسة القرآن الكريم، لا ط، لا م، لا ن، لا ت، ص٣٣.



المعاصر المعاش على الوقائع التاريخيَّة الضاربة في أعماق التاريخ، فيفسِّرونها في ضوء خبراتهم ومشاعرهم الخاصَّة وما يعرفونه من واقع حياتهم ومجتمعاتهم، وهم بذلك يحاولون إثبات الصور المرسومة في أذهانهم حتَّى وإن استحال وقوعها وينفون الحقائق الواقعة التي لا تتصوَّرها أذهانهم اللهم المحتائق الواقعة التي لا تتصوَّرها أذهانهم المحتائق الواقعة التي الله المحتائق الواقعة التي المحتائق الواقعة التي المحتائق المحتائق الواقعة التي المحتائق المحتائق الواقعة التي المحتائق المحتائق المحتائق الواقعة التي المحتائق المح

### ثانيًا: نقد المنهج الإسقاطيّ:

من الملاحظات المنهجيَّة على هذا المنهج:

- هذه المنهجيَّة خاضعة للهوى، وبالتالي لا يرجى منها إعطاء نتائج صائبة حول الإسلام وحضارته وعلومه
- ما في ذهن المستشرق هو أحكام مسبقة من ثقافته ودينه وتحيُّزاته الخاصَّة، يُسقطها على الموضوع، فتغطّيه وتكون بديلًا عنه. وقد يصل الأمر إلى حدِّ التعصب لهذه الأحكام الإسقاطيَّة الخاصَّة.

## المطلب الخامس: المنهج التحليليّ:

المنهج التحليليّ: هو منهج يقضي بتحليل الظاهرة المركَّبة إلى عناصرها الأوَّليَّة التي تكوَّنت منها لمعرفة الأجزاء بوضوح وإصدار الأحكام على كلِّ منها. وهو أفضل من ترك الظاهرة الكلِّيَّة والحكم عليها دون رؤية الأجزاء من قبل. الكلّ مركَّبُ من أجزاء، ولا يمكن إصدار الحكم على الكلّ دون معرفة الأجزاء التي يتكوَّن منها. الفكر مثل الجسم، كلُّ منهما مركَّب من أجزاء. والحضارة الإسلاميّة علوم، وكلُّ علم مكوَّنٌ من موضوعات، وكلُّ موضوعٍ من موضوعات أصغر، وبتفكيكها تضيع الرؤية الكلِّيَة. والحضارة قصدٌ كلِّي، لا يمكن تقطيعه إلى أجزاء مثل التوحيد في علم أصول الفقه، والحكمة في الفلسفة، والكمال أصول الدين، والمصلحة العامَّة في علم أصول الفقه، والحكمة في الفلسفة، والكمال

<sup>[</sup>١] انظر: الجعفري، نعمات محمَّد: "العيوب المنهجيَّة في سياق الروايات الحديثيَّة عند المستشرق مونتغمري وات في كتابيَّه «محمَّد في مكَّة»، و«محمَّد في المدينة»"، مجلَّة الشريعة والدراسات الإسلاميَّة، جامعة الكويت،السنة ٢٩، العدد ٩٧، ص٢٠٨.



في التصوُّف. ويعتزُّ الغرب بأنَّه وضع المنهج التحليليِّ منذ ديكارت عندما جعل التحليل القاعدة الثانية في المنهج العقليِّ بعد الحدس وقبل التركيب والمراجعة. وصحيحٌ أنَّ الغرب تفادى عيوب التحليل بالتركيب في المنهج التكامليّ في علم النفس والمنهج الجدليّ لاكتشاف قوانين التاريخ... لكن قوَّة الحضارة الإسلاميّة في مقاصدها الكلِّيَّة، وتفتيتها يضعفها ويضيع رؤيتها للعالم ويحوّلها إلى شذراتٍ تاريخيَّة صِرف. كان الهدف من المنهج التحليليّ في الغرب التحقُّق من صدق الكلِّيَّات، سواء في تحليل الظواهر أم في تحليل النفس أم في تحليل اللغة. وهو ما سمًّاه الأصوليُّون السبر والتقسيم في البحث عن العلَّة الفاعلة، أو العلَّة المؤثِّرة، أو العلَّة المناسبة، أو العلَّة الملائمة، بعد رصد العلل المكنة، ثمَّ اختبار كلّ واحدة منها، وهو ما سمًّاه اللغويُّون القسمة للألفاظ وأنواعها. والتحليل عند القدماء وسيلةٌ لا غاية. في حين أنَّ استخدام المستشرقين للتحليل هو لضياع النظرة الكلِّيَّة، وتحويل الحضارة حين أنَّ استخدام المستشرقين للتحليل هو لضياع النظرة الكلِّيَّة، وتحويل الحضارة الإسلاميَّة الحيَّة إلى أجزاء متناثرة مثل أجزاء محرًك مفكًك ولا يعمل!".

يُستعمل المنهج التحليليّ عمدًا للقضاء على الطابع الكلِّيّ الشامل. وهو أهمٌ ما عيز الحضارة الإسلاميّة التي قامت -أيضًا- على وحيٍ كلِّيٍّ شامل، فبتفتيت الكلّ لا يرى أحد الأجزاء المتناثرة، ومن ثمَّ لا تختلف الحضارة الإسلاميَّة عن الغربيَّة في شيء، فكلًّ منهما ستبدو في هذه الحالة وكأنَّها مجموعةٌ متناثرةٌ من الأجزاء. وقد يُستعمل التحليل بطريق لا شعوريّ تعبيرًا عن رغبة دفينة في الهدم المنهجيّ، وقضاءً على الموضوع، فالتحليل تفتيت وسحق، وقد يحقِّق الباحث، من خلاله وتحت دعاوى منهجيّة، ما يريد من القضاء على الظاهرة إن أراد، أو تقديمها بطريقةٍ غير موضوعيَّة وغير سليمة. وقد يُستعمل التحليل حتى يمكن ردّ كلّ جزء إلى أجزاء شبيهة في حضارات معاصرة، ومن ثمَّ يكون التحليل مقدِّمة لإثبات الأثر الخارجيّ، وتفريغ الحضارة من مضمونها الأصيل، والادِّعاء بأنَّ كلَّ اكتشافاتها ومنجزاتها المعرفيَّة -مثلًا- مأخوذة أصلًا من ثقافاتٍ وحضاراتٍ أخرى، وفي هذا تقليلٌ من شأن جهدها وموروثها".

<sup>[</sup>١] انظر: حنفي، حسن: "مناهج الاستشراق"، صحيفة الاتِّحاد، ٢٨ سبتمبر ٢٠١٨م.

<sup>[7]</sup> انظر: حنفي، حسن: "الاستشراق والمنهج التحليلي"، صحيفة الاتِّحاد، ٢٢ أغسطس ٢٠١٥م.



# المطلب السادس: منهج البناء والهدم والملاحظات العامَّة على سائر المناهج:

## أولًا: تعريف منهج البناء والهدم:

منهج البناء والهدم، حيث الإطراء والمديح ثمَّ الطعن. ففي مرحلة البناء، يقوم المستشرق بالإطراء على الظاهرة التي يدرسها، أو على جوانب ثانويَّة منها، ثم يأتي دور الهدم، حيث يجرِّد تلك الظاهرة من أهم مقوّماتها وأركانها على نحوٍ يؤدِّي إلى سقوطها، وهذا ما اعتمد عليه المستشرقون المعاصرون أمثال وات، غوستاف فون غرونبوم الم

فعلى سبيل المثال المستشرق الفرنسيّ «غوستاف لوبون» (Lebon) (ت١٩٣١م) يستخدم هذا المنهج في كتابه «حضارة العرب» فيذكر على سبيل المثال- أفكارًا صحيحةً ومعتدلةً عن الإسلام، ويشيد بالإسلام ونبيّه، وبعد جملة وافرة من المديح والإطراء، يبدأ بعمليَّة الهدم، فيصنِّف النبيّ ضمن فصيلة المتهوّسين وأصحاب الصرع، إلى غيرها من المناهج الخطيرة على فهم الإسلام والقرآن ونبيً الإسلام. وسيأتي تفصيلٌ آخر للمناهج في مبحث مناهج دراسة القرآن الكريم.

### ثَانيًا: ملاحظات عامَّة على المناهج الاستشراقيَّة:

نُسجِّل -هنا- ملاحظات عدَّة على منطلقات البحث في المناهج الاستشراقيَّة، تتمثَّل في عاملين:

- جهلُ كثيرٍ من المستشرقين بحقائق الإسلام... وهذا الجهل قد أدَّى بهم إلى كثيرٍ من الأخطاء في استنتاجاتهم العلميَّة
- ـ الحكم المسبق على الإسلام، وإنكار كثيرِ من المسلَّمات التي يرتكز عليها الفكر

<sup>[</sup>١] انظر: النعيمي، الاستشراق في السيرة النبويَّة، م.س، ص٣٥.

# القرآن الكريم في الدراسات الاستسثراقية



الإسلاميّ، وبخاصَّة في ما يتعلَّق بالوحي والقرآن والسنَّة والعقيدة. و«يعتمد جمهرة المستشرقين في تحرير أبحاثهم عن الشريعة الإسلاميّة على ميزانٍ غريبٍ بالغ الغرابة في ميدان البحث العلميّ، فمن المعروف أنَّ العالِمَ المُخْلِصَ يتجرَّد عن كلِّ هوىً وميلٍ شخصيًّ في ما يريد البحث عنه، ويتابع النصوص والمراجع الموثوق بها، فما أدَّت إليه بعد المقارنة والتمحيص كان هو النتيجة المحتّمة التي ينبغي عليه اعتقادها. ولكنَّ أغلب هؤلاء المستشرقين يضعون في أذهانهم فكرةً معيَّنةً يريدون تصيُّد الأدلَّة لإثباتها، وحين يبحثون عن هذه الأدلَّة لا تهمُّهم صحَّتها بمقدار ما يهمّهم إمكان الاستفادة منها لدعم آرائهم الشخصيَّة»".

- إنَّ مناهج البحث الاستشراقيَّة بخصائصها المتميِّزة لا يمكنها بحال أن تقدِّم تفسيرًا معقولًا شاملًا متماسكًا لتاريخنا الإسلاميّ؛ لأنَّ التفكير الذي يحكم عقليَّة المستشرق هي الدوافع المادِّيَّة، ولذا تسعى مناهحهم دامًا إلى ترجيح الدافع المادِّيّ، وتقليص مساحة الدوافع الروحيَّة في حركة التاريخ، وربَّا طمسها وإنكارها أساسًا. فهي لا تقوم على أساسٍ متوازنٍ ينظر إلى القيم الروحيَّة والماديَّة على أنَّها عوامل فعَّالة مشتركة في صنع التاريخ.

- من المشاكل التي تحكم المناهج الاستشراقية هي مركزيَّة الغرب في عمليَّة أيِّ تقييم لأيِّ مُوذج آخر؛ فالثقافة والحضارة الغربيّة هي الأعلى والأسمى والأنقى، وبالتالي إنَّ طريقة الحياة الغربيّة هي النموذج الصحيح الوحيد الذي يمكن أن يُتَّخذ مقياسًا للحكم على سائر طرائق الحياة؛ لأنَّ كلَّ مفهومٍ ثقافيٍّ أو مؤسَّسة اجتماعيَّة أو تقييمٍ أدبيٍّ يتعارض مع النموذج الغربيّ، إنَّا ينتمي -حتمًا- إلى درجة من الوجود أدنى وأحطّ.

<sup>[</sup>١] السباعي، مصطفى: منهجيَّة الاستشراق والمستشرقون، لا ط، بيروت، المكتب الإسلاميِّ، ١٩٧٩م، ص٣٤.

# المبحث الثاني 🏲

# مناهج المستشرقين في دراستهم للقرآن





تقدم في المبحث السابق إطلالةٌ عامةٌ على معنى المنهج، وعرضنا بعضًا من المناهج التي اعتمدها المستشرقون في دراستهم للشرق وبالأخص العلوم والمعارف الإسلامية ومن هذه المناهج: المنهج التاريخي، والمنهج الفيلولوجي، والمنهج الإسقاطي، وغير ذلك مما تقدّم، وما نريد طرحه في هذا المبحث هو خصوص مناهج دراسة القرآن الكريم التي تتقاطع مع المناهج العامّة، وفيها بعض الخصوصيات الأخرى.

وقبل الدخول في مناهج المستشرقين في دراستهم للقرآن، لا بدّ من الإشارة إلى بعض النقاط المنهجية المهمّة في هذا الصدد:

## المطلب الأوّل:

### أولًا: لا منهجية الكتابات الأولى للاستشراق:

عندما بدأت دراسات المستشرقين للإسلام لم تكن كتابات علمية ومنهجية ولا بحوثًا تتوخى حقائق التاريخ، وإنها كانت أسلحة من أسلحة الدعاية الحربية، وأسلوبًا انتقاديًا ضد الإسلام وأهله؛ وذلك ردّة فعل لما لاقوا من هزائم على أيدي المسلمين.

ومن أشد هذه الكتابات على الإسلام كانت الكتب التي صدرت في العصور الوسطى، أما كتب القرنين الحادي عشر والثاني عشر فقد تميزت بكثير من التهور والاندفاع في حرب الإسلام وأهله الله المادي

وهذا يعني أننا لا نستطيع اكتشاف المناهج الاستشراقيّة من هذه الكتابات، بل لا بدّ من تتبع الدراسات الأخرى التي كتبت في ما بعد ذلك خصوصًا من القرن الثامن عشر إلى القرن العشرين.

<sup>[</sup>۱] انظر: رضوان، عمر بن إبراهيم: آراء المستشرقين حول القرآن الكريم وتفسيره، لا ط، الرياض، دار طيبة، لا ت، ص٧٧.

# القرآن الكريم في الدراسات الاستشراقية



### ثانيًا: اختلاف المناهج باختلاف الباحثين:

«إنّ المناهج الخاصة بالمستشرقين في بحث الدراسات والقضايا القرآنيّة، تتغيّر وتتبدّل من بحث لآخر، تبعًا لخلفيات الباحث ومنطلقاته الفكرية في توظيف المنهج على الدراسة بعينها» المنهج على الدراسة بعينها المنهد المنهد

ومن خلال استقراء مناهج المستشرقين في دراسة القرآن الكريم وعلومه، يلحظ الباحث صعوبة استبانة طرق المعالجة، وآليات المنهج الموظف، نظرًا لتباين الخلفيات الفكرية التي ينطلق منها هؤلاء في دارستهم للقرآن.

طبعًا هذا لا يمنع من وجود مناهج عامة حكمت أغلب الدراسات الاستشراقية للقرآن، ولكن من الصعوبة بمكان الالتزام بمنهج أو أكثر وتعميمه على كل الدراسات الاستشراقية من دون ملاحظة المناهج البحثية للباحث نفسه، التي قد تختلف من مستشرق لآخر؛ بمعنى أنّه قد يستخدم منهجًا ما أو أكثر من منهج، ولكنه في الوقت نفسه يستخدم منهجًا خاصًا به، غير ما استخدمه مستشرق آخر، اتفق معه في المنهج العام، ولا بد من الالتفات أيضًا إلى أنّ منهج المستشرق الخاص قد يؤثر حتى على منهجه العام. ولذا اعتقد أنّه من الأدق من الناحية العلميّة اعتماد المناهج المنوطة بالدراسة نفسها وتحليلها.

### ثالثًا: هل يصح حصر المناهج الاستشراقيّة القرآنيّة بعدد معين؟

على الرغم من الملاحظة المتقدمة، من الممكن الإشارة إلى بعض المناهج العامة التي لوحظ وجودها في كثير من الدراسات الاستشراقية، ولكن السؤال هو هل يمكن حصر هذه المناهج بعدد معين؟

يعتبر بعض الباحثين أنّه قد غلب على الموضوعات القرآنيّة المتعددة عند المستشرقين اتّحاهات عدّة؛ من أهمّها:

<sup>[</sup>۱] باعثمان، صلاح بن سعيد بن سالم: "منهج المستشرقين في دراسة القضايا القرآنيَّة"، حوليَّة جامعة الأزهر كليِّة أصول الدين والدعوة بالمنوفيّة، العدد ٣٦، ٢٠١٧م، ص٥١.



- اتجاه دراسة القرآن الكريم في ضوء علم نقد الكتاب المقدس Biblical Criticim.
  - اتجاه دراسة القرآن الكريم في ضوء المنهج التنصيري.
    - اتجاه دراسة القرآن الكريم في ضوء المنهج المقارن.
      - الاتجاه المرتبط بترجمات معاني القرآن الكريم  $^{\text{\tiny{II}}}$

وبعض الباحثين عمموا المناهج ولكنهم اختلفوا في عددها وتسمياتها، فبعضهم اعتبر أن المناهج المختلفة عند المستشرقين لا تتعدى منهجًا واحدًا وهو منهج الإسقاط وقد تقدمت الإشارة إلى هذا المنهج في الأبحاث السابقة، فقد «مارس المستشرقون عملية الإسقاط متأثرين بخلفياتهم العقدية وموروثاتهم الفكرية ومندفعين بدافع نفسي يهدف إلى رَمي القرآن الكريم بما ثبت في حق كتبهم المقدسة ودياناتهم المحرفة، محاولين بذلك الانتقاص من قدر هذا الكتاب الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، والذي -لا محالة- يشهد له في كل عصر شهود بمؤد بالإعجاز والعظمة.

ومنهم من عدها أربعة مناهج وقال إنّه يمكن إجمال هذه المناهج التي يشترك فيها عدد من المستشرقين قديمًا وحديثًا وهي النزعة التأثيرية، الانشطارية، الشك والتزوير، وسنعرض هذه المناهج ضمن عنوان: «المناهج الاستشراقيّة لدراسة القرآن الكريم» ألا ونعتقد أنّ هناك مناهج أخرى غير هذه الثلاثة المتقدمة فلا حاجة لحصر المناهج الاستشراقيّة القرآنيّة بعدد معيّن.

### رابعًا: المناهج الاستشراقيّة والظواهر الغيبيّة:

بغضّ النظر عن صحة المناهج الاستشراقيّة التي سنتعرض لها فإنّها لا يمكنها أن

<sup>[</sup>١] انظر: حسن، دراسة القرآن الكريم عند المستشرقين في ضوء علم نقد الكتاب المقدَّس، م.س، ص٣-٤.

<sup>[7]</sup> انظر: ابن زكريا، إدريس؛ ابن محمود، عبد الرحمن: "أساليب الاستشراق وغاياته من دراسة الفكر الإسلاميّ"، مجلّة بحوث إسلاميّة واجتماعيّة، ٢٠٠١م، ص٢٩٦-١٤٤.

# القرآن الكريم في الدراسات الاستسژاقيةً



تعالج الظواهر الغيبية كالقرآن الكريم، لأنّها بالأصل تعالج هذه الحقائق الغيبية وفق المنهج المادي والعقلي المحض، ومن هنا كانت نتائجها غير صحيحة، ولا تزيد الباحث إلا بُعدًا عن القرآن وتعاليمه، هذا في حال افترضنا حُسن النية عند هؤلاء في استخدام هذه المناهج.

يقول رودي باريت: «ونحن في هذا نطبّق على الإسلام وتاريخه، وعلى المؤلفات العربيّة التي نشتغل بها المعيار النقدي نفسه الذي نطبّقه على تاريخ الفكر عندنا وعلى المصادر المدونة لعالمنا نحن» المصادر المدونة لعالمنا نحن» المصادر المدونة لعالمنا نحن المصادر ا

### خامسًا: حقدهم على الإسلام:

ينطلق أغلب هؤلاء من نظرية التفوق العنصري، والكراهية والحقد على الإسلام، وهذا ليس مجرد إدعاء في حقهم بل تشهد على ذلك عشرات بل مئات الدراسات التي سطّروها عن الإسلام؛ وبالأخص عن القرآن الكريم.

### سادسًا: فكرة تغريب الفكر الإسلاميّ:

اعتمد المستشرقون بشكل عام على فكرة تغريب الحضارة والفكر الإسلاميّ، فقد حاول في أغلب دراساتهم والهدف من ذلك تضعيف الحضارة الإسلاميّ، فقد حاول هؤلاء بكل الأساليب والطرق الممكنة تغريب الفكر الإسلاميّ، والمقصود بالتغريب إظهار تفوق الفكر الغربي على الفكر الإسلاميّ، يقول بعض الباحثين: إنّ «اصطلاح «التغريب» ليس من ابتكارنا في الشرق، ولكنه ظهر في المعجم السياسي الغربي باسم «Westernyation»، وكانوا يعنُون به نشر الحضارة الغربيّة في البلاد الآسيوية والإفريقية الواقعة تحت سيطرتهم عن طريق إزالة القُوى المضادَّة التي تحفظ لهذه البلاد كيانها وشخصيتها وعاداتها وتقاليدها، وأهمّها الدين واللغة، وفي زوال هذه البلاد كيانها وشحمار السيطرة الغربيّة السياسية والاقتصادية حتى بعد إعلان استقلال هذه البلاد وتحرُّرها من نير الاستعمار الغربي ظاهريًا ويكاد

<sup>[</sup>١] زقزوق، الاستشراق والخلفيَّة الفكريَّة للصراع الحضاريّ، م.س، ص٨١.

<sup>[</sup>۲] هدارة، "التغريب وأثره في الشعر العربي الحديث"، م.س، ص٨.



التغريب يرافق كل مراحل الحركة الاستشراقية وكل التيارات المختلفة، قد بين المستشرق هاملتون جب في كتاب «وجهة الإسلام» الذي ألفه مع مجموعة من المستشرقين، وصدر سنة ١٩٤٧م. وأشار إلى أنّ الهدف من هذا البحث هو معرفة إلى أي حد وصلت إليه حركة تغريب الفكر الإسلاميّ، وما هي العوامل التي تحول دون هذا التغريب.

ويمكن من خلال مطالعة الكتاب المذكور أن يكتشف القارئ أبرز مناهج التغريب التي يسقطها المستشرقون على الفكر الإسلاميّ.

ويستخدم الآن في الدراسات المعاصرة مصطلحا (علم الاستغراب) occidentalism الذي امتد أثره إلى أو (فقه الاستغراب) وهما في مواجهة (التغريب) westernization الذي امتد أثره إلى الحياة الثقافية للعالم، وهدد استقلالنا الحضاري وامتد إلى أساليب الحياة وأنماطها.

فالاستغراب علم أو حركة تقابل علم أو حركة الاستشراق ويعنى بدراسات علمية وثقافية للغرب، أما التغريب فهو تقمص الفكر الغربي على حساب الفكر الإسلاميّ والثقافة الإسلاميّة الله

# المطلب الثاني: أهم المناهج الاستشراقية في دراسة القرآن: أولًا: منهج الأخذ بالنزعة التأثيريّة:

وهذا المنهج هو ما يطلق عليه مصطلح «التأثر والتأثير»، -وسنشير إلى تطبيقاته في الأبحاث الآتية-، وهو نزعة دراسية يأخذ بها من اعتادوا رد كل عناصر الإسلام وعلى رأسها القرآن إلى عناصر أخرى؛ كاليهودية أو النصرانية أو إليهما معًا، وللأسف

<sup>[</sup>۱] الكتاب عبارة عن نظرة في الحركات الحديثة في العالم الإسلاميّ، من تأليف أشهر المستشرقين على الإطلاق (هــا.ر. جب ،ل. ماسينيّون، ج. كامبفماير، ك.ك. برج، النقيب فيرار)، وقد اجتمعوا لصياغة رؤية موحَّدة، ونقله عن الإنكليزيَّة: محمَّد عبد الهادي أبو ريدة.

<sup>[</sup>۲] انظر: نكاوي، فاتح محمد سليمان سة: معجم مصطلحات الفكر الإسلاميّ المعاصر دلالاتها وتطوُّرها، لا ط، بيروت، دار الكتب العلميَّة، لا ت، ص٤٤٨.

# القرآن الكريم في الدراسات الاستسثراقية



أصر جملة من المستشرقين كماركس هورتن الألماني، ورينان الفرنسي أن الجنس العربي ليس من صفاته التعمق في التفكير ولا الابتكار، بل عنده قصور في هذا المجال فالعربي ليس من طبيعته التفلسف<sup>11</sup>. وهؤلاء من شدة عنصريتهم وتعصبهم لا يُرجعون المصادر الإسلاميّة فقط إلى مصادر يهودية ومسيحية، بل يصفون العرب بالقصور الذاتي في التفكير، وأنّ العربي لا يتمكن من الناحية التكوينية من التفكير المعمّق والتفلسف، وهذا إن دلّ على شيء فإنما يدلّ على مدى الانحطاط الفكري عند هذه العيّنة من المستشرقين.

وهذه النزعة التأثيرية تشكل خطورة كبيرة على أصالة الفكر الإسلاميّ، لا لأنّنا لا نعترف بوجود تشابه في بعض الأمور والأفكار بين الفكر الإسلاميّ وغيره، بل لأنّ محض التشابه لا يؤدي إلى تهجين الفكر الإسلاميّ وعدم أصالته والحكم عليه بأنّه فكر تلفيقيٌ من أفكار يهودية، ومسيحية، وفارسية، وغير ذلك.

والفكرة الحاضرة عند المستشرقين هي: كلما وجد تشابه بين الأفكار الإسلامية وغيرها من الأفكار الأجنبية، فهذا يعني أن الفكرة غير إسلامية، فعندما نراجع دراسات المستشرقين للتصوف الإسلاميّ نجدهم يرجعونه إلى أصول خارجية كالعنصر الفارسي أو الهندي، لا لشيء إلا لوجود عناصر متشابهة بين التصوف الإسلاميّ والتصوف الفارسي.

ثم حاولوا تطبيق ذلك على القرآن من خلال ردّ قصصه، وأحكامه، وعقائده،... إلى التوارة، والتلمود، والإنجيل، ...

### ثانيًا: الانشطاريّة:

الانشطاريّة تعني الفصل بين القيم المتكاملة في الفكر الإسلاميّ، والقول بعجزها عن التفاعل والترابط، وعدم قدرتها على الاستيعاب والتكامل.

والمستشرقون الغربيّون يعون جيّدًا مدى تكامل المعرفة الإسلاميّة والفكر

<sup>[1]</sup> انظر: البهي، محمَّد: الجانب الإلهيّ من التفكير الإسلاميّ، ط٦، القاهرة، مكتبة وهبة، ١٩٨٢م، ص١٨٠.



الإسلاميّ المبني أساسًا على التكامل بين قيمه ومُثُله، والترابط بين مختلف جوانبه، ولكنهم عندما يحاولون دراسة بعض مباحث الفكر الإسلاميّ؛ فإنّهم يسعون جاهدين إلى تجزئتها وعزل بعضها عن بعض؛ بقصد التأكيد على استحالة التقاء عناصر القوة والتكامل في آن واحد.

ولعل أبرز ما وصلت إليه الانشطارية في الفكر الغربي وحاول المستشرقون تطبيقه على الفكر الإسلاميّ هو الدعوة إلى الانفصال بين الحاضر والماضي؛ فإنكار الماضي كليّةً مع الدعوة إلى الانفصال عنه يعتبر من خصائص الفكر الغربي، وهو ما يحاول بعض المستشرقين نقله إلى الفكر الإسلاميّ؛ حيث نجد ثلّة منهم يرمون التراث الإسلاميّ بكل مهانة وانتقاص، بل إنّهم ينكرون على زملائهم من التقليديين إضاعة الوقت في تكريس الاتجاهات المطلوبة؛ ولذلك فإنّ معظم المستشرقين لا يسلكون مسلك المسلمين في التدليل على قيمة الإسلام وتراثه الخالد في صلته بالحياة!".

## ثالثًا: الشكّ والتزوير:

من المناهج التي نراها في كثير من الدراسات الاستشراقيّة وبالأخص الدراسات القرآنيّة، وسيتّضح هذا الأمر في طيات هذه الأبحاث.

لا بد من التنويه أنّ منهجي الشك والتزوير استخدمهما علماء الاستشراق بشكل عام ولكن تم توظيفهما بشكل مكثّف وواضح في مجال القرآن بهدف التشكيك بحصدر القرآن والوثوق بنقله، وجمعه، وترتيبه، والنسخ، والمكي والمدني، بالإضافة إلى تزوير بعض الحقائق القرآنية المسلَّمة، وهذا المنهج قديم وقد استخدمه المشركون في بداية الدعوى الإسلامية فوصفوا النبيّ بأنّه مفتري، وأنّه تعلّم القرآن من بشروغير ذلك من الافتراءات التي سيأتي الحديث عنها.

واستخدم المستشرقون المنهج الشكّي الديكارتي في تفسير المبادئ الإسلاميّة

<sup>[1]</sup> ابن زكريا؛ ابن محمود، أساليب الاستشراق وغاياته من دراسة الفكر الإسلاميّ، م.س، ص١٤٣.

# القرآن الكريم في الدراسات الاستسراقية



وظاهرة الوحي والنبوة، وتفسير بعض المعجزات التي حصلت للأنبياء السابقين، لذلك كانت نتائجهم مخالفة لاعتقاد المسلمين الله المسلمين ا

## تطبيقات المنهج الشكّي عند المستشرقين:

ولقد انساق المستشرقون المعاصرون مع أسلافهم في اتباع منهج الشكّ والمبالغة في إثارة الشكوك على الوقائع التاريخيّة الثابتة، والروايات الصحيحة المرتبطة بتاريخ القرآن وعلومه، واعتمدوا في ذلك على عمليّة الانتقاء بطريقة مغرضة وهادفة إلى ما يصبون إليه من نتائج عكسية، والذي عزز بعض النتائج عند هؤلاء الأمور الآتية:

- عدم ثقتهم في صحة النص القرآني دفعهم إلى الشك في أمانة نقله وسلامة تبليغه.

- الشك في جمعه وترتيبه، كما يدعي كثير من المستشرقين أنّ النص القرآني الذي جاء به محمد قد نالته تعديلات بالزيادة والنقصان خاصة في صورته المكتوبة، ووجدوا في موضوع اختلاف المصاحف الخاصة التي كانت بأيدي بعض الصحابة ميدانًا لزلزلة العقيدة وفتح أبواب الشكوك والارتياب بصحة النص القرآني.

وقد جمع المستشرق الإنجليزي آرثر جفري الاختلافات المنسوبة إلى المصاحف الفردية لبعض الصحابة أمثال ابن مسعود، وأبي بن كعب، وعلي بن أبي طالب، وابن عباس، وأبي موسى الأشعري، وحفصة، وأنس بن مالك، وزيد بن ثابت، وغيرهم - رضي الله عنهم - كما جمع الاختلافات المنسوبة إلى بعض مصاحف التابعين، وقد جمع ذلك من مختلف المصادر القديمة التي احتفظت بالروايات الآحاد والشاذة المنسوبة إليهم، وبخاصة تفسير الطبرى الذي استقصى الشيء الكثير من ذلك.

ومع أنّ بعضهم لا يجدون مناصًا من الاعتراف بأنّ بعض الاختلافات تبدو مستحيلة من الناحية اللغوية، وبعضها الآخر يشعر أنّها ممّا اخترعه بعض اللغويين

<sup>[</sup>١] انظر: الحاجّ، نقد الخطاب الاستشراقيّ، م.س، ص١٦٥.

<sup>[</sup>۲] نشر آرثر جيفري كتاب «المصاحف» لابن أبي داود، وهو نجل ابن داود صاحب كتاب السنن. وفي الكتاب روايات ضعيفة جدًّا، اعتمد عليها المستشرقون للطعن في موثوقيَّة النصّ القرآنيّ.



الذين نسبوها لهؤلاء الصحابة والتابعين، فإنهم يصفون مصحف عثمان بأنه أقرب المصاحف إلى الأصل، ولا يقولون إنه الأصل الموثوق به نفسه، فهم يتحاشون الاعتراف بأنّ القرآن الكريم قد جُمع وفق منهج علمي رصين قوامه التوثيق والدقة والتثبت الم

- وجد (ولش) في موضوع خلوّ مصحف الصحابي عبد الله بن مسعود من المعوذتين (الفلق، والناس)، مجالًا للتشكيك في تواتر السورتين، وبالتالي التشكيك في موثوقية النص القرآنيّ.

وهناك شواهد كثيرة على أنّ المستشرقين مارسوا هذا المنهج في التعامل مع القرآن، على سبيل المثال، نذكر بعض النماذج، وسيأتي الرّد على بعض هذه الأفكار في المباحث الآتية:

ا. كان علماء اللاهوت المسيحيّ قبل القرن السابع عشر الميلادي لا يرون أنّ القرآن جدير بالدراسة، ولقد أطلقوا عليه جميع الأوصاف والنعوت الشائنة، وحاولوا النيل من جوهره وتاريخه الله .

<sup>[</sup>۱] انظر: عزوزي، حسن: آليًات المنهج الاستشراقيّ في الدراسات الإسلاميّة، ضمن: سلسلة تصحيح صورة الإسلام (٤)، لا ط، فاس (المغرب)، لا ت، ص١٥-١٩.

<sup>[</sup>۲] انظر: بدوي، عبد الرحمن: دفاع القرآن ضدّ منتقديه، ترجمة: كمال جاد الله، لا ط، لا م، الدار العالميَّة للكتب والنشر، لا ت، ص٥.

<sup>[</sup>٣] انظر: بلاشير، ريجيس: تاريخ القرآن نزوله تدوينه ترجمته وتأثيره، ترجمة: رضا سعادة، ط ١، بيروت، دار الكتاب اللبناني، ١٩٧٤م، ص١١، ٢٦، ٥٥. قام بالردّ على هذه الافتراءات والطعون الدكتور عبد الصبور شاهين في كتابه «تاريخ القرآن» (انظر: شاهين، عبد الصبور: تاريخ القرآن، ط٣، لا م، نشر نهضة مصر، ٢٠٠٧م)، كما قام بنقد هذه الدراسة -أيضًا- الدكتور صبحي الصالح ضمن كتابه «مباحث في علوم القرآن، ط٨، بيروت، دار العلم للملايين، 1٩٧٤م).

# القرآن الكريم في الدراسات الاستنثراقية



- 7. أمّا المستشرق المجري(جولدتسيهر) فلقد حاول في كتابه (مذاهب التفسير الإسلاميّ) التشكيك في النص القرآني، حيث اعتبره مضطربًا وغير ثابت، وعباراته واضحة التحيّز والتعصّب أل
- 3. ويقول (جورج سيل): «أمّا أنّ محمدًا كان في الحقيقة مؤلّف القرآن، والمخترع الرئيس له؛ فأمر لا يقبل الجدل...» الله المناس
- 0. ويذهب المستشرق (لوت) إلى «أنّ النبيّ مدين بفكرة فواتح السور من مثل حم وطسم وألم إلى آخره لتأثير أجنبي، ويرجح أنّه تأثير يهودي؛ ظنًا منه أن السور التي بدئت بهذه الفواتح مدنية، خضع فيها النبيّ لتأثير اليهود، ولو دقّق في الأمر لعلم أن سبعًا وعشرين من تلك السور التسع والعشرين مكية، وأنّ اثنين فقط من هذه السور مدنية، وهما سورتا البقرة وآل عمران الله عمران الله على السور عدنية، وهما سورتا البقرة وآل عمران الله على السور عدنية، وهما سورتا البقرة وآل عمران الله على المنافقة وألى عمران الله وربية وسما سورتا البقرة وآل عمران الله وربية وسما سورتا البقرة وآل عمران الله وربية وسما سورتا البقرة والله عمران الله وربية وسما سورتا البقرة وآل عمران الله وربية وربية

## رابعًا: المنهج الانتقائيّ:

والمقصود بالانتقاء: تفضيل الشيء على غيره، أو الإتيان بالتصرّف على الوجه الذي يريد، أو ترجيح تصرف على غيره وهذا المعنى من الانتقائية هو المعنى اللغوي. والمنهج الانتقائي عند المستشرقين قريب من معناه اللغوي أو العامّ وهو الانتقاء من دون الخضوع للضوابط العلميّة والمنهجية، فعلى سبيل المثال نجد في كتاباتهم عن القرآن الكريم، والسيرة النبوية الشريفة والتاريخ الإسلاميّ أنّهم ينتقون بعض الروايات والأحداث والقضايا ويكتبون عنها ويهملون غيرها وهكذا الأمر في كتب الحديث فهم يذهبون إلى الكتب التي تجمع الأحاديث وبخاصة مثل كنز العمال وغيرها من الكتب التي لا يرد فيها تصحيح أو تخريج للأحاديث.

وهناك عدد من المستشرقين استخدموا هذا المنهج من قبيل (لامنس) و(بلاشير) وغيرهم. ومن أخطر أشكال الانتقائية الانتقاء في المصادر.

<sup>[</sup>١] انظر: جولدتسيهر، مذاهب التفسير الإسلاميّ، م.س، ص٣٨.

<sup>[</sup>٢] انظر: مقدِّمة ترجمته الإنكليزيَّة لمعاني القرآن التي صدرت عام ١٧٣٦م.

<sup>[</sup>٣] زقزوق، محمود حمدي: الإسلام في مرآة الفكر الغربّي، لا ط، لا م، دار الفكر العربّي، ١٩٩٤م، ص٧.



### الانتقاء في استعمال المصادر:

لا شك أنّ فعالية المنهج المتبع في أيّ دراسة، تتوقف على قيمة المصادر والروافد المعتمدة؛ إذ هي القاعدة المغذية والمادة الخام التي ترتكز عليها الدراسة، فكلما كانت المصادر رئيسة وأصيلة وذات علاقة مباشرة بالموضوع، كانت الدراسة أقرب إلى حصول المراد المنشود والمبتغى المقصود للباحث.

وفي إطار البحث الاستشراقي يتبين أن المنهج المتبع في انتقاء المصادر المعينة على بحث الموضوعات المرتبطة بالقرآنيات يتنوع ويختلف تبعًا لطبيعة الموضوعات المستهدفة من جهة، وموضوعية المستشرق وأمانته العلمية أو حياده على الأقل في توظيف تلك المصادر والنقل عنها من جهة ثانية.

ومثالًا على هذا النوع من الانتقائية يذكر أحد الباحثين في دراسة أجراها أنّه بتتبّع عدد المراجع التي ذكرها (بلاشير) في مقدمة كتابه مدخل إلى القرآن وجد أنّه اعتمد على مائة وثمانية وسبعين كتابًا ليس منها سوى سبعة وأربعين كتابًا عربيًا، وكثير منها في الأدب والتاريخ؛ مثل اليعقوبي ومروج الذهب للمسعودي وأسد الغابة لابن الأثير ومقدمة ابن خلدون والفهرست لابن النديم!!

ولعل من أبرز مواطن الخلل - في مجال انتقاء المصادر المتعلّقة بالقرآن وعلومه-التي يمكن الإشارة إليها- نذكر الآتى:

### ١. اعتماد عدد معين ومحدود من مصنفات علوم القرآن دون غيرها:

وهذا أمر يمكن أن يلاحظه كل من تتبع بدقة بعض دراسات المستشرقين في القرآنيّات، فعدد المصنفات العربيّة المتعلّقة بعلوم القرآن المعتمدة من طرف المستشرقين محدودة جدًّا، وهي في معظمها كتب جامعة لم تتحرَّ الصحة والنقد والرواية السليمة، وهكذا نجد أن نولدكه، وبيل، وبلاشير، وبورتون في جمع القرآن الكريم لا يتجاوزون كتب المصاحف لابن أبي داود، والإتقان للسيوطي، والفهرست

<sup>[</sup>۱] انظر: عزوزي، آليًات المنهج الاستشراقيّ في الدراسات الإسلاميَّة، م.س، ص٢٠.

## القرآن الكريم في الدراسات الاستسژاقية



لابن النديم، في حين لا نجد عندهم اعتمادًا يذكر على الروايات الصحيحة الواردة في كتب الصحاح والسنن أو في مقدمات المفسرين عند السنة؛ فضلًا عن الكتب الروائية والقرآنيّة عند علماء الإمامية. فاقتصروا على دراسة تفاسير محددة (الطبري -الزمخشري- ابن عربي...) ولم يستقصوا بيان مذاهب التفسير كلّها وقد يكون من حق الباحث أن يسلك هذا الطريق طوال بحثه، وألا يؤمن ببعض المناهج ويكفر بالبعض الآخر، ولو فعل المستشرق ذلك واستقصى جوانب التفسير المذهبي كلها من تشريعية فقهية، إلى لغوية نحوية، أو أثرية موسوعية من خلال جميع كتب التفسير التي كانت -على الأقل- في وقته لتكشفت له حقيقة مغايرة، وهي أن النص القرآنيّ خصيب متجدّد وثريّ. فليس سهوًا إذن أن يغفل جولدتسيهر عن آثار أخرى في النهاية رذاذًا متناثرًا فرّقته الأهواء الحزبيّة والفكريّة.

### ٢. انتقاء الروايات الضعيفة والشاذة من مصادر علوم القرآن:

يكاد يتّفق منهج المستشرقين العام في الدراسات القرآنية على تعمّد اختيار الأخبار الضعيفة والروايات الشاذة في بطون الكتب وذلك لمقاصد وأغراض معينة. ولقد وجد المستشرقون في كتب معينة من كتب الأدب والتاريخ ضالتهم في هذا المحال فقاموا بتصيّد جملة من النصوص والشواهد وجعلوها أسسًا بنوا عليها أحكامهم القرآنية وغيرها.

لقد أخذ المستشرقون بالخبر الضعيف في بعض الأحيان وحكموا بموجبه، يقول جواد علي: «واستعانوا بالشاذ ولو كان متأخرًا، أو كان من النوع الذي استغربه النقدة (النقًاد)، وأشاروا إلى نشوزه، تعمدوا ذلك لأنّ هذا الشاذ هو الأداة الوحيدة في إثارة الشك» الله الشك

يختلف البحث الاستشراقي في حقّ القرآنيات عن المنهج الإسلاميّ المؤسس على ضرورة اعتماد الموثوق من المصادر والمشهود له بالأولية والتميز، فالمصادر القرآنيّة

<sup>[</sup>١] علي، جواد: تاريخ العرب في الإسلام، ط٢، بيروت، دار الحداثة، ١٩٨٨م، ص١٠-١١.



الموثوقة ليس فيها ما يسعفهم في تسويغ ما يَصْبون إلى تأكيده من أحكام مغرضة، واستنتاجات مغلوطة وخاطئة أريد لها أن تكون كذلك، ولهذا يلجئون إلى مصادر أخرى بحثًا عما يعينهم على بلوغ مأمولهم فيجدون بغيتهم في كتب الأدب والتاريخ وغيرها دون أدنى اكتراث بما يشكله اعتماد تلك المصادر في قضايا جوهرية ترتبط بالدراسات القرآنيّة، والواقع أن كثيرًا من المستشرقين ودعاة التغريب قد أصروا على اعتماد مثل هذه الكتب، وأولوها الاهتمام البالغ وأعادوا طبعها وروّجوها، وحرضوا الباحثين من التغريبين على اعتمادها مصادر ومراجع ؛ وذلك لأنّها تفسد الحقائق وترسم صورًا غير صحيحة ولا موثوقة عن واقع الأمور.

### ٣. إهمال المصادر القرآنيّة الأصيلة والاكتفاء بدراسات المستشرقين السابقة:

يبدو أنّ من أخطاء منهج المستشرقين في اعتماد مصادر ومراجع معيّنة تعمُّد عدم الاكتراث بموثوقيّتها وأولويّة بعضها؛ لهذا نجد أنّ المستشرق الذي يسعى إلى فرض فكرة معيّنة وتكريسها لا يلقي اهتمامًا إلا إلى المصادر التي ترمي مضامينها إلى ما يذهب إليه، وهو يعمد في الغالب إلى تقديم كتب ثانوية وغير موثوقة على ما هو معروف من كتب موثوقة، وهذا المنهج الخاطئ كفيل بأنْ يؤدّي إلى نتائج مغلوطة وخاطئة. ويبدو أنّ من أعظم أخطاء هذا المنهج المتمثّل في عدم ترتيب المصادر حسب موثوقيّتها وقيمتها هو تقديم كتب المستشرقين على غيرها من كتب المسلمين الأوائل في نقل الروايات، والنصوص القديمة".

بالإضافة إلى الانتقائية في المصادر كما تقدّم، والاعتماد على المصادر باللغة الأجنبيّة وقلّة الاعتماد على مصادر باللغة العربيّة، سواء كانت أصيلة أم غير أصلية، فإنّ إطلالة سريعة على «دائرة المعارف الإسلاميّة» و«الموسوعة البريطانية» و«وغيرهما يؤكّد صحّة هذا الكلام وسيأتي التعريف بهاتين الموسوعتين.

ونجد أيضًا أنّ هناك انتقائيّة مذهبيّة فنجد تغييبًا متعمّدًا لنصوص علماء الإماميّة وآرائهم؛ كما أشرنا، وهذا واضح جدًّا خاصّة في الدراسات القرآنيّة، ويقع



<sup>[</sup>١] انظر: عزوزي، آليَّات المنهج الاستشراقيّ في الدراسات الإسلاميَّة، م.س، ص١٩-٢٦.

# القرآن الكريم في الدراسات الاستىثرا قيةً



التركيز فقط على علماء السنّة، بل للأسف على الضعيف أو الشاذّ من أقوال علماء السنّة والاعتماد على الكتب الضعيفة عندهم؛ سواء في مجال التفسير وعلوم القرآن، أو الكتب الحديثية.

#### خامسًا: المنهج الافتراضى:

ويقوم هذا المنهج على أنْ يضع الباحث فرضًا ليصل به إلى حلّ مسألة مُعيَّنة، و(الفرضيةم)قولة تُقبل على علَّتها دون إثبات الم

و«إذا كان المستشرقون في منهجهم التشكيكي يشكّكون في الوقائع القطعيّة ففي المنهج الافتراضي يفترضون أفكارًا مسبقة ومحددة، ثم يأخذون النتائج بناء على الافتراضات التي افترضوها، وليس المراد بالافتراض هنا الفرضيّة البحثيّة أي أنني أفترض مجموعة احتمالات للبحث قد أصل إلى صحتها وقد أصل إلى بطلانها، بل المقصود هو الانطلاق من افتراض معيّن وجعله هو الحاكم على البحث.

ولعلّ أبرز حقل قرآني مارس فيه المستشرقون هذا المنهج هو ترتيب الآيات والسور في القرآن، إذ نجد معظم المستشرقين قد أبدوا في مسألة ترتيب الآيات،... وانطلاقًا من منهجهم التاريخي الذي يفترض ترتيبًا منطقيًا يقبله العقل البشري، حاولوا افتراض ترتيبات جديدة يحكمها الهوى المجرد، وهذا الترتيب المفترض سببه اعتمادهم على المنهج التاريخي والذي أوصلهم إلى نتائج غير صحيحة علميًا في حقل القرآنيات» المنهج التاريخي والذي أوصلهم الى نتائج غير صحيحة علميًا في حقل القرآنيات القرآنيات القرآنيات القرآنيات المنابع المنابع

مع أنّ هناك توجه واضح لدي علماء التفسير هو أنّ ترتيب الآيات مسألة توقيفية لا اجتهادية، وأقاموا على ذلك أدلة متعددة نذكر منها:

- أنّ العقل والاعتبار لا يريان للاجتهاد في القرآن مجالًا؛ الأمر الذي يؤثّر في إعجازه الخالد، إذ لو جاز إعمال الرأى والقياس في ترتيب آياته لأمكن حدوث

<sup>[1]</sup> عمر، أحمد مختار عبد الحميد: معجم اللغة العربيَّة المعاصرة، ط١، القاهرة، عالم الكتب، ٢٠٠٨م، ص٣٤٣٣.

<sup>[</sup>٢] عزوزي، آليات المنهج الاستشراقيّ في الدراسات الإسلاميَّة، م.س، ص٣٠-٣١.



الخطأ أحيانًا في الترتيب، وهذا يوجب اختلالًا في الأسلوب القرآني المعجز. ومن المعروف أنّ من أهمّ أنواع الإعجاز القرآنيّ هو الإعجاز النظمي للقرآن، وهو مرتبط بنظم كلمات الآية، ونظم الآيات في السورة.

أضف إلى ذلك، أنّ ترتيب القرآن الموجود ليس له ملاك واحد، يكون أساسًا مطّردًا في تقديم هذا وتأخير ذاك، ومثالًا على ذلك تأمّل في الآيتين من سورة الشمس: ﴿ وَٱلنَّهَارِ إِذَا جَلَّهَا وَٱلَّيْلِ إِذَا يَغْشَنهَا ﴾ فا فترى ذكر النهار فيها مقدّمًا على ذكر الليل، بخلاف الآيتين في سورة الليل: ﴿ وَٱلَّيْلِ إِذَا يَغْشَىٰ وَٱلنَّهَارِ إِذَا يَعْشَىٰ وَٱلنَّهَارِ إِذَا يَعْشَىٰ فَالليل فيها مقدم على النهار، الأمر الذي يقوّي الظنّ بأنّ الترتيب لم يكن بالاجتهاد والاستحسان، وإلا لقدّم أحدهما في جميع المواضع.

- الأحاديث المنقولة عن النبيّ الأعظم الآيات بأنّه بعض الآيات بأنّها آخر السورة الفلانية أو أوّلها، ما يكشف عن أنّ أول السورة وآخرها قد كان مشخصًا في زمنه ...

- ما دلّ على أنّ وضع الآيات في أماكنها كان يحصل بأمره وأنّه كان يقول: ضعوا هذه الآيات في مكان كذا وتلك في مكان كذا، ...".

من نماذج المنهج الافتراضي في مسألة ترتيب الآيات ما ذكره المستشرق الإنجليزي آرثر جيفري عن سورة الجن، فيقول: «إنّ الآيات الخاتمة للسورة تختلف كثيرًا في الشكل والأسلوب، وتظهر وكأنّها قطعة غريبة وضعها جامعو القرآن أو كتبته»أا.

فجفري يريد أن يؤكّد للقارئ وجود اختلاف وعدم تناسب وتناسق بين الآيات الخامّة (يرمي بدون شك إلى الآيات ١٩ فما بعدها من السورة) والتي قبلها من خلال التلميح -بشكل عرضي وكأنّه أمر طبيعي- إلى أنّ كتبة الوحي هم الذين

<sup>[</sup>١] سورة الشمس، الآيتان ٣-٤.

<sup>[</sup>۲] سورة الليل، الآيتان ١-٢.

<sup>[7]</sup> انظر: الزرندي، أبو الفضل مير محمَّدي: بحوث في تاريخ القرآن وعلومه، ط١، قم المقدَّسة، مؤسَّسة النشر الإسلاميّ التابعة الجماعة المدرِّسين، ١٤٢٠هــق، ص٩٧-١٠٠.

<sup>[</sup>٤] جيفري، آرثر: القرآن، لا ط، لا م، لا ن، ١٩٨٢م، ص٣٢.

# القرآن الكريم في الدراسات الاستسژاقيّة



أضافوا المقطع الذي لا يتناسب -حسب زعم جفري- مع الآيات السابقة، وهذه طريقة معروفة لدى المستشرقين في مخاطبة قرائهم. ولو رجع جفري إلى كتب التفسير، وكتب علم التناسب القرآنيّ؛ لتبيّن له أن لا اضطراب ولا اختلاف بين طرفي السورة الله المعروفة السورة الله المعروفة السورة الله المعروفة السورة المعروفة السورة المعروفة المعروفة

يقول برهان الدين البقاعي (ت٨٨٥هـ): «لقد التقى أول السورة وآخرها؛ فدل آخرها على الأول المجمل، وأولها على الآخر المفصل، وذلك أن أول السورة بين عظمة الوحي بسبب الجن، ثم بين في أثنائها حفظه من مسترقي السمع، وختم بتأكيد حفظه وحفظ جميع كلماته...» الله المناه المناع المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه

ويُعد (تيودور نولدكه) أول من رسم لنفسه هذه المنهجية في كتابه «ملحوظات نقدية حول التركيب والأسلوب في القرآن» وتأثر به كل من أتى من بعده، فأصبح موضوع الترتيب الشغل الشاغل لأذهان المستشرقين. وتعتبر المستشرقة المعاصرة أنجليكا نويورث ممّن اتبع هذا المنهج فكثيرًا ما نجدها تختار سورة محدّدة مثل سورة يوسف، أو سورة الفاتحة، أو سورة الرحمن، أو سورة الحجر، وتكتب عنها، على شاكلة ما دعا إليه نولدكه.

ولقد زعم بلاشير أن فواتح السور بالأحرف المقطعة ليست من القرآن الكريم، فمثلًا حرف الميم كان رمزًا لمصحف المغيرة، والهاء لمصحف إبراهيم، والصاد لسعد بن أبي وقاص، والنون لمصحف عثمان بن عفان» أنا.

ويفترض (بلاشير) أيضًا في ما يتعلق بنزول القرآن افتراضات عجيبة فقد نفى أن يكون ما نزل من القرآن في مكة، قد دوّن في عهد الرسول، وأنّ بدء التدوين كان بعد الهجرة، ومع ذلك لم يكن هذا التدوين صحيحًا ودقيقًا، فسقطت آيات كثيرة منه، فضلًا أن بعض ما كان مكتوبًا عليه من رقاع قد ضاع<sup>11</sup>. وهناك كثير من هذه الافتراضات عند المستشرقين نكتفى بها أوردناه.

<sup>[</sup>١] انظر: عزوزي، آليات المنهج الاستشراقيّ في الدراسات الإسلاميَّة، م.س، ص٣١.

<sup>[7]</sup> البقاعي، برهان الدين: نظم الدرر في تناسق الآي والسور، لا ط، القاهرة، دار الكتاب الإسلاميّ، ١٤٠٤هـ.ق، ج٢٠، ص٥٠٤.

<sup>[7]</sup> انظر: غلاب، محمَّد: نظرات استشراقيَّة، لا ط، القاهرة، دار الكاتب العربّي للطباعة والنشر،١٩٦٥م، ص٤٢٣.

<sup>[</sup>٤] انظر: بلاشير، تاريخ القرآن، م.س، ص٢٤.



وما لا شك فيه أنّ للمستشرقين في كل موضوع من موضوعات القرآن التي يناقشونها ويدرسونها هدفًا وغاية يدور فلكها حول الهدف الأكبر الذي هو إثبات بشرية القرآن بكل الوسائل. وإزاء موضوع ترتيب آيات القرآن الكريم وسوره، يتضح أنّ هدفهم من افتراض ترتيبات جديدة ومحاولات مبتكرة على بساط البحث والدرس يرمي إلى إظهار التناقض المزعوم في القرآن سواء من حيث الموضوع أو من حيث الأسلوب!!.

إذن منهجية المستشرقين، ومن سلك مسلكهم تنمّ عن تعسف في إطلاق الأحكام، واتباع الهوى، وحب الافتراض والتخمين، وفي ذلك تجاهل لقيمة الرواية الصحيحة التي تعدّ الطريقة الوحيدة في ترتيب الآيات ترتيبًا دقيقًا حكيمًا".

#### سادسًا: المنهج الإسقاطيّ:

تقدّم في مبحث المناهج العامّة للحركة الاستشراقية، الكلام عن المنهج الإسقاطي إجمالًا، وفي هذا الموضع سنبيّن أنواع الإسقاطات التي قام بها المستشرقون على القرآن الكريم، بالإضافة لذكر بعض النماذج على ذلك.

وبعض الباحثين يعتبر أنّ المستشرقين يكذّبون لا يخطئون فقط في عمليات الإسقاط فيقول هم «لا يخطئون فقط في كلّ جملة يقولونها، بل يكذّبون؛ أي إنّهم لم يعودوا أحرارًا في أن يكذبوا ببراءة وبسبب الجهل» الله يعودوا أحرارًا في أن يكذبوا ببراءة وبسبب الجهل» الله يعودوا أحرارًا في أن يكذبوا ببراءة وبسبب الجهل» الله يعودوا أحرارًا في أن يكذبوا ببراءة وبسبب الجهل» الله يعودوا أحرارًا في أن يكذبوا ببراءة وبسبب الجهل» الله يعودوا أحرارًا في أن يكذبوا ببراءة وبسبب الجهل» الله يعودوا أحرارًا في أن يكذبوا ببراءة وبسبب الجهل الله يعودوا أحرارًا في أن يكذبوا ببراءة وبسبب الجهل المنابع العبد العبد

وهذه العمليّات الإسقاطية على القرآن الكريم وعلومه يمكن النظر إليها من زاويتن:

الزاوية الأولى: بالنظر إلى هذه العمليات الإسقاطية من حيث موضوعاتها، ومكن تصنيفها إلى موضوعات متعددة منها:

<sup>[1]</sup> انظر: عزوزي، آليَّات المنهج الاستشراقيّ في الدراسات الإسلاميَّة، م.س، ص٣٣-٣٧.

<sup>[7]</sup> انظر: الصالح، مباحث في علوم القرآن، م.س، ص١٦٧.

<sup>[7]</sup> أبو خليل، الإسقاط في مناهج المستشرقين والمبشرِّين، م.س، ص١٥.

## القرآن الكريم في الدراسات الاستسثراقيةً



- ١. إسقاط المفاهيم الاستشراقيّة على التعريف بالقرآن الكريم.
  - ٢. إسقاط المفاهيم الاستشراقيّة على تاريخ القرآن الكريم.
    - ٣. إسقاط المفاهيم الاستشراقيّة على العقائد القرآنية.

الزاوية الثانية: وبالنظر الى منطلقاتها المذهبية، يمكن تصنيفها إلى المنطلقات الآتية:

- ١. المنطلقات الدينية: وتشمل المفاهيم اليهودية والمفاهيم النصرانية.
- ٢. المنطلقات الفكرية: وتشمل المفاهيم المادية والمفاهيم الصوفية ١١.

#### أولًا: إسقاط المفاهيم الاستشراقيّة على التعريف بالقرآن الكريم:

صدّر المستشرق جولدتسيهر كتابه (مذاهب التفسير الإسلامي) الذي يقول فيه: «فلا يوجد كتاب تشريعي -اعترفت به طائفة دينية اعترافًا عقديًا على أنّه نصّ منـزل أو موحى به-...[فيه] من الاضطراب وعدم الثبات كما نجد في القرآن» $^{\text{II}}$ .

وفي كتابه (العقيدة والشريعة في الإسلام) يعرّف جولدزيهر القرآن بقوله: «القرآن هو الأساس الأول للديّن الإسلاميّ، وهو كتابه المقدّس، ودستوره الموحى به، وهو في مجموعه مزيجًا من الطوابع المختلفة اختلافًا جوهريًا، والتي طَبَعت كلا العصرَ بن الأولن من عهد طفولة الإسلام» ".

ويقول برنارد لويس أثناء تعريفه للقرآن: «ويرى معظم المؤرخين أنّه سجل أصيل لتعاليم محمد ونشاطاته» أله المعاليم محمد ونشاطاته المعالية المعا

إذا لاحظنا التعاريف السابقة للقرآن فإنّنا نجد تأثّر هؤلاء عا يحملونه من

<sup>[1]</sup> انظر: مظاهري، محمَّد عامر عبد الحميد: منهج الإسقاط في الدراسات القرآنيَّة عند المستشرقين، لا ط، لا م، لا ن، لا ت، ص١٠.

<sup>[</sup>۲] جولدتسيهر: مذاهب التفسير الإسلاميّ، م.س، ص٤.

<sup>[</sup>٣] جولدتسيهر، العقيدة والشريعة في الإسلام، م.س، ص٢٢.

<sup>[</sup>٤] مطبقاني، الاستشراق والاتِّجاهات الفكريَّة في التاريخ الإسلاميّ دراسة تطبيقيَّة على كتاب برنارد لويس، م.س، ص١٢٨.



أفكار يهودية فجولدزيهر اعتبر أنّ القرآن الكريم فيه اضطراب وعدم ثبات وأنّه مزيج مختلط من الثقافات المتعددة وليس من عند الله. وهو بذلك لم يستطع الخروج من تأثيرات العقيدة اليهودية، وبتعريفه ذاك أراد أن يضفي على القرآن ما أضفاه أصحاب الديانات الأخرى من التغيير والتبديل، لأنّه على علم بما احتوته الكتب المقدّسة عند اليهود سواء العهد القديم أم التلمود من فروق واختلافات بين النُسَخ وتناقضات في الأخبار واضطراب في الألفاظ والأساليب البيانية.

وبالنسبة لتعريف برنارد لويس للقرآن الكريم، فهو يعتبر أنّ القرآن هو سجل لنشاطات محمد فهو في نفس الاتجاه والاسقاطات؛ لأنّ الغالب على كتب العهد القديم هو هذا الاهتمام الذي أسقطه المستشرق على محتوى القرآن والمتمثل في تسجيل أنشطة رجال الدين من الأنبياء وغيرهم.

بينما لا تمثل الآيات المعنية بسيرة النبيّ الاجزءًا يسيرًا من القرآن، في حين أنّ الآيات المتعلّقة بقصة النبيّ موسى هي أكبر بكثير من قصة النبيّ محمد بل هي أكبر قصة في القرآن الكريم. فقد ذكر اسم موسى في القرآن ١٣٦ مرة في سور متفرقة في كتاب الله عز وجل. بينما ذكر اسم النبيّ محمد ٤ مرات في القرآن.

#### ثانيًا: إسقاط المفاهيم الاستشراقيّة على تاريخ القرآن الكريم:

تقدم في الأبحاث السابقة أن هناك فارق كبير بين القرآن الكريم؛ بوصفه كتابًا ووحيًا سماويًّا وبين الكتب السماوية الأخرى؛ كالإنجيل، والتوارة، وأشرنا أنّه لا يوجد فترة يمكن أن تسمّى تاريخًا بالنسبة للقرآن؛ أي وجود فاصل زمني بين نزول الوحى القرآني وتدوين النص القرآني.

أمًّا النصوص الدينيَّة المقدسة في اليهودية لها تاريخ طويل يقترب من ثمانمئة عام بين زمن نزول الوحي على النبيِّ موسى عام بين زمن نزول الوحي على النبيِّ موسى أي القرن الثالث عشر قبل الميلاد وزمن إخضاع هذا الوحي للكتابة والتدوين على يد عزرا الكاتب أي منتصف القرن الخامس قبل الميلاد. وهي فترة طويلة جدًا



فنحن أمام نص له تاريخ تغير فيه شكله من النص الشفوي إلى النص الكتابي على يد «عزرا الكاتب» وهذه الفترة سمحت بكل أنواع التحريف والتبديل. وكذلك بالنسبة للعهد الجديد فلكل إنجيل من الأناجيل الأربعة تاريخ.

لم يُكتب للتوراة ولا الإنجيل أن يلقيا الحرص والاهتمام المبكّرين من أجل حفظ نصوصهما، فعلى حدّ الروايات اليهودية قد حفظ موسى الشيخ نسخة التوراة في تابوت وعهد إلى أبناء هارون المنهودية بحفظها وتعليمها بني إسرائيل، فتساهل الأحبار من آل هارون في مسألة الرجوع إلى الأصول التوراتية المحفوظة في التابوت في فتاواهم الشرعية؛ ما عرّض أحكامها للضياع والتبديل، وبعد وفاة موسى المنه بجيلين أو ثلاث؛ نَهب الفلسطينيون الإسرائيليين واستولوا على تابوت التوراة، ومن ذلك الوقت لم تظهر التوراة حتى عودة أجزاء منها على يد الملك طالوت الذي أرسله الله لمقاتلة الفلسطينيين الوثنيين عام ١٠٢٠ق.م.

وهذه الأفكار والمعلومات لم تكن غائبة عن المستشرقين الذين خاضوا في مجال الدراسات القرآنيّة، لأنّهم هم أهل الاختصاص في مجال الدراسات الدينيّة وبالأخص اليهودية والنصرانية، وهم من خلال ذلك قاموا بعملية إسقاط لهذه المعارف والمفاهيم على القرآن الكريم ونظروا له نظرة تاريخية؛ مثل كتبهم المقدسة فاتهموه بالنقائص نفسها التي اعترت تاريخ كتبهم المقدسة من قببَل علماء الدين وورثة الأنبياء. وسنبين إسقاطات هؤلاء على تاريخ القرآن في الأبحاث القادمة.

<sup>[</sup>۱] انظر: طويلة، عبد السلام عبد الوهاب: الكتب المقدَّسة في ميزان التوثيق، ط٢، القاهرة، دار السلام، ٢٠٠٢م، ص٦٢-٦٦.

<sup>[</sup>۲] انظر: م.ن، ص۱۰۷-۱۰۹.



#### ثالثًا: إسقاط المفاهيم الاستشراقيّة على العقائد القرآنيّة:

#### ١. إسقاط المفاهيم الدينيّة:

• إسقاط المفاهيم الدينيّة اليهودية والنصرانية على مفهوم (الله) سبحانه وتعالى في القرآن الكريم:

يؤمن اليهود بإله واحد هو الله، ويعتقدون في أن الله خالق كل شيء بلا شريك، وأنّه لا شبيه له، ولا يمكن رؤيته وهو محجوب عن الخلق، وفي سفر التثنية تجد دليلًا توراتيًّا على التوحيد في الآية: «اسمع يا إسرائيل، الربّ إلهنا رب واحد» (التثنية ٦: ٤).

ولكن للأسف تعرضت هذه العقيدة للتحريف بعد ما تعرضت التوراة إلى التحريف من قبل أحبار اليهود أصبحت تجد في سطور هذا الكتاب كلمات تتنافى مع قدسية الله، فتارة تقرأ أن الله يغضب وتارة تجد أن الناس فعلوا الشر في أعين الرب. وأصبح الرب في التوراة لا يتورع عن مصارعة أحد أفراد البشر، ويغضب ويغار ويعتب ويحنق وغير ذلك من الصفات التي نسبوها إلى الله تعالى.

وهذا الأمر يعكس بشكل كبير تأثر أحبار اليهود وكتاب العهد القديم بالعقائد التي سبقت ظهور أنبياء بني إسرائيل، الأمر الذي جعلهم يشبهون الله بذاك الإله البدائي القبلي القديم الذي كان على شاكلة البشر يحب ويكره ويحزن ويغار ويصارع باليد ويطالب بنصيبه من اللحم والشحم والمسكن ككل الناس كما تذكّرنا بها مرارًا نصوص التوراة..!

ويعكس اسم الرب في اليهودية أيضًا تخبّطًا شديدًا هم يطلقون عليه «إلوهيم» وهذه صيغة جمع تعني «الآلهة» وليس إلهًا واحدًا، وهم يفعلون هذا على الرغم من أنّهم أقرّوا في هذه الفترة بالتوحيد لله، لكنّ ثقافتهم ظلّت عاجزة عن تفادي آثار التعددية التي سيطرت على عقائدهم قبل ظهور الأنبياء.

وفي مرحلة أخرى يتغاضى بنو إسرائيل عن نطق اسم الرب، فيكتبونه «يهوه» وينطقونه «أدوناي» أي السيد. أو ينطقونه «هَشِمْ» أي الاسم، وهم يفعلون ذلك تطهيرًا لاسم الرب من أن ينطق على لسانهم.

## القرآن الكريم في الدراسات الاستسژاقية



والخلاصة: أنّ بني إسرائيل على الرغم ممّا هم فيه من ضلال، وكذلك بعدهم عن ما أنزل عليهم في التوراة، لكنّهم يعبدون إلهًا واحدًا لا يشركون به شيئًا.

وكان للمستشرق جولدزيهر قصب السبق في تحريف مدلولات القرآن الكريم عن الله تعالى بإسقاط المفاهيم اليهودية والنصرانية على هذه المدلولات التي لا تتفق والعقيدة الإسلاميّة، ومن ذلك السقاطة لمفهوم التجسّد الإلهي عند

اليهود والنصارى على التمثيل القرآني لنور الله سبحانه وتعالى بنور المصباح في مشكاة وهي قوله تعالى: ﴿ اللّهُ نُورُ السّمَوَتِ وَالْأَرْضِ مَثُلُ نُورِهِ عَكِمْ كُوقٍ مشكاة وهي قوله تعالى: ﴿ اللّهُ نُورُ السّمَوَتِ وَالْأَرْضِ مَثُلُ نُورِهِ عَكِمْ كُوقٍ فَيَا مِصْبَاحٍ فَي نُجَاجَةً الزُّجَاجَةُ كَأَنَّهَا كَوْكُ دُرِّيُّ يُوقَدُ مِن شَجَرَةٍ فَيَا مِصْبَاحٍ وَلَا عَرْبِيّةٍ يَكَادُ زَيْتُهَا يُضِيّءُ وَلَوْ لَمْ تَمْسَسُهُ نَارُّ مُّبَرَكَةٍ وَلا عَرْبِيّةٍ يَكَادُ زَيْتُهَا يُضِيّءُ وَلَوْ لَمْ تَمْسَسُهُ نَارُّ مُنْكُ لِلنَّاسِ وَاللّهُ بِكُلِّ فُرَرِّ عَلَى نُورٍ عَمْن يَشَاءُ وَيَضْرِبُ الله المُنشرق بالأساليب البلاغية في الله العقائد اليهودية. اللغة العربيّة التي منها التشبيه، وهو نابع كذلك من تأثره بمسلك العقائد اليهودية.

وقد خضع المستشرق جاك بيرك Jacques Berque أيضًا لعقيدة التجسيد وأسقط مفهومها على قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ - يَنقُومِ إِنّكُمُ طَلَمْتُمْ أَنفُسَكُم بِأَتِّادِكُمُ ٱلْعِجْلَ فَتُوبُواْ إِلَى بَارِبِكُمْ فَٱفْنُلُواْ أَنفُسَكُم ذَلِكُمُ فَلَامْتُمْ أَنفُسَكُم فَأَنفُكُمْ إِنّهُ وَلَا يَعْدَ بَارِبِكُمْ فَنَابَ عَلَيْكُمْ إِنّهُ، هُو ٱلنّوَابُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ المعالى المعا

كما قام المستشرق كراتشكوفسكي Kratchkovski بنهج المنهج نفسه في ترجمة سورة الناس: ﴿ قُلُ أَعُوذُ بِرَبِّ ٱلنَّاسِ ﴿ مَا لَكِ ٱلنَّاسِ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ اللللْهُ الللللْمُلِمُ اللللْمُلِمُ اللللْمُلِمُ اللللْمُلِي الللِّهُ اللللْمُلِمُ اللللْمُلِي اللللْمُلِي اللللْمُلِي الللللْمُلِي الللللْمُلِمُ اللللْمُلِي الللللْمُلِمُ اللللْمُلِيْ

<sup>[</sup>١] انظر: جولدتسيهر، العقيدة والشريعة في الإسلام، م.س، ص٢٥.

<sup>[</sup>٢] سورة النور، الآبة ٣٥.

<sup>[</sup>٣] سورة البقرة، الآية ٥٤.

<sup>[</sup>٤] عبد المحسن، عبد الراضي محمَّد: مناهج المستشرقين في ترجمة معاني القرآن، لا ط، لا م، لا ن، لا ت، ص٥٤.



صُدُورِ ٱلنَّاسِ اللهِ عَنْ مَنَ ٱلْجِنَّةِ وَٱلنَّاسِ له الله الذي يختبئ من شرِّ الوسواس الذي يوسوس صدورَ الناس» الله غيرها من النماذج التي ذكرها هؤلاء وجسدت إسقاطات للعقيدة التي يحملونها عن الله على القرآن الكريم.

# • إسقاط المفاهيم الدينيّة اليهودية والنصرانية على ذِكر محمد الله في القرآن الكريم:

فمن ذلك إقدام عدد من المستشرقين الذين قاموا بترجمة معاني القرآن الكريم إلى لغات أوروبية على ترجمة كلمة (الأُمِّيّ) -التي وصف الله تعالى بها نبيّه محمدًا- بـ (نبي الوثنية) أو (نبي الكفرة)، ومن أبرز هؤلاء المستشرقين كلٌ من: هيننج Henning (في ترجمته المنشورة عام ١٩٠١)، ورودي بارت Rudi من: هيننج Paret (في ترجمته المنشورة عام ١٩٦٦) وبلاشير Blachere (في ترجمته المنشورة عام ١٩٦٦) في الطبعة الأولى لترجمتها المنشورة عام ١٩٧٦ الله المنشورة عام ١٩٧٦

ومن المعلوم أن كلمة (الأُمِّيّ) تعني الشخص الذي لا يقرأ ولا يكتب، وهذا المعنى لم يكن خافيًا على المستشرقين فإنّ الذي يعنينا في هذا المقام هو أنّ هؤلاء المستشرقين أسقطوا من خلال هذه الترجمة مفهومًا عقديًا يهوديًا أو نصرانيًا على كلمة (الأُمِّيّ)، حيث إنّ اليهود دأبوا على إطلاق كلمة (غويم) goim على غير اليهود من الأمم الأخرى، وهذه الكلمة هي التي كانوا يعبّرون عنها في الجزيرة العربيّة بكلمة (الأُمِّين) وهي التي ذكرها القرآن الكريم في قوله تعالى: ﴿قَالُوا لَيْسَ العربيّة بكلمة (الأُمِّيّنَ سَبِيلٌ وَيَقُولُونَ عَلَى اللّهِ الْكَذِبَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ لَهُ اللّه وكان اليهود يقصدون بكلمة (غويم) الفاسدين أو المرتدين والوثنيين؛ لأنّ الكلمة في اليهود يقصدون بكلمة (غويم) الفاسدين أو المرتدين والوثنيين؛ لأنّ الكلمة في

<sup>[</sup>۱] سور الناس، الآيات ١-٦.

<sup>[7]</sup> عبد المحسن، مناهج المستشرقين في ترجمة معاني القرآن، م.س، ص٥٤.

<sup>[</sup>٣] انظر: م.ن، ص٥٢-٥٣.

<sup>[</sup>٤] سورة آل عمران، الآية ٧٥.

## القرآن الكريم في الدراسات الاستسژاقيةً



صيغة الجمع، ومفردها (غَوِيّ) وهي على معناها نفسه في اللغة العربية.

#### • إسقاط المفاهيم الدينيّة اليهودية والنصرانية على ذِكر الملائكة في القرآن الكريم:

يعتقد المسلمون أنّ جبريل عليهم من الملائكة المقرّبين عند الله تعالى، وهو الذي بشّر نزل بالوحي الإلهي إلى أنبيائه وبالتحديث على الصالحين من عباده، وهو الذي بشّر مريم بنت عمران بعيسى عليهما السلام، وقد وصفه الله تعالى بلفظ (رُوح القُدس) وقد ذكر مؤيدًا للمسيح عيسى بن مريم، قال تعالى: ﴿إِذْ قَالَ اللّهُ يُعِيسَى ابنَ مَرْيَمَ الْذَكُرُ نِعْمَتِي عَلَيْكُ وَعَلَى وَلِدَيْكَ إِذْ أَيَّدَتُكُ بِرُوج الْقُدُسِ تُكُمِّمُ النَّاسَ فِي الْمَهْدِ وَكَهُلًا وَإِذْ عَلَمْتُكَ الْكِتَبَ وَالْمِحْمَةَ وَالتَّوْرَطَةَ وَالْإِنِيكَ إِذْ يَلَا لَكَ الْكَتَبَ وَالْمِحْمَةَ وَالتَّوْرَطَةَ وَالْإِنِيكَ إِذْ يَ فَتَنفُخُ فِيها فَتَكُونُ وَالْإِنجِيلُ وَإِذْ يَخْرَجُ الْمُوقَى بِإِذْنِي وَالْإِنجِيلُ وَإِذْ يَخْرَجُ الْمُوقَى بِإِذْنِي وَالْمَوْقَى بِإِذْنِي وَالْمَوْلُ رَبِّكُ الْمُوْقَى بِإِذْنِي فَعَلْ اللّهِ الْمُولِي الله المُولِي الله بالقوة الله وولادة المراس ووصف بأوصاف عديدة في القرآن، منها وصفه الذي يزل بالرسالات على الرسل. ووصف بأوصاف عديدة في القرآن، منها وصفه الله بالقوة الله بالقوة الله وذكر في القرآن الكريم باسمه صراحة في سورتي البقرة والتحريم الله الله والقورة المورة المؤورة المؤورة

أما الروح القدس في المسيحيّة هو من أقانيم الله الواحد، مع أقنوم الله الأب

<sup>[</sup>١] سورة المائدة، الآية ١١٠.

<sup>[</sup>۲] سورة مريم، الآية ١٧.

<sup>[</sup>٣] سورة مريم، الآية ١٩.

<sup>[</sup>٤] سورة التكوير، الآية ٢٠.

<sup>[0]</sup> سورة البقرة، الآيتان ٩٧-٩٨؛ سورة التحريم، الآية ٤.



وأقنوم الله الابن. وهذه العقيدة هي عقيدة الثالوث. حيث يؤمن المسيحيّون أنّ الروح القدس هو روح الله الذي يرشد البشر ويكون دليلًا لهم.

ذكر الروح القدس مرات عدة في الإنجيل منها؛ مثلًا: «ولما اعتمد جميع الشعب اعتمد يسوع أيضًا، وإذ كان يصلي انفتحت السماء \* ونزل عليه الروح القدس بهيئة جسمية مثل حمامة، وكان صوت من السماء قائلًا أنت هو ابني الحبيب الذي به سررت» أن «ولما حضر يوم الخمسين كان الجميع معًا بنفس واحدة \* وصارت بغتة من السماء كما من هبوب ريح عاصفة وملأ كل البيت حيث كانوا جالسين \* وظهرت لهم السنة منقسمة كأنها من نار واستقرت على كل واحد فيهم \* وامتلأ الجميع من الروح القدس....» أن فالروح القدس هو الذي يساعد المؤمن في صلاته، والمؤمن عندما يكون مع الله يكون مملوءًا من الروح القدس وهو الذي يوجّهه ويساعده.

فعقيدتهم تتمثل في كونه واحدًا من الأقانيم الثلاثة للألوهية، وهم يطلقون عليه مسمّى (الرُّوح القدس) – بإضافة (ال) إلى كلمة (روح)، ويقصدون بالروح المعرَّفة: حياة الله تعالى ولهذا يضيفونها إلى القدس.

وعندما قام المستشرق آربري Arberryبترجمة معاني القرآن الكريم إلى اللغة الإنجليزية؛ ترجم لفظ (روح القدس) بـ The Holy Spirit أي: الروح القدس، فجعل (القدس) صفةً بعد ما كانت في القرآن مضافًا إليه، ولم يكن ذلك من آربري Arberry إلا لإسقاطه مفهومه العقدي المسيحيّ على جبريل يهيئ؛ على الرغم من اختلاف عقيدة القرآن واختلاف موقع كلمة (القدس) النحوي.



<sup>[</sup>۱] لوقا ۳: ۲۲.

<sup>[</sup>٢] أعمال الرسل ١: ٤٢.





## • إسقاط المفاهيم الدينيّة اليهودية والنصرانية على ذِكر اليوم الآخر في القرآن الكريم:

لمعرفة كيفية إسقاط المفاهيم بل في بعض الأحيان نفس الألفاظ الواردة في الكتاب المقدّس على القرآن، فلنقرأ الجدول الآتي:

| المقارنة وعملية الإسقاط                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | يوم القيامة في الإنجيل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | كلام جولدزيهر<br>عن اليوم الآخر<br>في القرآن                                                                                                                                                  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| وإذا ما قارنًا رؤية جولدزيهر عن ذكر الآخرة في القرآن الكريم بها جاء على لسان بعض رسل النصرانية؛ نجد اتفاق التصورين اتفاقًا كليًا.  لعلّنا نلاحِظ وصف القيامة بـ (يوم الغضب)، والنظرة التشاؤمية التامّة للعصاة بحيث لا وزن للأعمال، بل العبرة كل العبرة بها هو مكتوب في سفر الحياة، للجنة))، نلاحِظ هذا التطابق عند المستشرق وعند رسل النصرانية، أما القرآن الكريم فهو لم يسمً يوم القيامة بيوم الغضب أبدًا، ولم تأت هذه التسمية في أي حديث صحيح من الأحاديث النبوية الشريفة، في أي حديث صحيح من الأحاديث النبوية الشريفة، نظر القرآن، لكنّ العبرة يوم القيامة بالأعمال وليس وبالنسبة لمصير الكافرين؛ فهوحقًا مصير مشؤوم في نظر القرآن، لكنّ العبرة يوم القيامة بالأعمال وليس إذن فليس تصور المستشرق إلا ضربًا من إسقاط إذن فليس تصور المستشرق إلا ضربًا من إسقاط القرآنيّة. أما | يقول الرسول بولس مخاطبًا الذين قست قلوبهم ورفضوا التوبة مستهينين بلطف الله وإمهاله قائلًا: «وَلكِنَّكَ مِنْ أَجْلِ قَسَاوَتِكَ وَقَلْبِكَ لِنَّقْسِكَ غَضَبًا فِي يَوْمِ عَيْرِ التَّائِبِ، تَذْخَرُ النَّعْضِ وَاسْتعْلان دَيْنُونَةِ النَّعْضِ وَاسْتعْلان دَيْنُونَةِ النَّعْضِ وَاسْتعْلان دَيْنُونَةِ اللهِ الْعَادِلَةِ » أا، وفي سفر الرؤيا يقدم لنا يوحنا الرؤيا يقدم لنا يوحنا الرائي مشهدًا موجزًا عن الرائي مشهدًا موجزًا عن الأموات صغارًا وكبارًا الموت والهاوية في بحيرة واقفين أمام الله وطرح النار، هذا هو الموت النار، هذا هو الموت الثاني (أي الانفصال الثبدي عن الله)، وكل الثبدي عن الله)، وكل من لم يوجد مكتوبًا في معيرة النار» أدا يعيرة النار» أدا يعيرة النار» أدا يعيرة النار» أدا يعيرة النار» أدا | يقول جولدزيهر عند حديثه عن اليوم الآخر في القرآن الكريم: «فمحمد واليوم الغضب والحساب، ولهذا والحساب، ولهذا الخاصة بالدار الآخرة التشاؤم، أما التفاؤل فهو من نصيب المصطفين للجنة دون غيرهم»[3] |

<sup>[</sup>٣] جولدتسيهر، العقيدة والشريعة في الإسلام، م.س، ص١٥.

<sup>[</sup>٤] رسالة بولس الرسول إلى أهل رومية ٢: ٥.

<sup>[0]</sup> الكتاب المقدَّس، العهد الجديد، رؤيا يوحنا اللاهوتي، الأصحاح العشرون، الآيات ١٢-١٤-١٥.

<sup>[7]</sup> انظر:مظاهري، منهج الإسقاط في الدراسات القرآنيَّة عند المستشرقين، م.س، ص٣٥-٣٧.



#### • إسقاط المفاهيم الدينيّة اليهودية والنصرانية على كلمات عقدية أخرى في القرآن الكريم:

| الإسقاط                                                                                                                                                                                                               | معنى الفرقان في القرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ترجمة كلمة «الفرقان»                                                                                                                                                                                           |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| أما كلمة (الخلاص) فهي ذات<br>مدلولات عقدية نصرانية، وقد<br>تطلق على الإنجيل؛ لان فيها<br>الدعوة إلى الإيمان بالخلاص، وقد<br>أسقط آربري هذا المفهوم العقدي<br>النصراني على كلمة (الفرقان)<br>الواردة في القرآن الكريم. | والفرقان في اللغة العربيّة تعني: كلّ ما فُرّق به بين الحق والباطل أو بين شيئين [8] وهو أيضًا اسم للقرآن ﴿ تَبَارَكَ الَّذِي نَزَّلَ الْفُرْقَان عَلَى عَبْدِهِ لِيَكُونَ لِلْعَالَمِينَ نَذِيرًا ﴾ [9]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ترجم المستشرق آربري<br>كلمة (الفرقان) حيثما<br>وردت في القرآن الكريم<br>بكلمة<br>بكلمة<br>salvation<br>(النجاة أو الخلاص) <sup>[7]</sup> .                                                                     |
| إسقاط لمفهوم نصراني لمكان<br>العبادة على مفهوم إسلامي عن<br>كلمة (المسجد).                                                                                                                                            | ومن الواضح الفرق بين كلمة مسجد والمعبد أو المصلى في الكنيسة، ويختلفان من عدة وجوه معلومة، والأمر الذي يزيدنا يقينًا من معرفة المستشرق للفروق بين المسجد والكنيسة هوانه عندما يأتي لقوله تعالى: ﴿ لَهُدِّمَتْ صَوَامِعُ وَبِيَعٌ اللَّهِ كَثِيرًا ﴾ [اا]، فإنّه يترجم كلمة وصَلوَاتٌ ومَساجِد، يُذْكَرُ فِيهَا اسْمُ الكلمة المعروفة لدى الفرنسيين (المساجد) بـ (Mosques) وهي الكلمة المعروفة لدى الفرنسيين الكلمة المعروفة لدى الفرنسيين في كل مكان، ولكن المستشرق لم في كل مكان، ولكن المستشرق لم يستعملها إلا في هذا الموضع عندما في التباس المساجد بالصوامع والبيع | ترجم المستشرق جاك<br>بيرك كلمة (المسجد)<br>حيثما وردت في القرآن<br>الكريم بكلمتي (-Sanc<br>tuaire) و(Oratoire)،<br>وتعني الكلمة الأولى:<br>المعبد الكنسي، وأما<br>الثانية فتعني: المصلى في<br>كنيسة صغيرة [10] |

<sup>[</sup>٧] مهر علّي، محمَّد: "ترجمة معاني القرآن والمستشرقون لمحة تاريخيَّة وتحليليَّة"، بحث مقدَّم لندوة ترجمة معاني القرآن الكريم بالمدينة المنوّرة، ١٤٢٣هـق، ص٣٤.

<sup>[</sup>٨] انظر: ابن منظور، محمَّد بن مكرم: لسان العرب، لا ط، قم المقدَّسة، نشر أدب الحوزة، ١٤٠٥هــق، ج١٠، مادَّة ثني، ص٣٠٢. [٩] سورة الفرقان، الآية ١.

<sup>[</sup>١٠] انظر: عزوزي، حسن: "ملاحظات على ترجمة معاني القرآن الكريم للمستشرق جاك بيرك"، بحث مقدًم لندوة ترجمة معاني القرآن الكريم بالمدينة المنوَّرة، ١٤٢٣هـق، ص٣٣.

<sup>[</sup>١١] سورة الحج، الآية ٤٠.

<sup>[</sup>١٢] انظر: عزوزي، "ملاحظات على ترجمة معاني القرآن الكريم للمستشرق جاك بيرك"، م.س، ص٣٣.

# القرآن الكريم في الدراسات الاستسثراقية



#### ٢) إسقاط المفاهيم الفكرية:

إسقاط المفاهيم المادية على مفهوم (الله) تعالى في القرآن الكريم:

من المعلوم أن المذهب المادي الإلحادي المنكر للديانات والروحانيات كان سائدًا في الاتحاد السوفييتي السابق مدة سبعين سنة تقريبًا، ولذلك فإنّ عددًا من المستشرقين الروس قد تأثروا بهذا المذهب الفكري عند قيامهم بترجمة معاني القرآن الكريم إلى اللغات الروسية، ومن هؤلاء المستشرقين مَن أسقطوا مفاهيمهم المادية على كلمة (ربّنا) في القرآن الكريم حيثما وردت وترجموها بكلمة (سلطاننا)...

إسقاط المفاهيم المادية على ذِكر الملائكة واليوم الآخر في القرآن الكريم:

لقد أسقطت المستشرقة الروسية بروخوفا ذلك المفهوم المادي السائد في بلادها على مفهوم (الملائكة) في بعض المواطن في القرآن الكريم، حيث نجدها تقول عند تفسيرها لقوله تعالى: ﴿ عَلَيْهَا تِسْعَةً عَشَرَ ﴾ إلى المعالم التي بواسطتها يشعر الإنسان بالعالم العالم التي بواسطتها يشعر الإنسان بالعالم التي التي بواسط التي بواسط التي بواسط التي التي بواسط التي التي بواسط ا

كما نجد المستشرقة نفسها تفسّر قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَنْزِلَ عَلَى ٱلْمَلَكَيْنِ بِبَائِلَ هَا نَجِدُ المستشرقة نفسها تفسّر قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَنْزِلَ عَلَى ٱلْمَلَكَيْنِ مِن المجاز، وفي الحقيقة فَرُوتَ وَمَارُوتَ المَجاز، وفي الحقيقة فإنّهما كانا من أناس عاديين في بابل، وقد تفوّقا في علوم حضارتهم المختلفة » أنا

إلى غيرها من الإسقاطات التي نلاحظها بكثرة في ترجمات القرآن الكريم للغات

<sup>[</sup>۱] انظر: عطيَّة، عبد الرحمن السيُّد: "ترجمة معاني القرآن إلى اللغة الروسيَّة"، بحثٌ مقدَّم لندوة ترجمة معاني القرآن الكريم بالمدينة المنوَّرة، ١٤٣٣هـق، ص١٤.

<sup>[</sup>۲] سورة المدثِّر، الآية ٣٠.

<sup>[</sup>٣] كولييف، إلمير روفائيل: "الأخطاء العقديَّة في بعض الترجمات لمعاني القرآن الكريم إلى اللغات الروسيَّة"، بحثٌ مقدَّم لندوة ترجمة معانى القرآن الكريم بالمدينة المنوَّرة ١٤٢٣هـق، ص٤٢.

<sup>[</sup>٤] سورة البقرة، الآية ١٠٢.

<sup>[</sup>٥] كولييف: "الأخطاء العقديَّة في بعض الترجمات لمعاني القرآن الكريم إلى اللغات الروسيَّة"، م.س، ص٤٢.

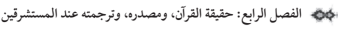


المختلفة. وسيأتي تقويم هذه الترجمات في الأبحاث القادمة.

هذه أهم مناهج المستشرقين في دراسة القضايا القرآنية، بيد أنّ هذه المناهج قد تزيد وقد تنقص لدى بعض الباحثين، فبعضهم أضاف منهجًا أو أكثر لما تقدّم، وإنْ كان عند التدقيق نجد أنّ بعض ما ذكر يرجع إلى المناهج السابقة؛ مثل: منهج النفي، الذي يهدف إلى نفي الحقائق القرآنية والوقائع التاريخية المرتبطة بنُزول القرآن وجمعه وغير ذلك، ويتحقّق ذلك من خلال إثارة الشكوك والمبالغة في النقد إلى حد الإلغاء والنفي الكيفي لكل ما يتعارض مع وجهات النظر الاستشراقية. وهذا المنهج يدخل في منهج الشك.

# الفصل الرابع: حقيقة القرآن، ومصدره، وترجمته عند المستشرقين





#### تمهید:

اهتم المستشرقون بدراسة علوم القرآن والتفسير اهتمامًا بالغًا؛ طبعًا ضمن أغراضهم وأهدافهم الخاصّة، التي أشرنا في الأبحاث السابقة إلى أهمّها وهو «إثبات بشريّة القرآن»، ولذا قاموا بالدراسة والنقد والتحليل للقرآن الكريم، وكل ما يتصل به من علوم؛ وهي ما يطلق عليه في الدراسات الإسلاميّة اسم «علوم القرآن»، وقد لاحظنا في العقود الثلاثة الأخيرة، جهدًا ملحوظًا في الرد على الدراسات الاستشراقيّة من قبل الباحثين المسلمين وتقديم دراسات نقدية وازنة لتفنيد أفكارهم الرئيسة وتثبيت الثوابت الإسلاميّة والقرآنيّة.

وفي هذا الفصل، والفصل اللاحق سنقدم نهاذج من الأبحاث الاستشراقيّة للدراسات القرآنيّة، مع نقد لأهمّ أفكارهم ومناهجهم في هذا المجال، وسنكتفى ببعض المباحث المهمة في علوم القرآن، ولن نتعرّض للتفسير الاستشراقي للقرآن مع أهميته القصوى، لأنّ ذلك يحتاج إلى دراسة تفصيلية للمدارس التفسيريّة الاستشراقية ومناهجها، وكتب المستشرقين في التفسير، ونقد كل ذلك، وهذا يتجاوز الأهداف المتوخّاة لهذا الكتاب.

وفي هذا الفصل سنعالج الإطار النظري الأساس لموضوعات علوم القرآن والمتمثلة في نظرة المستشرقين للقرآن وفهمهم لحقيقة الوحي، ثم تصوراتهم عن مصادر القرآن الكريم، وكيف عرّفوه في موسوعاتهم وقاربوه في معاجمهم، وأخيرًا كيف تعاملوا مع ترجمته إلى لغات أخرى ونخصص الفصل الخامس والأخير لبحوث هامة في علوم القرآن من منظار استشراقي: عرضًا، ونقدًا.

# المبحث الأوّل

حقيقة القرآن ونظريّات الوحي عند المستشرقين





حاز القرآن الكريم مكانة معنوية كبيرة في نفوس المسلمين، فهو المصدر الأساس لتنظيم حياتهم الفردية والاجتماعية، وأمور دينهم ودنياهم وآخرتهم.

والقرآن الكريم الذي يعتقد به المسلمون له الخصائص الآتية مجتمعة؛ وهي:

- ١. هو الكتاب السماويّ المقدّس لدى المسلمين.
  - ٢. وهو المصدر الأول للتشريع.
- ٣. أُوحيَ للنّبيّ محمد بن عبد الله الله خلال فترة نُبُوّته التي دامت (٢٣)
   سنة.
  - ع. بواسطة الملك جبرائيل السلامات
  - ٥. القرآن بألفاظه هو كلام الله، ومعجزة النبيّ محمد الله القرآن بألفاظه هو
    - ٦. هو الكتاب السماوي الأخير.
- ٧. هو من المعاجز الأساس التي أتى بها الرسول الأكرم محمد الله بحيث لا يكن لأحد من الخلق أن يأتي بمثله.
- ٨. له أوجه إعجاز متعددة؛ من أهمها: الإعجاز اللغوي والبلاغي، وما جاء به من أخبار القرون والأمم البائدة، والإعجاز على المستوى العلمي (الإخبار عن القوانين الكونية) والتشريعي (الجامعية في التشريع) وغير ذلك.
- ٩. يرى جميع المسلمين اليوم أنّ القرآن لم يحرّف، والقرآن الموجود بين الدّفتين حاليًا هو بعينه ما نزل على النبى الله الله الله على النبى الله على الله على النبى الله على الله على النبى الله على ا

ويمكن تعريف القرآن الكريم -حسب المشهور بين العلماء- بأنه: كلام الله ـ عز وجل- المعجز، المتعبّد بتلاوته، المنزل على خاتم أنبيائه محمد المعجز، المتعبّد بتلاوته، المنزل على خاتم أنبيائه محمد المعجز، المتعبّد بالمنزل على خاتم أنبيائه محمد المعجز، المتعبّد بالمنزل على خاتم أنبيائه محمد المعجز، المتعبّد بالمنزل على خاتم أنبيائه محمد المعجز، المتعبّد بالمعتبد بالمعتب

<sup>[</sup>۱] يرى مشهور علماء التفسير أنَّ بعض آيات القرآن نزلت من قبل الله -تعالى- على قلب النبيَّ من دون توسُّط ملاك الوحي، وهو ما نسمِّيه الوحي المباشر.

# القرآن الكريم في الدراسات الاستسثرا قيةً



المنقول عنه بالتواتر المفيد للقطع والتعيين، المكتوب بين دفتي المصحف من أول سورة الفاتحة إلى آخر سورة الناس.

## المطلب الأوّل: تعريفه عند المستشرقين:

هناك تعاريف متعددة ذكرها المستشرقون للقرآن الكريم ومنها ما ورد في دائرة المعارف الإسلاميّة فهو يكشف بعضًا من اتجاه هؤلاء في تعريفهم للقرآن طبعًا بناء على خلفيات مسبقة في هذا المجال.

وقبل عرض التعريف المطروح في دائرة لمعارف من المناسب إجراء إطلالة عامّة على الأجواء والخلفيات التي كانت تحكم الدراسات الاستشراقيّة القديمة تجاه القرآن الكريم.

فالدراسات الاستشراقيّة كانت في عمومها قائمة على اعتبار القرآن الكريم نتاجًا بشريًا، فهم لا يؤمنون بأنّ القرآن وحي إلهي. وتميل هذه الدراسات إلى النزعة التشويهية للقرآن الكريم؛ سواء كانت عن قصد أم عن غير قصد، وسواء كان عن مصدره أم تاريخه أم بنيته وغير ذلك. والهدف الذي يصرّح به بعضهم هو ضرورة مكافحة القرآن الكريم ومواجهته، فقد كتب القسيس الألماني «إبراهام هنكلمان» الذي قام بنشر القرآن الكريم باللغة العربيّة في القرن السابع عشر، في مقدمته قوله: «من الضروري أن نعرف القرآن معرفة دقيقة إذا أردنا مكافحته، وتمهيد السبيل لانتشار المسيحيّة في الشرق» ويقول الراهب الإيطالي «ماراتشي»: «أنّه قضى أربعين سنة في دراسة القرآن وكتب التفسير العربية؛ كي يستطيع محاربة الإسلام بأسلحته نفسها» الله المسابقة في دراسة القرآن وكتب التفسير العربية؛ كي يستطيع محاربة الإسلام بأسلحته نفسها» الله المسابقة المسابقة المسابقة المسابقة المسابقة القرآن وكتب التفسير العربية؛ كي يستطيع محاربة الإسلام بأسلحته نفسها» المسابقة المسا

وتتجه أكثر هذه الدراسات إلى توجيه الدراسة للجهات الخارجيّة للقرآن الكريم أي الدراسات المرتبطة بالنص القرآني من تاريخه، وأسباب نزوله، وتفسيره، والدراسات الإحصائية لسوره وآياته وكلماته وغير ذلك، دون الدراسات المعمقة للنص القرآني نفسه؛ إلا ما ندر، أي دراسة مداليل الآيات والسور في المجالات الحياتية، والتشريعية، والاجتماعية، والأخلاقية، وغير ذلك. وهذا التوجه بالإضافة

<sup>[</sup>۱] عيًاد، محمَّد كامل: "صفحات من تاريخ الاستشراق"، مجلَّة مجمع اللغة العربيَّة بدمشق، المجلَّد ٤٤، ج٣، ١٩٦٩م، ص٥٧٧. [۲] م.ن، ص٥٧٨.



إلى النزعة التشويهية انسحب على أكثر الدراسات الاستشراقيّة القديمة، وأثّر بشكل واضح على تعريف القرآن والمواد التي ذكروها للتعريف بالقرآن الكريم؛ كما سنبيّن.

وقد غلب على أكثر المناهج الاستشراقيّة في دراسة القرآن المناهج التي اعتمدها هؤلاء في دراسة التوراة والإنجيل؛ ومنها: «منهج النقد الأعلى والأدني للكتاب المقدس»، ومن المستشرقين الذين عبروا عن هذا المنهج المستشرق «آرثر جيفري» في المقدمة التي وضعها لكتاب المصاحف لابن أبي داود، بل إن بعض المستشرقين كان له التأثير المنهجي الواضح على الأبحاث الاستشراقيّة؛ أمثال: المستشرق «جولدتسيهر» فقد قال عنه المستشرق «بيكر» في حفل رثاء «جولدتسيهر» «مهما تكن التطورات والتعديلات التي تطرأ على بحث الإسلام في المستقبل فما لا شك فيه أن هذا البحث سيقوم دامًا على الأسس والمناهج التي وضعها جولدزيهر»١١٠. وهذه الأسس والمناهج في فهم الحديث والقرآن أثرت على مجمل الدراسات الاستشراقية. وبشكل عام كان للمستشرقين في القرنين الثامن عشر والتاسع عشر الأثر الأكبر على الدراسات الاستشراقيّة عن الإسلام والقرآن الكريم. يقول المستشرق «هاملتون جب»: «لقد قامت في صفوفهم في السنوات الأخيرة محاولة إيجابية تحاول النفاذ بصدق وإخلاص إلى أعماق الفكر الديني للمسلمين بدل السطحية الفاضحة التي صبغت دراساتهم السابقة، وعلى الرغم من ذلك فإنّ التأثر بالأحكام التي صدرت مسبقًا على الإسلام، والتي اتخذت صورة تقليد منهجي في الغرب، لا زال قويًّا في بحوثهم، ولا يمكن الإغفال عنها في أية دراسة لهم عن الإسلام» إلا .

## - أولًا: تعريف القرآن في دائرة المعارف:

من كتب مادة «قرآن» في دائرة المعارف:

المادة التعريفية كتبها المستشرق «ف.بول» الله وقد عرض هذه المادة في ثلاث

<sup>[</sup>۱] غويطاين، "جولدتسيهر أبو الدراسات الإسلاميَّة"، مجلَّة الكاتب المصري، المجلَّد ٥، العدد ١٧، فبراير ١٩٤٧م، ص٨٥.

<sup>[</sup>۲] عبد الحميد، عرفان: المستشرقون والإسلام، ط۲، بيروت، المكتب الإسلاميّ، ١٩٨٠م، ص٥.

<sup>[</sup>٣] ف. بول (F. Buhl) (١٨٥٠) (١٩٣٢-١٨٥٠): مستشرق داغاركيّ، ولد في كوبنهاجن، وبدأ حياته الجامعيَّة بدراسة اللاهوت، وعني عناية خاصَّة بدراسة اللغات االشرقيَّة، ولا سيَّما اللغة العربية. وفي عام ١٨٧٨م حصل على درجة الدكتوراه، وكان موضوعها عن دراسات النحو العربيّ وتاريخ اللغة، ساهم في كتابة كثير من مواد دائرة المعارف الإسلاميَّة؛ إذ بلغت أكثر من سبعين مادَّة.

## القرآن الكريم في الدراسات الاستسژا قيةً



عشرة صفحة ذكر في أولها أنّ القرآن هو كتاب المحمديين المقدس، ثم قسم حديثه عن القرآن إلى أقسام عدّة جعلها على شكل فقرات مرقّمة بلغت اثنتين وعشرين فقرة. وتختصر هذه المادة التعريفية أغلب الآراء حول القرآن الكريم التي كانت سائدة في الدراسات الاستشراقيّة القديمة؛ لأنّ هذه المادة التعريفية للقرآن الكريم تناولته من أبعاد مختلفة؛ كما سنبيّن.

#### ٢. تعريف القرآن:

القرآن هو: كتاب المحمّدين المقدس وضعه النبيّ من عند نفسه، اتّهم فيه اليهود بأنّهم حرَّفوا التوراة، وأنّهم يكتمون ما أنزل الله به من البينات والهدى، واتّهم فيه النصارى بأنّهم حرَّفوا الإنجيل، وأنّهم حرَّفوا الآيات الشاهدة على صدقه الله وقد جمعه من القصص السريانية، والأساطير اليهودية، والتوراة، والزبور والتلمود الله والهاجاداة الله ومشناه سنهدرين وسفر التكوين، ومصادر يهودية

أَمًّا دراساته عن الإسلام فقد ظهرت في بداية القرن العشرين، حيث نشر كتبًا ومقالات عدَّة، منها: كتاب «حياة محمَّد» باللغة الداغاركيَّة. (انظر: العقيقي، المستشرقون، م.س، ج٢، ص٥٢٣-٥٢٣).

<sup>[1]</sup> Ency., of Islam. Vol. 4 Article KORAN, p. 1063.

<sup>[7]</sup> انظر: دائرة المعارف الإسلاميّة، م.س، ج٤، مادّة (التحريف)، ص٦٠٣،٦٠٧.

<sup>[</sup>٣] التوراة هي الأسفار المعترف بها من قبل اليهود العبرانيّين -هم الذين لهم الغلبة والكثرة الآن- وهي كذلك معترف بها من قبل البهود كتابًا قبل البروتستانت. أمَّا الكاثوليك فيضيفون سبعة أسفار أخرى مع تبديل في أسفار الملوك. والجدير بالذكر أنَّ عند اليهود كتابًا يعظِّمونه أشدٌ من تعظيمهم للتوراة وهو التلمود، ويزعمون أنَّ موسى التياه للتالم كتابه التوراة من ربَّه مكتوبة في الألواح، استلم كذلك تعاليم التلمود معها شفاهًا. وهناك تلمودان: أورشليميّ وبابليّ. التلمود البابليّ هو الأضخم حجمًا، والأكثر دراسةً، وهو يتضمَّن بشكل عام تشريعًا قانونيًّا، ومنهجًا أخلاقيًّا، وجملةً من الطقوس والشعائر الدينيَّة، ومقطوعاتٍ شعريَّة، وصلواتٍ وقصصًا تاريخيَّة، وطرائف وحكايات شعبيَّة وأساطير.

<sup>[3]</sup> تنقسم الموادّ التي تُشكِّل لُبُ التلمود إلى قسمين يعرفان بـ: «الهالاخاة» و«الهاجاداة». و«الهالاخاة» تتعلَّق بالأجزاء التشريعيَّة، وهي الاستنباط المنطقيّ لأجيالٍ من العلماء، وشكَّلت «الهالاخاة» أسلوب حياة اليهوديِّ. أمَّا «الهاجاداة» فتتعلَّق بالأقسام غير التشريعيَّة، وهي أقسام تتساوى في أهميًّتها مع الأقسام الأخرى. وهي مجموعة من القصص المحرّفة المختارة من «الكتاب المقدِّس» و«المدراش».

<sup>[0]</sup> المشناة: معناها بالعربيَّة (يُثنيَّ أو يكرر)، ولكن تحت تأثير الفعل الآراميِّ «تانا «أصبح معناها (يدرس)، ثمَّ أصبحت الكلمة تشير بشكلٍ محدَّدٍ إلى دراسة الشريعة الشفويَّة. فهي أوَّل لائحة قانونيَّة وضعها اليهود لأنفسهم بعد التوراة. والمشنا تتكوَّن من أبوابٍ ستَّة يسمِّيها اليهود «سيداريم» أي الأحكام. والسنهدرين تعني المحكمة، وهي الباب الرابع من أبواب المشناة. (انظر: خان، ظفر الإسلام: التلمود تاريخه وتعاليمه، ط٥، بيروت، دار النفائس، لا ت، ص١١-١٥، ٢١.



متأثرة بالإيرانية، وسفر إستيراا، وسفري الملوك وسفر الخروج، وسفر التكوين، والإنجيل، وإنجيل صُبُوَّة المسيح وإنجيل لوقا، وأعمال الرسل، وقصة الإسكندر، وملحمة جلجامشا.

القرآن كان في الحقيقة كتابًا محجوبًا، وإنّ النبيّ سمع صوت الله ولم يقرأ شيئًا، وإنّه يجب علينا أن نتخيل أنّ الله قد قرأ حقيقة على النبيّ من الكتاب السماوي.

وقد وقع فيه اختلاف بين نسخه من ناحية ترتيب آياته وسوره، وتمكّن الشيطان من تخليطه، ونسي الرسول من آياته عددًا، وجاء فيه بأخبار متناقضة سعى المفسّرون للتخلّص منها، ويحتوي على عدد من الإضافات التفصيلية وانتقال الجمل والتحريفات غير الضارّة، وأعيدت صياغته، فانتهى إلى صورته الحالية بعد أن فقد كمية كبيرة من الوحى المبكر<sup>11</sup>.

فالقرآن حسب دائرة المعارف الإسلاميّة هو عبارة عن:

- ١. كتاب بشري من صنع النبيّ محمد.
  - ٢. ملفّق من مصادر متعدّدة.
- ٣. محرّف فقد فُقدت منه آيات ثم أعاد المسلمون صياغته الله.

<sup>[</sup>۱] استير: هي ملكة يهوديَّة، وزوجة الملك الفارسي «خشايارشا الأوَّل» الذي حكم بين ٤٨٥ و٤٦٥ قبل الميلاد، وهو الملك الرابع في سلالة الأخمينيِّين ببلاد فارس. وردت قصَّتها في السفر المسمَّى باسمها «سفر استير». (لمزيد من التفاصيل انظر: البار، محمَّد عليِّ: المدخل لدراسة التوراة والعهد القديم، ط١، دمشق، دار القلم، ١٤١٠هــق، ص٢٠٦،٢٠٧،٢١٣).

<sup>[</sup>۲] دائرة المعارف الإسلاميَّة، م.س، ج۳، مادَّة (إنجيل)، ص۱۱ وما بعدها؛ ج۱۰، مادَّة (زكريا)، ص۳٦۸؛ ج۱۰، مادَّة (بلقيس)، ص۳٦٨: وكذلك: V۲۹ .Article MUSA, – p ٦ .Ency., of Islam. Vol

<sup>[7]</sup> انظر: دائرة المعارف الإسلاميَّة، ج٢، مادَّة (أصول)، ص٢٦٦، ٢٦٧؛ ج١٢، مادَّة (سورة)، ص٣٥٨؛ وانظر كذلك: ,٣٥٠ Ency. ١٠٠١. Article KORAN, - p ٤ .of Islam. Vol.

<sup>[</sup>٤] لمزيد من الاطَّلاع، انظر: الحميّد، حميّد بن ناصر: القرآن الكريم في دائرة المعارف الإسلاميّة، لا ط، لا م، لا ن، لا ت، ص٣٨ وما بعدها؛ عبَّاس، فضل حسن: قضايا قرآنيَّة في الموسوعة البريطانيَّة نقد مطاعن وردَّ شبهات، ط٢، الأردن، دار البشير، ١٩٨٩م، ص٣٣-٢٩.

# القرآن الكريم في الدراسات الاستشراقية 💮 🔷



## -ثانيًا: تعريف القرآن الكريم في دائرة المعارف البريطانية: (Encyclopaedia Britannica)

طرحت هذه الموسوعة عناوين عدّة عن القرآن: تعريف القرآن، شكل القرآن ومضمونه، محتوياته، مصير الإنسان، أصول القرآن طبقًا للمسلمين، أصوله طبقًا للمستشرقين، التفسير والتراجم. وسنركّز البحث على العنوان الأول وهو تعريف القرآن الكريم.

جاء تعريف القرآن في دائرة المعارف البريطانية: القرآن هو كتاب المسلمين المقدس، ويعده المؤمنون كلمة الحق من ربهم، وأنّه كتاب أوحي به إلى النبيّ وجمع في كتاب بعد مماته ويعتقدون أنّه كتاب أزلي وأنّه أوجد في اللوح المحفوظ ومن المحتمل أنّ كلمة قرآن مشتقة من كلمة قرأ وهي كلمة سريانية في أصلها وفي القراءة كانت تستعمل في الكنيسة السريانية. والقرآن ينظر إليه المسلمون بوصفه مرجعًا أساسًا للفصل في المسائل التي تتعلّق بالأمور التشريعية والأمور الدينية، ولا يقبل بأيّ حال من الأحوال الطعن في ما يقول. كما أنّ اللغة العربيّة التي صيغ بها تعد بأنّها لا يمكن التفوق عليها في نقائها وجمالها وأسلوبها الرائع، وأنّه لا مجال لتقليده، حيث إنّ هذا هو الجنون بعينه.

في هذا التعريف يوجد نقاط عدّة نشير إليها على أنّ بعضها سيأتي بحثها بشكل مفصّل. وهذه النقاط هي:

- ١. ما يتعلّق بجمع القرآن الكريم.
- ٢. ما يتعلّق محاكاة القرآن والإتيان مثله.
- ٣. ما يتعلّق بأصل كلمة القرآن الكريم ومادتها.



#### ١. ما يتعلّق بجمع القرآن:

ورد في الموسوعة: «وجمع في كتاب بعد مماته».

من المعلوم أنّ الآيات القرآنيّة كانت تنزل على قلب النبيّ وكان القرقه يقرؤها على أصحابه، وأصحابه ولشدّة شغفهم وتعلّقهم بالقرآن يتلقّونها بالحفظ، ومن المعروف بين الباحثين أنّ هناك ظاهرة على زمن الرسول أُطلق عليها اسم «كُتّاب الوحي» وأنّ القرآن الكريم كتب في زمنه وأنّ قضية الجمع للمصحف ليست معنى الكتابة كما سيأتي.

#### ٢. ما يتعلّق بالإتيان بمثله:

وفي آخر التعريف: «وأنّه لا مجال لتقليده، حيث إنّ هذا هو الجنون بعينه».

القرآن الكريم هو معجزة الرسول الخالدة؛ كما قال تعالى: ﴿ فَلْيَأْتُوا بِعَشِرِ مِثْلِهِ ۚ إِن كَانُوا صَدِقِينَ ﴾ والسول الخالدة؛ كما قال تعالى: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ اَفْتَرَدُهُ قُلُ فَأْتُوا بِعَشْرِ مِنْ لِهِ إِن كُنْتُمْ صَدِقِينَ ﴾ والمستشرقين الله إلى الله المستشرقين الله المستشرقين الله المستشرقين المست

<sup>[</sup>١] سورة الطور، الآية ٣٤.

<sup>[</sup>۲] سورة هود، الآبة ۱۳.

<sup>[</sup>٣] سورة يونس، الآية ٣٨.

<sup>[</sup>٤] انظر: عبَّاس، قضايا قرانيّة في الموسوعة البريطانيّة، م.س، ص٢٣-٢٥.

## القرآن الكريم في الدراسات الاستشراقيةً 🔹



#### ٣. معنى كلمة قرآن:

ورد في التعريف: «كلمة قرآن مشتقة من كلمة قرأ وهي كلمة سريانية في أصلها وفي القراءة كانت تستعمل في الكنيسة السريانية».

الصحيح أنّه لا يوجد في القرآن كلمة غير عربية، فلو كان هُنّة كلمات غير عربيّة في القرآن لاتهموا القرآن الكريم بالكذب، ولقالوا: كيف يصف نفسه بأنّه قرآن عربي مبين، وفيه كلمات أعجمية، مع العلم أن الله عز وجل في ما يربو عن عشرة آيات يشدد ويؤكّد على أنّه قرآن عربي مبين، بل نراه يصرح وينفي كونه أعجميًا بالمجموع، وينفي أن يكون بعض آياته عربيًا والبعض الآخر أعجميًا، وهذا ما نجده واضحًا وصريحًا في سورة فصلت في قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ جَعَلْنَهُ قُرُ ءَانًا أَجَمِيًا لَقَالُوا لَوْلَا فُصِلَتَ ءَايَنُهُ ﴿ وَالْعَجَمِيُ وَعَرَفِي اللهُ وَلِلّذِين اَمَنُوا هُدًى وَشِفَا أَنُ الْعَرَا لَوْلَا بَعِيدٍ ﴾ لا يُؤمِنُون في ءَاذَانِهِم وَقُرُ وَهُو عَلَيْهِمْ عَمَّى أُولَاتٍ كَ يُنَادَون مِن وَالقَرْن غير عربيّة ولم يعقل أن العرب الفصحاء لم تمر على مسامعهم كلمات في القرآن غير عربيّة ولم يلتفتوا إليها ولم يحتجوا بها في مقام الرد، والصحيح أنّهم لو وجدوا كلمة واحدة غير عربيّة لأقاموا الدنيا ولم يقعدوها، ولوصلت إلينا هذه والرود والتشكيكات.

إنّ هنالك عند العرب كلمات معربة، أي إنّها جاءت إلى العرب من لغات أخرى، ولم يتلفظوا بها كما هي، وإنما عرّبوها ونطقوا بها، أي لم يستعملوها كما وردتهم، وسبب ذلك أنّهم عرب لهم لغتهم الخاصة ويتفاخرون بها، ولا يرضون بأي دخيل وغريب يدخل فيها، ومن هذه الكلمات هي كلمة (قريان) وغيرها، فلم نجد ولم ينقل أن العرب استعملت هذه الكلمة وغيرها بحسب أصلها، وإنما عرّبوها إلى (قرآن)، وظاهرة التعريب في كلام العرب ظاهرة مقررة عند أهل العربية؛ والتعريب ليس أخذًا للكلمة من اللغات الأخرى كما هي ووضعها في اللغة العربية، بل التعريب هو: أن تصاغ اللفظة الأعجمية بالوزن العربي، فتصبح عربيّة بعد

<sup>[</sup>١] سورة فُصِّلت، الآية ٤٤.



وضعها على وزان الألفاظ العربية، فيتدخلون في بنية الكلمة بزيادة أو نقيصة حتى تكون على طبق الوزن العربي الفصيح. وسيأتي الرد على سريانية القرآن الكريم أو آراميّته.

## ثالثًا: تعريف القرآن في موسوعة قصّة الحضارة:

ملخّص ما جاء في الموسوعة[١]:

 القرآن يتألّف كما يتألف الكتاب المقدس كتاب اليهود والمسيحيّين من أجزاء جمع بعضها إلى بعض.

٢. القرآن يختلف عن التوارة في أنّه كله نطق به رجل واحد.

٣. القرآن لم يجمع في كتاب واحد في حياة النبيّ وأنّه كان مكتوبًا في أشياء مختلفة ومتفاوتة ولم يكن مرتبًا ترتيبًا زمنيًا أو منطقيًا...

ك. لمّا كانت ألفاظ القرآن خالية من الحركات فقد اختلف بعض القرّاء في تفسير بعضها واختلفت نصوصها.

0. من شأن الظروف التي أحاطت بالقرآن أنْ تعرّضه للتكرار وعدم الانسجام فكل فقرة تؤدي إلى غرض واضح مفهوم ولكننا لسنا واثقين من أنّ محمدًا كان يريد جمع هذه الأجزاء كلها في كتاب واحد، فقد كان كثير منها حديثًا لرجل واحد بعينه في وقت بعينه ويصعب فهمه دون معرفة واسعة بتاريخ ذلك الوقت وتقاليد أهله.

حدد سور القرآن مائة وأربع عشرة سورة وهي مرتبة حسب طولها، لا بحسب نزولها.

 ٧. إذا كانت قصار السور بوجه عام أقدم عهدًا من طوالها؛ فإنّ للقرآن تاريخ مقلوب. فالسور المدنية وهي التي يبدأ بها الكتاب، وهي عملية في أغراضها،

<sup>[</sup>۱] ديورانت، وِل: قصَّة الحضارة، ترجمة: زكي نجيب محمود، تقديم: محيي الدين صابر، لا ط، لا م، لا ن، لا ت، ج١٣، ص٤٨-٥٢.

# القرآن الكريم في الدراسات الاستسثراقيةً



عادية في أسلوبها. أما السور المكية فهي شعرية روحية وبها ينتهي الكتاب. وخليق بنا أن نبدأ بقرائته من نهايته.

٨. جميع السور ما عدا فاتحة الكتاب حديث من الله أو جبريل إلى النبيّ أو أتباعه أو أعدائه، وتلك هي الطريقة التي سار عليها أنبياء بني إسرائيل، وهي التي نراها في كثير من فقرات أسفار موسى الخمسة. وكان محمد يعتقد أنّه ما من قانون أخلاقي يمكن أن يقع في النفوس، وأن يطاع طاعة تكفل للمجتمع النظام والقوة؛ إلا إذا آمن الناس أنّه منزل من عند الله، وهذه الطريقة تتفق مع الأسلوب الحماسي الفخم ومع البلاغة اللذين يسموان في بعض الأحيان عن أقوال النبيّ العماسي الفخم ومع البلاغة اللذين يسموان القوية الواضحة والعبارات الخلابة التي لا توائم ذوق الغربيين.

وسيأتي الرد على أهم هذه الأمور؛ كجمع القرآن والقراءات القرآنيّة...

# المطلب الثاني: الوحي القرآني في نظريّات المستشرقين: -أولًا: الوحي في نظر علماء الإسلام:

الوحي ظاهرة تحدث للأنبياء وهي عبارة عن علاقة لا مرئية ومعنوية بين نبي من الأنبياء وعالم الغيب، ويتحقّق من خلالها تبيان الرسالة الإلهية، والوحي بهذا المعنى مختص بالأنبياء وللله ويحتاج الوحي إلى واسطة في بعض الأحيان (مثل واسطة الملائكة كالملك جبرائيل)، ويستغني عن الواسطة في أحيان أخرى وهو ما يطلق عليه العلماء اسم (الوحي المباشر) ويختلف المعنى الاصطلاحي للوحي عن معنيي الإلهام والتحديث.

عرّف شيخ الطائفة الطوسي الوحي بأنّه: «البيان الذي ليس بإيضاح، نحو الإشارة

<sup>[</sup>۱] انظر: أبو حسًان، جمال محمود: "القرآن الكريم في موسوعة قصّة الحضارة عرض ونقد لما كتبه ول ديوارنت بعنوان شكل القرآن"، مجلّة الزرقاء للبحوث والدراسات الإنسانيّة، المجلّد ۱۷، العدد ۱، ۲۰۱۷م، ص٤٩-٥٧.



والدلالة، لأنّ كلام المَلَك كان للرسول على هذا الوجه» [1]. وفي موضع آخر قال إنّ: «الإيحاء إلقاء المعنى في النفس على وجه يخفى، وهو ما يجيء به من دون أن يرى ذلك غيره من الخلق [1]».

ويتضح من خلال التحديدين السابقين أنهما ناظران إلى أكثر أنحاء الوحي ورودًا في القرآن الكريم نفسه، عبر إرسال مَلك، وهو طريق وحي القرآن الكريم نفسه، عبر إرسال مَلك، وهو جبرائيل عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ الْأُوحُ ٱلْأُمِينُ اللهِ عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ النبيّ اللهُ وَ نَزَلَ بِهِ ٱلرُّوحُ ٱلْأُمِينُ اللهِ عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ المُنذِرِينَ لَهِ اللهُ اللهُ

وحدّد العلامة الطباطبائي الوحي بأنّه: «إلقاء المعنى بنحو يخفى على غير من قُصِدَ إفهامه» أنا، ويشمل هذا التحديد كلّ أنحاء الوحي، فيدخل فيه الوحي المباشر (بلا واسطة) والوحى غير المباشر (كالوحى بواسطة مَلَك).

### ثَانيًا: الوحي النبوي في نظر المستشرقين:

ورد في (موجز دائرة المعارف الإسلاميّة) الأورد

بعنوان: محمد الله والقرآن:

ا. لا توجد إشارة قط إلى مصدر الوحي أو صيغة المتكلم في السور والآيات التى يظهر أنها أقدم ما نزل من القرآن.

<sup>[</sup>۱] الطوسي، محمَّد بن الحسن: التبيان في تفسير القرآن، تحقيق: أحمد حبيب قصير العاملي، ط١، قم المقدَّسة، مكتب الإعلام الإسلاميّ، ١٤٠٩هـق، ج٤، ص١٤٢.

<sup>[</sup>۲] م.ن، ص۱٤۲.

<sup>[</sup>٣] سورة الشعراء: الآيتان ١٩٣-١٩٤.

<sup>[</sup>٤] الطباطبائيِّ، محمَّد حسين: الميزان في تفسير القرآن، لا ط، قم المقدَّسة، منشورات جماعة المدرِّسين، ١٤١٧هــق، ج١٢، ص٤٩٢.

<sup>[0]</sup> نُشرت هذه الموسوعة نشرة أولى في باريس عام ١٩١٣م، ثم نشرت ثانية وبإضافات جديدة وكثيرة عام ١٩٨٦م، وكتب فيها كتَّاب من العرب والمسلمين، وتُرجِم جزءٌ منها إلى اللغة العربيّة في الثلاثينات من القرن الماضي، وأضيفت إلى الترجمة تعليقات وتصويبات. ثمَّ تُرجمت الطبعة الثانية من الموسوعة إلى العربيّة وظهرت باسم «موجز دائرة المعارف الإسلاميّة»، وصدرت طبعتها الأولى في الشارقة (تحرير: م. ت. هوتسما؛ ت. و. أرنولد؛ ر. باسيت؛ ر. هارتمان، تاريخ النشر: ١٩٩٨/١١م، الناشر: مركز الشارقة للإبداع الفكريّ، الطبعة الأولى، عدد الصفحات: ١٠٥١٨ صفحة، وعدد المجلّدات ٣٣).

# القرآن الكريم في الدراسات الاستشراقيّة 🕓



٢. يبدو من بعض الآيات أنّ محمدًا هو المتحدّث.

٣. من غير المستبعد أن يكون محمد في بعض الأحيان يكتب بنفسه ما يوحى إليه ١١٠.

وهناك آراء متعددة عن الوحي المحمدي أوصلها بعض الباحثين إلى ثلاثين رأيًا ولكن عكن إجمالها بالنقاط الآتية:

اتّهام الصادق الأمين بالكذب:

الاتهام المباشر للرسول الله -والعياذ بالله- بالكذب وأنه افترى القرآن من عند نفسه، ونسبه إلى الله تعالى.

عرض المستشرقون جملة من الشبهات على الوحي وعند مراجعة كلامهم فإنّ أكثرهم يؤكّدون فكرة واحدة؛ وهي أنّ «القرآن من صنع النبيّ محمد»، ومن هذه الأقوال نذكر:

يقول مونتغري وات: «أنّ محمّدًا لم يكن يؤمن بما كان يوحى إليه وأنّه لم يتلقّ الوحي من مصدر خارجي عنه، بل إنّه ألّف الآيات عن قصد ثم أعلنها للناس بصورة خدعهم بها وجعلهم يتبعونه فضمن لنفسه بذلك من يرضى طموحه...» الله

يقول ماكدونالد: «القرآن ليس من عند الله» الله وقريب منه قول ويلز: «محمد هو الذي صنع القرآن» وغيرها من الأقوال التي تؤكّد الفكرة نفسها.

<sup>[</sup>۱] انظر: هوتسما، م.ت؛ أرنولد، ت. و؛ باسيت، ر؛ هارتمان، ر: موجز دائرة المعارف الإسلاميّة، ط۱، لا م، مركز الشارقة للإبداع الفكريّ، ۱۹۹۸م، ج۲۵، ص7٦٥-٧٦٦٧.

<sup>[</sup>۲] وات، محمَّد في المدينة، م.س، ص٤٩٦.

<sup>[</sup>٣] دائرة المعارف الإسلاميَّة، م.س، بحث التعريف بكلمة الله، ج ٤، ص٢٤٤.

<sup>[</sup>٤] ويلز، هـج: معالم تاريخ الإنسانيَّة، ترجمة: عبد العزيز توفيق جاويد، ط٣، لا م، الهيئة المصريَّة العامَّة للكتاب، لا ت، ج٣، ص٦٢٦.



#### ٢. الوحى حالة باطنيّة عند الرسول على:

وقد عبروا عن هذه المقولة الباطلة بتعبيرات شتّى:

- الوحي حالة نفسية (الوحي النفسي).
- الوحي انفعال عاطفي (نوبات انفعالية).
  - الوحي تنويم ذاتي.
  - الوحى تجربة ذهنية.
  - الوحي حالة مرضية؛ كالصرع الهستيري.
    - الوحي نوع من الهوس المَرَضي.

يقول جولدتسيهر عن النبي محمد أنّه «خلال النصف الأول من حياته اضطرته مشاغله إلى الاتصال بأوساط استقى منها أفكارًا أخذ يجترها في قرارة نفسه وهو منطو في تأملاته أثناء عزلته، ولميل إدراكه وشعوره للتأملات المجردة التي يلمح فيها أثر حالته المرضية، نراه ينساق ضد العقلية الدينيّة والأخلاقية لقومه الأقربين والأبعدين» الله المرضية، نراه ينساق ضد العقلية الدينيّة والأخلاقية لقومه الأقربين والأبعدين.

- عبقرية محمد، هي التي مكنته من وضع القرآن على هذه الهيئة.
- إنّ محمدًا ليس رسولًا من عند الله، وإنّا هو رجل ذكي أتى بنوادر الأعمال الإنسانية، ثم انتحل صفة الرسالة والرسول.
- مناجاة روح الخداع والحماسة التي لا تقطن السماء، وإمّا تسكن عقلَ النبيّ.
- نبوة الرسول ليست وحيًا، وإنَّا هي فكرة بشرية تتطور في نفس صاحبها.

<sup>[</sup>١] جولدتسيهر، العقيدة والشريعة في الإسلام، م.س، ص١٣.



#### ٣. القرآن ليس وحيًا أصلًا، بل هو من صنع محمد بتأثيرات خارجية؛ فهو:

- من إملاءات الكهنة والمنجمين.
  - جمعه من البيئة المكية.
- من الديانة اليهودية والنصرانية والبيئة الجاهلية.

ويذهب بروكلمان إلى أنّ القرآن ناتج عن أمرين؛ الأول: الأفكار التي كوّنها النبيّ، والثاني: ما استقاه من الديانتين اليهودية والنصرانية. فيقول في هذا المجال: «لم يكن عالمه الفكري من إبداعه الخاص إلا جزءًا صغيرًا فقد انبثق في الدرجة الأولى عن اليهودية والنصرانية» الله الأولى عن اليهودية والنصرانية الله الأولى عن اليهودية والنصرانية الله الموادية والنصرانية الموادية والنصرانية الموادية والنصرانية الموادية والنصرانية الموادية والنصرانية الموادية ولاد الموادية والنصرانية الموادية والموادية والموادية والنصرانية الموادية والموادية والموادي

ويقول: جرجس سال: «اجتمع في جزيرة العرب عدد وافر من الفرق المختلفة الأسماء لجأوا إليها هربًا من اضطهاد القياصرة فأدخل محمد كثيرًا من عقائدهم في دينه، أمّا اليهود الذين كانوا أذلّاء لا يعتد بهم فقد قويت شوكتهم في بلاد العرب حيث لجأ كثير منهم على أثر خراب بيت المقدس وهوّدوا كثيرًا من ملوك العرب، ولذا كان محمد في بادئ أمره يداريهم حتى أنّه أخذ عنهم كثيرًا من مقالاتهم ورسومهم تألّفًا لهم لعلهم يشايعونه» الله ورسومهم تألّفًا لهم لعلهم يشايعونه» الله الم

• أخذه من غيره، وهذا الغير مختلف فيه بين أفراد -كما سيأتي- وجماعات؛ كاليهود والنصارى أو بعض المؤمنين من أهل الكتاب.

ينقل المستشرق الروسي أليكس -مشكّكًا- قصة أنّ النبيّ أخذ من الراهب بحيرا أثناء سفره إلى الشام «أنّ محمدًا كان في البداية تلميذًا للراهب النسطوري سرجيوس بحيرا، زاعمن أنّه تلقّى منه بعض المعلومات الأساسيّة من التوراة والإنجيل» أا

<sup>[</sup>۱] بروكلمان، كارل: تاريخ الشعوب الإسلاميَّة، ترجمة: منير البعلبكي؛ نبيلة أمين فارس، لا ط، بيروت، دار العلم للملايين، ١٩٦٨م، ص٦٩.

<sup>[</sup>۲] سال، جرجس: مقالة في الإسلام، ترجمة وتحقيق: هاشم العربيّ، ط۱، لا م، منشورات أسمار، ضمن سلسلة: الإسلام من منظور آخر، ٢٠٠٦م، ص٧٢-٧٣.

<sup>[</sup>٣] جورافسكي، أليكس: الإسلام والمسيحيَّة، سلسلة عالم المعرفة، الكويت، المجلس الوطنيّ للثقافة والفنون والآداب، العدد ٢١٥، ١٩٩٦م، ص ٢١.



وبعضهم ذهب إلى أنّه النبي قد تعلّم من ورقة بن نوفل. يقول مونتغري وات: «كانت خديجة ابنة عم رجل يدعى ورقة بن نوفل بن أسد وهو رجل متدين اعتنق أخيرًا المسيحيّة، ولا شك أن خديجة قد وقعت تحت تأثيره ويمكن أن يكون محمد قد أخذ شيئًا من حماسه وآرائه» الله

### ٤. القرآن شعر أو سحر:

- كلام عربي نَظَمه محمد شعرًا.
- القرآن ما هو إلا سحر من كلامه.

يقول مونتيه: «إنّ أسلوب القرآن أسلوب شعري مقفى، غير أنّ هذا الأسلوب الشعري ينحصر في السور المكية، خصوصًا القديمة جدًّا منها، دون السور المدينة... إلى أن يقول: المقطع الشعري يتبعه تقسيم منظم، فهو مجموعة أبيات في نظام محدد، تحدث بروابطها ورجوعها انطباعًا لطيفًا في الأذن» الله المعدد، تحدث بروابطها ورجوعها الطباعًا لطيفًا في الأذن» الله المعدد، تحدث بروابطها ورجوعها الطباعًا لطبيقًا في الأذن» الله المعدد، المعدد، المعدد المعدد

ويري «ريجس بلاشير» أنّ لغة القرآن تشبه لغة الشعر العربي الأصيل في إيقاعه وحركاته وسجعه وقافيته أ... ويقول: المستشرق البلجيكي «هنري لامانس»: «إنّ كل آية تنتهي بسجع يقوم مقام القافية، هذه القافية من جنس خاص تسمى السجع، كانت سابقًا مستعملة عند الكهّان الوثنيين العرب، وكانت مستعملة بحرّية أكثر وبتسامح في البحور العروضية» أ.

#### ٥. القرآن صياغة جديدة للكتب المقدسة:

القرآن صياغة عربيّة جديدة لما ورد في التوراة والإنجيل، وليس وحيًا من عند الله تعالى. [1]

<sup>[</sup>۱] وات، وليم مونتغمري: محمَّد في مكَّة، ترجمة: عبد الرحمن عبد الله الشيخ، لا ط، القاهرة، الهيئة المصريَّة العامَّة للكتاب، ١٩٩٤م، ص٧٤-٨٥.

<sup>[7]</sup> نقلاً عن: نصري، أحمد: "موقف المستشرقين من لغة القرآن الكريم"، مجلَّة دعوة الحقَّ، المغرب، وزارة الأوقاف والشؤون الإسلاميَّة في المملكة المغربيَّة، العدد ٣٤٣، محرم ١٤٢٠هــق/ مايو ١٩٩٩م.

<sup>[</sup>٣] انظر: م.ن.

<sup>[</sup>٤] انظر: م.ن.

<sup>[0]</sup> انظر: محمَّد، إدريس حامد: آراء المستشرقين حول الوحي، لا ط، لا م، لا ن، لا ت، ص٢٨-٣١.

# القرآن الكريم في الدراسات الاستسثرا قيةً



يقول «مكسيم رودنسون» في كتابه محمّد: «إنّ قصص القرآن ما هي إلا ترديد لما تعلّمه محمد وسرقه من الأديان السابقة، ومن الكتب اليهودية» الما

ويرى «ريتشارد بل» مؤلّف كتاب (مقدمة القرآن): «إنّ النبيّ قد اعتمد في كتابه القرآن على الكتاب المقدّس، وخاصة على العهد القديم في قسم القصص...» الله

### المطلب الثالث: تصنيف الشبهات حول الوحى:

مكن تصنيف هذه الشبهات إلى أربعة أصناف:

-أولًا: الصنف الأول: إبطال الوحي ونفي الرسالة عن الرسول الخاتم بدعوى تكذيب الرسول، والادعاء بأنّه افترى القرآن من عند نفسه.

ولو سألت هؤلاء كيف تمكّن محمدٌ من صنع القرآن، مع اعترافكم بأنّ أسلوب القرآن في أعلى درجات البلاغة، والفصاحة وقوة التعبير، بالإضافة إلى تناوله الكثير من قضايا العلوم والمعارف الكونية وغيرها التي لم يكن لها وجود في عصر النبيّ النبيّ

لرأيتهم يصتنعون جملة من الأجوبة في هذا المجال؛ منها: أن محمدًا كان عنده عبقرية خارقة، أو كان ساحرًا، أو كان شاعرًا، أو جمعه من البيئة المكية، وغير ذلك من الأجوبة المتقدمة.

#### ١. الردّ على شبهة أنّ القرآن من عند نفسه:

وهذه الشبهة قد ردّ عليها جملة من المستشرقين المنصفين. قال إدوارد مونتيه: «كان محمد نبيًا بالمعنى الذي يعرفه العبرانيون القدماء، ولقد كان يدافع عن عقيدة خالصة لا صلة لها بالوثنية» ألا

<sup>[</sup>۱] رودنسون، مکسیم: محمَّد، ط۳، باریس، لا ن، ۱۹۷٤م، ص ۱۵۱.

<sup>[7]</sup> زقزوق، الاستشراق والخلفيَّة الفكريَّة للصراع الحضاريّ، م.س، ص١٠٢.

<sup>[</sup>٣] الشيباني، محمَّد شريف: الرسول في الدراسات الاستشراقية المنصفة، لا ط، لا م، لا ن، لا ت، ص١١٧.



والموقف نفسه نجده عند المستشرق السويسري حنّا الذي قال: «بقدر ما نرى صفة محمد الحقيقيّة بعين البصيرة والتروي في المصادر التاريخية الصحيحة... وقد جاء بشرع لا يسعنا أن نتهمه فيه» الله المسرع الله المسلمة المسلمة فيه المسلمة المسلمة

يقول المستشرق كارل: «لقد أخطأ من قال إنّ نبي العرب دجّال أو ساحر؛ لأنّه لم يفهم مبدأه السامي، أنّ محمدًا جدير بالتقدير، ومبدأًه حري بالاتباع، ليس لنا أن نحكم قبل أن نعلم، وأنّ محمدًا خير رجل جاء إلى العالم بدين الهدى والكمال، كما أنّنا لا نرى أنّ الديانة الإسلاميّة بعيدة عن الديانة المسيحيّة» الله المسيحيّة المسيح

وممّن دحض هذه المزاعم: المستشرق الروسي جان ميكائيليس (١٧١٧م-١٧٩١م)، وكذلك المستشرق الفرنسي دينيه، كما اعترف بصدق رسالته وتأكيد نزول الوحي إليه كل من: توماس كارليل، ولامارتين ماري لوي دي، والكونت كاستري، والباحث الأوروبي سنكس، والفيلسوف الروسي تولستوي، والبروفيسور ليك، والإنجليزي توماس آرنولد.

هؤلاء وغيرهم من المستشرقين المنصفين كانت لهم اعترافات بنُزول الوحي على النبيّ ، وصرحوا بصدقه بعد دراسة عميقة، بعدل وإنصاف أأ.

ومن الملاحظات التي مكن إيرادها في هذا المجال نذكر الآتي:

- لو كان القرآن عملًا أدبيًا للنبي لماذا لا نجد اشتراكًا بينه وبين الأدب

<sup>[</sup>۱] انظر: م.ن، ص۳۸۸.

<sup>[7]</sup> الشيباني، الرسول في الدراسات الاستشراقية المنصفة، م.س، ص ٣٩٤.

<sup>[</sup>۳] م.ن، ص ۳۹۶

<sup>[</sup>٤] انظر: محمَّد، آراء المستشرقين حول الوحى، م.س، ص٣٤-٣٥.

# القرآن الكريم في الدراسات الاستشراقية 🔻 🐟



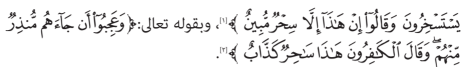
الجاهلي، اللهم إلا في اللغة العربية، فلا الأفكار هي نفسها، ولا الأسلوب، ولا المنهج، ولا أي شيء آخر.

- لو كان القرآن صنع النبيّ لماذا تختلف أحاديث النبيّ -وبشكل واضح- من ناحية الأسلوب والروح والألفاظ والتراكيب عن القرآن الكريم؟
- لو كان الوحي القرآني من عندياته ومن إبداعاته لجعله يوافق هواه، ولو كان من إنشائه، فلماذا لم يضمنه أحاديثه؟ ولماذا لم يسرد فيه قصة حياته؟ و...
- القرآن نفسه ينفي أن يكون من صنع البشر وتأليفهم، وإخّا هو كلام الله المنزل على رسوله وذلك لأسباب عدّة:
  - ـ من ناحية أسلوبه البليغ المعجز المغاير لأسلوب الرسول.
- ـ من ناحية ما تضمنه القرآن من إشارات علمية دقيقة، ونبوءات غيبية، وأخبار القرون الماضية، وأمور التشريع، وغير ذلك من العلوم والمعارف...
- القرآن لا يعكس شخصية الرسول في أفراحه وأحزانه، فقد توفي عمه وزوجه في عام واحد فحزن عليهما حزنًا شديدًا، ومع ذلك لم نر في القرآن أي إشارة إلى ذلك.

#### ۲. رد القرآن على هذه الشبهات:

أشرنا في ما سبق إلى أنّ هذه الشبهات التي أثارها المستشرقون ما هي إلا ترديد للشبهات القديمة التي أثارها المجتمع الجاهلي آنذاك في نفي الوحي وإنكار النبوة، والرد عليهم هو نفسه الرد على آراء المستشرقين، باعتبار أنّ هذه الآراء ما هي إلا صدى لتلك الشبهات.

قالوا: إنّ القرآن سحر ومحمد ساحر، فحكى الله ذلك عنهم بقوله: ﴿ وَإِذَا رَأُوُّا ءَايَةً



وقالوا: إنّ القرآن شعر ومحمد شاعر، قال تعالى: ﴿ بِلُ قَالُوٓا أَضَعَاتُ أَحَلَهِم اللَّهِ اللَّهَ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُ اللَّا الللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُلِّلْمُلْكُمُ اللَّهُ اللَّا

وقالوا عنه: إنّه مجنون، قال تعالى: ﴿ وَقَالُواْ يَثَأَيُّهَا ٱلَّذِى نُزِّلَ عَلَيْهِ ٱلذِّكُرُ إِنَّكَ لَمَجْنُونُ ﴾ وها هُو بقَوْلِ إِنَّكُ لَمَجْنُونُ ﴾ وها هُو بقَوْلِ الله عليهم بقوله: ﴿إِنَّهُۥ لَقَوْلُ رَسُولٍ كَرِيمٍ ﴿ عَلَيْهُ وَمَا هُو بِقَوْلِ شَاعِرٌ قَلِيلًا مَّا نُذَكَّرُونَ ﴿ الله عَلَيهِم بقوله: ﴿إِنَّهُۥ لَقَوْلُ رَسُولٍ كَرِيمٍ ﴿ عَمَا هُو بِقَوْلِ الله عليهم بقوله: ﴿إِنَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ مَا نُذَكِّرُونَ ﴿ اللَّهُ عَلَيْكُمْ مَا نَذَكُرُونَ ﴿ اللَّهُ عَلَيْكُمْ مَا نَذَكُرُونَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ مَا نَذَكُرُونَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ مَا نَذَكُرُونَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ مَا نَذَكُمُ وَنَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ مَا نَذَكُمُ وَنَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ مَا نَذَكُمُ وَنَ اللَّهُ عَلَى مُعَلِّمُ مَا مَا عَلَيْكُمْ مَا نَذَكُمُ وَنَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ مَا نَذَكُمُ وَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَيْكُمْ مَا نَذَكُمُ وَا اللَّهُ عَلَّا اللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ مَا نَذَكُمُ وَا اللَّهُ عَلَالًا مَا نُولِكُمْ مَا مَا عَلَيْكُمْ مَا مُعُولِلًا عَلَا لَيْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ مَا مَا عَلَيْكُمُ مَا مَا عَلَيْكُمْ مَا مَا عَلَيْكُمُ مُونَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ مَا مَا عَلَالًا عَلَالًا مُعَالَمِي مَا عَلَيْكُمْ مَا عَلَالًا عَلَالَالِهُ عَلَيْكُمْ مَا عَلَيْكُمْ مَا عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ مَا عَلَيْكُمْ مَا عَلَيْكُولُونَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ مَا عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ مَا عَلَيْكُمْ مُنْ عَلَيْكُمْ مَا عَلَيْكُمْ عَلَالِهُ عَلَيْكُمْ مَا عَلَيْكُمْ مِنْ عَلَيْكُمْ مَا عَلَيْكُمْ مِنْ مَا عَلَيْكُمْ مُعْتَلِكُمْ عَلَيْكُمْ مُنْ عَلَيْكُمْ مَا عَلَيْكُمْ مُعْلَقِلْكُمْ لَا عَلَيْكُمُ لَا عَلَيْكُولُوا عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ مُعَلِي مَا عَلَيْكُمْ مُعَلِي مَا عَلَيْكُولُوا عَلَيْكُمْ مُلْكُولُولُ مَا عَلَيْكُمُ اللَّالِمُ عَلَيْكُولُوا عَلَيْكُمُ اللَّلَّهُ عَلَيْكُمْ مُعْلِقًا عَلَيْكُمُ اللّه

### الصنف الثاني: إنكار الوحي واتّهامه الله الله الله الله عند غيره؟

يتفق أصحاب هذه الشبهة على أنّ القرآن الكريم هو من صُنع الآخر، فمحمد تلقّاه من الآخرين، طبعًا اختلفوا في مرجع هذا التلقّي، فقالوا إنّه الأديان السابقة، أو المجتمع الوثني، وغير ذلك وقد تقدّمت الإشارة إلى هذه الأمور، ومن بين التُهم قالوا إنّ محمدًا كان يعلّمه بشر، وهم في ذلك أنكروا الوحي وأرجعوا القرآن إلى بشر آخرين غير شخص النبيّ، ومن الأسماء التي طرحوها في المجال نذكر الآتي:

- ـ الحداد الرومي.
- ـ بحيرا النصراني.
- ـ ورقة بن نوفل القرشي.

<sup>[</sup>١] سورة الصافات، الآيتان ١٤-١٥.

<sup>[</sup>٢] سورة ص، الآية ٤.

<sup>[</sup>٣] سورة الانبياء، الآية ٥.

<sup>[</sup>٤] سورة الصافات، الآية ٣٦.

<sup>[</sup>٥] سورة الحجر، الآبة ٦.

<sup>[</sup>٦] سورة الحاقة، الآيات ٤٠-٤٣.

<sup>[</sup>٧] سورة التكوير، الآية ٢٢.

# القرآن الكريم في الدراسات الاستشراقية 💮 🐟



وفي تفسير قوله تعالى من سورة الفرقان: ﴿ وَأَعَانَهُ, عَلَيْهِ قَوْمٌ مَا خَرُونَ ﴾. ذكر المفسرون جملة من الأسماء في هذا المجال.

قال العلامة الطباطبائي: «وقد ورد في بعض الآثار أن القوم الآخرين هم عداس مولى حويطب بن عبد العزى، ويسار مولى العلاء بن الحضرمي، وجبر مولى عامر، كانوا من أهل الكتاب يقرءون التوراة أسلموا وكان النبي على يتعهدهم فقيل ما قيل» الله قيل المناب

والمستشرقون لم يأتوا بشيء جديد وما يقولونه إنّا هو صدى لما كان يردّده أسلافهم من المشركين وأهل الكتاب أثناء نزول الوحي. ولكن هؤلاء لكي يعطوا هذا الكلام نوعًا من المصداقية، قالوا إنّ محمدًا قد تعلّمه من بشر، ولكنهم حدّدوا صنفين:

الأول: أن يكون من سكان مكة، وذلك ليتمكّنوا من ادّعاء الملاقاة بينه وبين النبيّ النبيّ النبيّ

الثاني: أن لا يكون من أبناء جلدتهم فقالوا إنّه تعلّم القرآن من حداد رومي. قيل: بلعام، وقيل: يعيش، وقيل: جبر، وقيل: يسار، وغير ذلك المهم أنّ النبيّ حسب ادعاءهم تعلّم القرآن منه الله المهم أنّ النبيّ حسب

٣. تقرير الجواب عن الشبهة استنادًا للآية:

لا بد من الالتفات أولًا إلى أنّ تمام الجواب عن الشبهة ليس فقط في هذه الآية

<sup>[</sup>١] الطباطبائي، الميزان في تفسير القرآن، م.س، ج١٥، ص١٨٠.

<sup>[7]</sup> انظر: الشيرازيّ، ناصر مكارم: الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل، ط٢، قم المقدَّسة، مدرسة الإمام علّي بن أبي طالب (ع)، ١٤٢٩هــق، ج٩، ص١٥٩.

<sup>[</sup>٣] سورة النحل، الآية ١٠٣.



بل إلى تمام الآيتين التي بعدها أي الآية ١٠٤ و١٠٥؛ لأنّه قد يقال حتى لو افترضنا أنّ من علّمه القرآن هو أعجمي فمن المحتمل أن يعلّمه المعاني والنبيّ يصوغها ويسبكها بعباراته وألفاظه العربية.

ولذا تمام الجواب مأخوذ من الآيات الثلاث من سورة النحل، أي الآية ١٠٣ المتقدمة وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِعَايَتِ اللَّهِ لَا يَهْدِيهُمُ اللَّهُ وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيكُ إِنَّا يَفْتَرِى ٱلْكَذِبَ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِعَايَتِ ٱللَّهِ وَأُولَتِهِكَ عَذَابُ أَلِيكُ إِنَّا يَعْرَبُونَ إِنَّ اللَّهِ وَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْكَذِبُ اللَّهِ عَلَيْنَ لَا يُؤْمِنُونَ بِعَايَتِ ٱللَّهِ وَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْكَذِبُ اللَّهِ عَلَيْنَ لَا يُؤْمِنُونَ بِعَايَتِ ٱللَّهِ وَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْكَذِبُ اللَّهِ عَلَيْنَ اللَّهُ الللَّهُ اللللْمُلِلْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَ

فالجواب على الشكل الآتي:

أنّ اتّهام النبيّ بأنّ هناك بشر يعلّمه القرآن الكريم لا يخلو من احتمالين:

الاحتمال الأوّل: أنّه يعلّمه القرآن بلفظه، فالقرآن كلام الرومي لا كلام الله.

وجوابه: أنّ هذا الرجل لسانه أعجمي، وهذا القرآن عربي مبين. وهذا ما أفادته الآية ١٠٣من سورة النحل.

الاحتمال الثاني: كان يعلّمه معاني القرآن واللفظ من النبيّ، ثمّ النبيّ ينسبه إلى الله افتراء عليه.

والجواب عنه:

أولًا: أنّ الذي يتضمّنه القرآن معارف حقّة لا يرتاب ذو لبّ فيها وتضطر العقول إلى قبولها قد هدى الله النبيّ إليها فهو مؤمن بآيات الله إذ لو لم يكن مؤمنًا لم يهده الله، والله لا يهدى من لا يؤمن بآياته. وهذا ما أفادته الآية ١٠٤ من سورة النحل.

ثانيًا: وإذ كان مؤمنًا بآيات الله فهو لا يفتري على الله الكذب؛ فإنه لا يفتري على الله الكذب؛ فإنه لا يفتري عليه إلا من لا يؤمن بآياته، فليس هذا القرآن مفترى، ولا مأخوذًا من بشر، ولا منسوبًا إلى الله سبحانه كذبًا. وهذا ما أفادته الآية ١٠٥ من سورة النحل.

<sup>[</sup>١] سورة النحل، الآيتان ١٠٤-١٠٥.

# القرآن الكريم في الدراسات الاستسثرا قيةً



والمعنى إنّ الذين لا يؤمنون بآيات الله ويكفرون بها لا يهديهم الله إليه وإلى معارفه الحقّة الظاهرة ولهم عذاب أليم والنبيّ مؤمن بآيات الله لأنّه مهدي بهداية الله؛ وإغّا يفتري الكذب وينسبه إلى الله الذين لا يؤمنون بآيات الله وأولئك هم الكاذبون المستمرون على الكذب. وأمّا مثل النبيّ المؤمن بآيات الله فإنّه لا يفتري الكذب ولا يكذب، فالآيتان كنايتان عن أنّ النبيّ همدي بهداية الله مؤمن بآياته ومثله لا يفتري ولا يكذب".

«فإذا كان قوم من الذين كانوا أحرص الناس على خصومته، وأدراهم بأسفاره، وأحصاهم لأحواله، عجزوا أن يقدموا أي صلة علمية بينه وبين أهل العلم في عصره، فما بال المستشرقين وأذنابهم من الملحدين يبحثون عن تلك الصلة بعد مضي أربعة عشر قرنًا وربع من الزمان؟ فلو وُجِدت لأثبتها سلفهم، وكَفَوهم عناء البحث، فليريحوا أنفسهم وليشتغلوا بغير هذه الشبهات» ألى المناهدة الشبهات البحث، فليريحوا أنفسهم وليشتغلوا بغير هذه الشبهات ألى المناهدة الشبهات المناهدة الشبهات المناهدة الشبهات المناهدة الشبهات المناهدة الشبهات المناهدة الشبهات المناهدة المناهدة الشبهات المناهدة المن

### ٤. أُمّيّة النبيّ تنفي تعلّمه من بشر:

لقد حاول المستشرقون إثبات عدم أميّة النبيّ لإثبات تعلّمه الكتاب المقدّس من الآخرين.

<sup>[</sup>۱] انظر: الطباطبائي، الميزان في تفسير القرآن، م.س، ج١٢، ص٣٤٩-٣٤٩.

<sup>[7]</sup> انظر: درَّاز، عبد الله: النبأ العظيم نظرات جديدة في القرآن، لا ط، قطر، دار إحياء التراث الإسلاميّ، ١٩٨٥م، ص٦٧-٨٣.

<sup>[7]</sup> انظر: الطنطاوي، محمود: "الإسلام والمستشرقون". نقلاً عن: محمَّد، آراء المستشرقين حول الوحي، م.س، ص٣٠١.

<sup>[</sup>٤] م.ن، ص٣٠٣.



والمعروف أنّ النبيّ أمّيّ؛ بمعنى لا يقرأ ولا يكتب. وهذا هو الرأي المعروف عند علماء أهل السنّة وعند جملة من علماء الإمامية. وهناك رأي آخر عند بعض العلماء وهو أنّ النبيّ كان يقرأ ويكتب ولكنه لم يمارس القراءة والكتابة أصلًا، طبعًا وهناك أدلّة متعددة على ذلك. وعلى كلا الأمرين فهذا لا يثبت ما ادّعاه المستشرقون.

لأنّه حتى لو ثبتت قدرة النبيّ على القراءة والكتابة؛ فإنّ ذلك لا يقلّل من إعجاز القرآن؛ لأنّه لا يتطرّق الاحتمال إلى أنّ ما جاء به النبيّ من نظم عجيب وكلام بليغ هو من عند الأقوام السابقة أو من الأديان السالفة، بل الكلّ أدرك أنّ ما جاء به النبيّ هو شيء جديد يختلف عمّا سمعوه سابقًا من كلام السابقين والذي يؤكِّد هذا المعنى أنّ القرآن تحدى الجميع بأنّ يأتوا بمثله، وكان بإمكانهم وبكلّ سهولة أن يقولوا إنّ ما نسمعه من كلام محمد هو نفس الموجود في الكتب السماوية السابقة، وهذا سيؤدي إلى انهيار دعوى النبيّ، ويؤكِّد عجزهم عن الإتيان بمثل القرآن. ومن هذه الجهة لا موضوعيّة لكون النبيّ يقرأ ويكتب أو لا، فعجزهم عن ذلك يكفى لأن يكون القرآن الكريم هو كلام يفوق كلّ كلام سابق أو لاحق.

### ٥. تلّقي النبيّ من بحيرا وورقة:

فقولهم: إنّ محمدًا اتصل بـ (بحيرا) فأملى عليه معلومات، ثم لما رجع إلى مكة تبنًاها وزعم أنّها من عند الله.

فردّه واضح لأنّ إلقاءه ذلك كان محدودًا وبحضور زعماء قريش، وكان عمر النبيّ اثني عشر عامًا، فطبيعة اللّقاء تنفي أن يكون قد حصل تعلّم لمحمد من بحيرا؛ لأنّه لقاء قصير عابر لا يكفي للدرس والتحصيل، وسنّ النبيّ إذ ذاك صغيرة لا تؤمّله للتلقّي، ولا توجد رواية تذكر ذلك التعليم، ثم إنّ اللقاء حضره عدد من رجال القافلة، فلم يذكروا شيئًا من ذلك، وقد كانوا أحرص الناس على إحباطها بعد إعلانها.

<sup>[</sup>١] الطنطاوي، محمود: "الإسلام والمستشرقون". نقلاً عن: محمَّد، آراء المستشرقين حول الوحي، م.س، ص٥٠.

# القرآن الكريم في الدراسات الاستسثراقيةً



أمّا دعوى تعلّمه من ورقة بن نوفل فإنّه لم يثبت تاريخيًا أنّ ورقة كان يدعو إلى النصرانية، وإنّ جميع الروايات الصحيحة أكّدت عدم اتصال الرسول بورقة إلا بعد مجيء الوحي إليه، وعدم وجود أي صلة سابقة بين محمد وورقة.

ثم إنّ موقف ورقة من ذلك اللّقاء كان موقف المستفسر لما حصل مع الرسوّل في غار حراء، فلمًا سمع ما وقع للنبي آمن به وشهد على صدقه، ووعده أنّه سينصره نصرًا مؤزرًا، بعد أن أخبره أن قومه سيؤذونه ويخرجونه، ثم لم يلبث ورقة أن توفى وفتر الوحى الله.

فلو سلّمنا أنّ هناك لقاء بين النبيّ وورقة، لكن ذلك لا يكفي للتعليم؛ أي ليأخذ النبيّ منه القرآن والتعاليم الإسلاميّة، والمشكلة الحقيقية هي في أصل قصة ورقة بن نوفل!

فمن راجع هذه القصّة في المجاميع الروائية؛ كالبخاري، ومسلم، وغيرهما وكتب التفسير كابن كثير، والطبري، و.. يجد أنّ بعض علماء أهل السنّة يقبلون قصة ورقة بن نوفل في بداية الوحي، بل بعضهم يدافع عن ذلك بحجّة أنّ الرواية أخرجها الشيخان، ويطرحون تصوّرات خطيرة جدًا لا يمكن القبول بها على الإطلاق، تمس شخص النبيّ، بل أصل الوحي، منها تصور خوف النبيّ ورعبه من الوحي أو تحديدًا من الملاك جبرائيل، ثم بعد ذلك لجأ إلى ورقة بن نوفل باقتراح من السيدة خديجة عليهك ليهدي له من روعه وشدة خوفه! ولندقّق ونتأمّل بعض المقاطع الخطيرة:

روى عروة بن الزبير، عن السيدة عائشة: «إنّه نزل جبرئيل بغار حراء على رسول الله وكان حينها يتعبّد في ذلك الموقع، فنزل عليه جبرئيل وقال له: يا محمد، اقرأ. قال: ما أنا بقارىء. فأخذه، وغطّه، حتى بلغ منه الجهد، وفي رواية: حتى كاد أن يموت، فلما أشرف على الموت أطلقه. ثم قال له: يا محمد، اقرأ، قال: ما أنا بقارئ. فأخذه، وغطّه، وضمّه ضمًا شديدًا، حتى بلغ منه الجهد، وحتى كادت روحه أن تزهق، ثم أطلقه. ثم قال له: يا محمد، اقرأ، اقرأ باسم ربّك الذي خلق -فتلا عليه الآيات-...

<sup>[1]</sup> انظر: عتر، وحي الله حقائقه وخصائصه في الكتاب والسنَّة نقض مزاعم المستشرقين، م.س، ص٩١-٩٤.



- فنزل محمد الجبل، وذهب إلى بيت السيدة خديجة مرهوبًا، مرعوبًا، مضطربًا، خائفًا، وقال: زمِّلوني المِّلوني اللهِ
- وبعد أن هداً عنه الرَّوع والخوف، أخبر خديجة بالأمر، وقال: أخشى أنّه قد اعتراني مسُّ من الشيطان... فهدّأتْ خديجةُ من رَوعه..."
- ثم قال: لأطرحن نفسي منه، فلأقتلنَّها، ولأستريحن. وفي رواية، أو روايات عديدة: ولألقينَّ نفسي من أعالى الجبال، وأقتلها الله المالة الم
- لم تكتفِ خديجة بما فعلت بل أخذته إلى ورقة بن نوفل!! فهدّأ ورقةُ من روعه، وقال: إنّ الذي يأتيك هو الناموس الأكبر الذي كان يأتي النبيّ موسى الأ
- فاطمئنَ قليلًا، لكنّه لا يكاد يطمئن إلا ويعاوده التردُّد، والشكّ، والرهبة، والرعب، والخوف! وتُؤكد الروايات الواردة من طرقهم أنّه لم يطمئن بذلك في أول الأمر، بل بادر إلى قتل نفسه، فذهب إلى الجبال؛ يريد أن يلقي بنفسه من أعاليها -كما تؤكِّد رواياتهم-، وكان كلَّما أراد أن يُلقي بنفسه تجلَّى له جبرئيل، وقال له: إنّك لرسول. فيهدأ، ثم يُعاوده الشك، وهكذا مرارًاناً.

<sup>[</sup>۱] انظر: البخَّاري، محمَّد بن إسماعيل: صحيح البخَّاري، تحقيق: محمَّد زهير بن ناصر الناصر، لا ط، لا م، دار طوق النجاة، ١٤٢٢هــق، ج١، ص٣؛ ج٦، ص٨٨؛ ابن الحجَّاج القشيري النيسابوري، مسلم: صحيح مسلم، ط١، بيروت، دار الكتب العلميَّة، ١٩٩١م، ج١، ص٩٧٧؛ ابن حنبل، أحمد: مسند الإمام أحمد بن حنبل، تحقيق: شعيب الأرنؤوط وعادل مرشد وآخرون، ط١، لا م، مؤسَّسة الرسالة، ٢٠٠١م، ج٦، ص٣٢٣.

<sup>[7]</sup> انظر: ابن سعد، محمَّد: الطبقات الكبرى، تحقيق: علّي محمَّد عمر، لا ط، بيروت، دار صادر، ٢٠٠١م، ج١، ص١٩٥؛ المقريزي، تقيّ الدين: إمتاع الأسماع عا للنبيّ ﷺ من الأحوال والأموال والحفدة المتاع، تحقيق: محمَّد عبد الحميد النميسي، لا ط، بيروت، دار الكتب العلميَّة، ١٩٩٩م، ج٣، ص٢٦.

<sup>[</sup>٣] انظر: الذهبيّ، محمَّد بن أحمد بن عثمان بن قايماز: تاريخ الإسلام، تحقيق: عمر عبد السلام تدمري، لا ط، لا م، دار الكتاب العربيّ، ١٩٩٠م، ج١، ص١٩٩٠؛ الطبريّ، محمَّد بن جرير، تاريخ الأمم والملوك العربيّ، بالعربيّ، محمَّد بن جرير، تاريخ الأمم والملوك (المعروف بتاريخ الطبري)، لا ط، لا م، دار المعالرف، ١٩٩٠م، ج٢، ص٤٩؛ ابن عساكر، عليّ بن الحسن بن هبة الله بن عبد الله: تاريخ مدينة دمشق، تحقيق: محبّ الدين العموري، لا ط، دمشق، دار الفكر، لا ت، ج٦٣، ص١٣ وغيرها.

<sup>[</sup>٤] انظر: ابن عساكر، تاريخ مدينة دمشق، م.س، ج٦٣، ص١٣؛ الذهبيّ، تاريخ الإسلام، م.س، ج١، ص١٣٣؛ المقريزي، إمتاع الأسماع، م.س، ج٣، ص٢٧.

<sup>[0]</sup> ابن عساكر، تاريخ مدينة دمشق، م.س، ج٦٣، ص١٣؛ الذهبيّ، تاريخ الإسلام، م.س، ج١، ص١٦١؛ المقريزي، إمتاع الأسماع، م.س، ج٣، ص٢٦؛ ابن إسحاق، محمَّد: السيرة النبويّة محمَّد الطيرة ابن اسحاق)، تحقيق: أحمد فريد المزيدي، ط١، بيروت، دار الكتب العلميّة، ٢٠٠٤م، ج٢، ص١٠١.

# القرآن الكريم في الدراسات الاستسژاقية



• ومن الوسائل التي اعتمدتْها السيدة خديجة -كما يروون- بطلبٍ من ورقة بن نوفل، حيث قال لها: إذا جاءه الذي يأتيه، فليجلس على شقّك الأيمن، ثم الشق الأيسر، ثم في حجرك. ففعلت ذلك، فلما جاءه الملك، جلس عند جانبها الأيمن، فلم يذهب الملك. ثم قام وجلس عند قدمها اليسرى، فلم يذهب الملك. ثم أدخل رأسه من تحت جيبها، وألصق جلده بجلدها، وكشفت هي عن خمارها وشعرها، فرحل الملك. فقالت ما هذا بشيطان وأنّه الملك؛ إذ لو لم يكن هو الملك، لما رحل عندما كشفتُ خماري....١١.

إلى هنا نبينا الأعظم محمد -والعياذ بالله-: كان مضطربًا، مرعوبًا، لا يعرف ما الذي يحصل معه إلى أن هدأت خديجة من روعه، ولم تكتف خديجة بذلك بل أخذته إلى ورقة بن نوفل النصراني، ثم فكّر محمد بالانتحار، ثم طرح ورقة بن نوفل تلك الطريقة المخجلة والمؤسفة التي نراها في كتب المسلمين لمعرفة الوحي...

في الحقيقة هذه الروايات وأمثالها هي أسوأ ممّا ذهب إليه المستشرقون، بل بعض هذه الروايات تمسّك بها هؤلاء لتأيد أوهامهم في شأن الوحي.

وينبغي على الباحثين من الفريقين أن يرفضوا هكذا نوع من الروايات سواء وجدت في كتب أهل السنّة أم الشيعة، لأنّ لها لوازم خطيرة على المعتقد الإسلاميّ، وعلى شخص الرسول الكريم، ولذا المعروف بين علماء المسلمين أن كل رواية فيها إساءة إلى شخص النبيّ أو تنافي المعتقدات المسلّم بها والمجمّع عليها تُرفض ولا يعمل بها.

ولذا إذا رجعنا إلى هدي الإمام المعصوم المعصوم فهو يرفض هذه الفكرة الخطيرة ويعطينا قاعدة في هذا المجال؛ وهي: أنّ الله تعالى لا يبعث نبي من الأنبياء حتى ينزل عليه السكينة والوقار.

<sup>[</sup>۱] ابن كثير، أبو الفداء إسماعيل بن عمر: البداية والنهاية، اعتنى به: حنان عبد المنان، لا ط، لبنان، بيت الأفكار الدوليّة، ٢٠٠٤م، ج٢، ص٢٢؛ المقريزي، إمتاع الأسماع، م.س، ج١١، ص١٩٨؛ ابن كثير، أبو الفداء إسماعيل بن عمر: السيرة النبويّة، تحويقيق: مصطفى عبد الواحد، لا ط، بيروت، دار المعرفة، ١٩٧٦م، ج١، ص٤١٠.



عَنْ زُرَارَةَ قَالَ: قُلْتُ لِأَبِي عَبْدِ اَللَّهِ عَلَيْهِ السَّلاَمُ كَيْفَ لَمْ يَخَفْ رَسُولُ اَللَّهِ عَلَيْهِ السَّلاَمُ كَيْفَ لَمْ يَخَفْ رَسُولُ اَللَّهِ عَلَيْهِ السَّلاَمُ كَيْفَ لَمْ يَخْوَلَ قَالَ: «إنِّ فِيمَا يَأْتِيهِ مِنْ قِبَلِ اللَّهِ أَن يَكُونَ ذَلِكَ مِمًّا يَنْزِعُ بِهِ اَلشَّيْطَان قَالَ: فَقَالَ: «إنِّ اللَّهَ إِذَا إِتَّخَذَ عَبْدًا رَسُولًا أَنزَلَ عَلَيْهِ اَلسَّكِينَةَ وَالْوَقَارَ، فَكَان [اَلَّذِي] يَأْتِيهِ مِنْ قِبَلِ اللَّهِ مِثْلُ الَّذِي يَرَاهُ بِعَيْنِهِ» اللهِ مِثْلُ اللَّهِ مِثْلُ اللَّذِي يَرَاهُ بِعَيْنِهِ» اللهِ

عَنْ أَبِي عَبْدِ اَللَّهِ عَلَيْهِ السَّلاَمُ: فِي قَوْلِ اَللَّهِ عَزَّ وجَلَّ: ﴿ إِنَّ اَللَّهَ وَمَلَيْكِ كَهُ. يُصَلُّونَ عَلَيْهِ عَلَيْهِ السَّلاَمُ: فَقَالَ: قَالَ أَثْنُوا عَلَيْهِ عَلَى ٱلنَّبِيِّ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا صَلَّهُ وَسَلِّمُوا تَسْلِيمًا ﴾ ١٠، فَقَالَ: قَالَ أَثْنُوا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا لَهُ. فَقُلْتُ كَيْفَ عَلِمَتِ اَلرُّسُلُ أَنَّهَا رُسُلٌ. قَالَ: كُشِفَ عَنْهَا الْعُطَاءُ ١٠.

### ثَالتًا: الصنف الثالث: وصف الوحي بالظواهر النفسيّة:

يعني هذا الصنف من تفسير الوحي بـ (الوحي النفسيم) مع الاضطراب في تحديده ويعنون بـ: «أنّ القرآن فيض من خاطر محمد أو انطباع لإلهامه، أي أنه ناتج عن تأملاته الشخصية، وخواطره الفكرية وسبحاته الروحية»<sup>[3]</sup>.

يقول بروكلمان: «تحقّقت عنده أنّ عقيدة مواطنيه الوثنيين فارغة فكان يعتمل في أعماقه هذا السؤال: إلى متى يمدهم الله في ضلالهم ما دام هو قد تجلى آخر الأمم للشعوب الأخرى بواسطة أنبيائه؟ وهكذا نضجت في نفسه الفكرة أنّه مدعوّ إلى أداء رسالة النبوة» أقاد

وقد اضطربوا في تحديد حالة النبيّ النفسية التي صدر عنها القرآن، فاختلفوا في ذلك إلى أقوال متباينة الله وقد تقدم بيان هذه الأقوال.

<sup>[</sup>۱] العيَّاشي، محمَّد بن مسعود، تفسير العيَّاشي، تحقيق وتصحيح وتعليق: هاشم الرسولي المحلاتي، طهران، المكتبة العلميَّة الإسلاميَّة، لا ت، ج٢، ص٢٠١.

<sup>[</sup>٢] الأحزاب: ٥٦.

<sup>[7]</sup> البرقي، أحمد بن محمَّد بن خالد: المحاسن، تحقيق: جلال الدين الحسينيّ، ط١، طهران، دار الكتب الإسلاميَّة، ١٣٣٠هـ.ش، ج٢، ص٣٢٨.

<sup>[</sup>٤] ماضي، محمود: الوحي القرآئي في المنظور الاستشراقيّ ونقده، ط١، الإسكندريَّة، دار الدعوة للطبع والنشر، ١٩٩٦م، ص١٢٣.

<sup>[0]</sup> بروکلمان، تاریخ الشعوب، م.س، ص۳٦.

<sup>[7]</sup> انظر: رضوان، آراء المستشرقين حول القرآن الكريم وتفسيره، م.س، ج١، ص٣٨١.

# القرآن الكريم في الدراسات الاستسژاقيةً



يرى جوستاف لوبون أنّ التصرفات التي تعتري الرسول إبان نزول الوحي الإلهي عليه ما هي إلا إصابته بالصرع الذي ينتابه في هذه اللحظات، فيعتريه احتقان فغطيط، فغثيان. ويرى أنّه يجب اعتبار محمد من فصيلة المتهوسين ويقول في هذا الصدد: ولا أهمية لذلك فلم يكن ذو المزاج البارد من المفكرين هم الذين ينشئون الديانات، ويقودون الناس، وإنما أولو الهوس هم الذين مثلوا هذا الدور، وهم الذين أقاموا الأديان، وهدموا الدول، وأثار الجموع وقادوا البشر، ولو كان العقل لا الهوس هو الذي يسود العالم لكان للتاريخ مجرى آخرانا.

### ١. تقرير شبهة الوحي النفسي:

وخلاصة الشبهة: أنّ الوحي عبارة عن فيض وجدان النبيّ الباطني الناتج عن تفكيره بخلاص قومه من الشرك والظلم.

#### أ. النقاط الرئيسة في الشبهة:

- أدرك بطلان ما عليه قومه.
- ابتعد عن ممارسة الظلم وارتكاب الفواحش.
  - فكرّ بإصلاحهم.
  - استقى معلوماته من أهل الكتاب [٢].
    - اعتقد أنّه النبيّ المبشَّر به.
      - أوحت له نفسه [٣].

<sup>[</sup>۱] انظر: لوبون، حضارة العرب، م.س، ص١٤١ وما بعدها.

<sup>[7]</sup> يشير «بروكلمان» إلى أنَّ مصدر الوحي ناتج عن الأفكار التي كوَّنها النبيِّ محمَّد الله ويادة على ما استفاده من اليهوديَّة والنمرانيَّة اللتين كانت لهما الأهمِّيَّة الكبرى في ولادة دينه الجديد. (انظر: بروكلمان، تاريخ الشعوب الإسلاميَّة، م.س، ص٦٩). ويُلاحظ -أيضًا- أنَّ المستشرق «نولدكه» يقطع بأنَّ المصدر الأساس والمكوَّن للوحي القرآنيَّ هو الكتابات اليهوديَّة؛ ودليله على ذلك قصص الأنبياء المذكورة في القرآن الكريم، وبعض التعاليم والفروض، فيورد أمثلةً عدَّة ليثبت افتراءاته. (انظر: العقيقي، المستشرقون، م.س، ص٧٣٠-٧٣٩). وكذلك يذكر المستشرق «بلر» بعض الأمثلة التي تدلّ على الأخذ من المصادر اليهوديَّة والمسيحيِّة، فبالنسبة إلى ما يتعلّق بمصادر بعض الأفكار والتعبيرات الخاصَّة بيوم الحساب والبعث الواردة في القرآن الكريم والتقاليد الإسلاميَّة، فإنَّها قد اقتبست وبشكلٍ واضح من الكتب اليهوديَّة والمسيحيَّة؛ إذ إنَّ لفظ «الساعة» و«اليوم» هي من العهد الجديد. (انظر: بِلر، جون سي: مصادر الإسلام بحث في مصادر وأركان الديانة المحمَّديَّة، ترجمة: مالك مسلماني، لا ط، لا م، جمعيَّة الأدب المسيحيَّ للهند، ١٩٢٥م، ص٢٥).

<sup>[</sup>٣] انظر: الحكيم، محمد باقر: علوم القرآن، ط٣، قم المقدَّسة، مجمع الفكر الإسلاميّ، ١٤١٧هـق، ص١٥٢-١٥٤.



#### ب. صياغة الشبهة:

إنّ محمّدًا على قد أدرك بقوّة عقله الذاتية، وما يتمتّع به من نقاء وصفاء روحي ونفسيّ، بطلان ما كان عليه قومه من عبادة الأصنام، وفطرته الزكيّة؛ إضافةً إلى بعض الظروف الموضوعيّة التي حالت دون أن يمارس أساليب الظلم الاجتماعي، ثم طال تفكيره من أجل إنقاذهم من ذلك الشرك القبيح، وتطهيرهم من تلك الفواحش والمنكرات.

وقد استفاد من النصارى في المعلومات وإن كان لم يقبل جميع ما وصل إليه منهم؛ كألوهيّة المسيح وأُمّه، وغير ذلك.

وكان قد سمع أنّ الله سيبعث نبيًا، وتولّد في نفسه أملٌ ورجاء في أن يكون هو ذلك النبيّ الذي آن أوانه، وأخذ يتوسّل إلى تحقيق هذا الأمل بالانقطاع لعبادة الله تعالى في خلوته في غار حراء.

وهنالك قَوِيَ إيمانه وسما وجدانه، وبعد فترة من التأمل أصبح أهلًا لهداية الناس، ثم ما زال يفكّر ويتأمّل ويتقلّب بين الآلام والآمال، حتّى أيقن أنّه هو النبيّ المنتظر الذي يبعثه الله لهداية البشرية، وتجلّى له هذا الاعتقاد في الرؤى المناميّة، ثم قَوِيَ حتّى صار يتمثّل له الملك يلقّنه الوحي في اليقظة.

وأمّا المعلومات التي جاءته من هذا الوحي، فهي مستمدة في الأصل من تلك المعلومات، التي حصل عليها من اليهود والنصارى، وممّا هداه إليه عقله وتفكيره في التمييز بين ما يصحّ منها وما لا يصح، ولكنّها كانت تتجلّى وكأنّها وحي السماء، وخطاب الخالق عزّ وجلّ، كما كان يأتي الأنبياء؛ كموسى وعيسى المناسلة.

### ٢. الردّ على نظريّة الوحي النفسي:

وإذا أردنا أن ندرس هذه النظرية (نظرية الوحي النفسي)، لا نجدها تصمد أمام النقد والمناقشة العلميّتين، إذ يمكن أن يُلاحظ عليها من خلال أبعاد ثلاثة:

<sup>[</sup>۱] انظر: الحكيم، علوم القرآن، م.س، ص١٤٦.

# القرآن الكريم في الدراسات الاستسثراقية



الأوّل: أنّ الدلائل التأريخية القطعية وطبيعة الظروف التي مرّ بها النبيّ الله تأبى التصديق بهذه النظرية وقبولها.

الثاني: أنّ المحتوى الداخلي للقرآن الكريم - ما يضمّ من تشريع وأخلاق وعقائد وتأريخ- لا يتّفق مع هذه النظرية في تفسير الوحي القرآني.

الثالث :أنّ موقف النبيّ من الظاهرة القرآنيّة، يشهد بوضوحٍ على رفض تفسير الظاهرة القرآنيّة بنظريّة الوحى النفسى.

قد أجاب الشيخ محمد رشيد رضا في كتاب الوحي المحمدي بالتفصيل عن هذه الشبهة، فعرض أولًا المقدمات العشرة التي رتبها (درمنغام)، ثم أبطل كل هذه المقدمات لأنّ أكثر المقدمات التي أخذوا منها هذه النتيجة هي آراء متخيّلة، أو دعاوى باطلة، لا قضايا تاريخية ثابتة، وإذا بطلت المقدمات بطل لزوم النتيجة لها...

### ١. الدلائل التأريخيّة تناقض نظرية الوحى النفسى:

• ما يذكرونه من تفاصيل ليس لها مصدر تأريخي معتمد من قبيل:

مسألة لقاء الراهب بحيرا مع محمد وهو بصحبة عمّه أبي طالب، الأمر الذي يدعوهم إلى الاستنتاج وافتراض محادثات دينية وفلسفية معقدة جرت بينهما.

تعليل اطلاعه على أخبار عاد وهود، من أنّه كان نتيجة مروره بأرض الأحقاف، بالرغم من أنّ هذه الأرض لا تقع على الطريق الاعتيادي لمرور القوافل التجارية، كما أنّ التأريخ لم يذكر لنا مرور النبيّ بها إلى غير ذلك من الأحداث والقضايا.

• افتراض تعلم النبيّ الله من نصارى الشام وغيرهم لا يتفق مع واقع الحيرة والتردد في موقف المشركين من دعوة رسول الله ونسبته الرسالة إلى الوحى

<sup>[</sup>۱] لمزيدٍ من الاطِّلاع، انظر: رضا، محمَّد رشيد: الوحي المحمَّديّ، ط۲، بيروت، دار الكتب العلميَّة، ١٤٢٦هـق/٢٠٠٥م، ص١٦٧-١٦٥.



الإلهي، لأنّ مثل هذه العلاقة -لو كانت موجودة - لا يمكن التستر عليها أمام أعداء الدعوة من المشركين وغيرهم، الذين عاصروه وعايشوه في مجتمع ضيق وعرفوا أخباره وخبروا حياته العامة بما فيها من سفرات ورحلات.

«ولو فرض محالًا ذلك [تعلمه من أهل الكتاب] فما هذه المعارف والعلوم؟ ومن أين هذه الحكم والحقائق؟ وممّن هذه البلاغة في البيان الذي خضعت له الرقاب وكلّت دونه الألسن الفصاح؟» المقاب

• إنّه لم يعرف عن الرسول محمد أنّه كان ينتظر أن يفاجأ بالوحي، أو يأمل أن يكون هو الرسول المنتظر، لينمو ويتطور هذا الأمل في نفسه، فيصبح واقعًا نفسيًّا، بالرغم من تدوين كتب السيرة النبوية لأدق الأحداث والتفصيلات عن حياة الرسول الشخصية.

ولعلّ من القرائن التأريخية التي تشهد بكذب هذا الافتراض: هو ما ذكرته كتب السيرة من اضطراب النبيّ - في البداية - وخوفه حين فاجأه الوحي في غار حراء $^{\text{\tiny II}}$ .

• إنّ هذه النظرية تفرض أن يكون إعلان النبوة في اللحظة الأولى من الدعوى وأن يطرح مفاهيمه وأفكاره ومناهجه عن الكون والحياة والمجتمع بجوانبه المتعددة ودفعة واحدة، لأنّ المفروض أنّ الصورة كانت متكاملة عنده نتيجة التفكير الطويل ودراسة الكتب وأعمال الانبياء السابقين، مع أنّ التأريخ يؤكد أنّ أسلوب الدعوة وطريقتها كانا يختلفان عن ذلك تمامًا.

<sup>[</sup>١] الطباطبائي، الميزان في تفسير القرآن، م.س، ج١، ص٦٣.

<sup>[</sup>۲] طبعًا نقصد من عدم المعرفة أصل عدم معرفته بالوحي، وإن كانت بعض رواياتنا الشيعيَّة تتحدَّث عن تههيد للوحي قبل حصول الوحي النبوي وأنَّ النبيّ -سواء بسبب التمهيد أم غيره- لا يحصل عنده أيِّ اضطرابٍ؛ ولكن هذا لا يعني أنَّه كان ينتظر الوحي ويتوقّعه؛ فالوحي ظاهرة روحيَّة تستتبع حالة من السكينة والطمائنينة، وكان مهبطه قلب رسول الله شخصيته الباطنيَّة بواسطة الملك جبرائيل (ع) أو من دونه، ومن دون مصاحبة أيِّ أعراض ممَّا تناقلها العامّة في كتبهم. فهذه الروايات والكتابات ولَّدت صورةً غير لائقة بقداسة هذا الأمر العظيم وقدسيَّة الرسول، فقد وصفوا النبيِّ حال الوحي بأوصافٍ توحي بأنَّه مصاب مرضٍ أو حتى بالجنون أو أنَّه لم يعرف علامات النبوَّة إلَّا بعد استشارة السيَّدة خديجة ابن عمَها. وقد تقدَّم الردّ على هذه الفكرة.

### القرآن الكريم في الدراسات الاستسژاقيةً



### ب. المحتوى الداخلي للظاهرة القرآنيّة يناقض نظرية الوحي النفسي:

إنّ للمحتوى الداخلي للظاهرة القرآنيّة وما تتصف به من مواصفات، ولسعة النظرية القرآنيّة وآفاقها المتعددة ومجالاتها المتشعبة، أهمية كبرى في رفض نظرية الوحي النفسي، إذ إنّ هذه المواصفات وهذا الاتساع والشمول لا يتفق مع طبيعة المصادر التي تفرضها النظرية، ويتضح ذلك عندما نلاحظ الأمور التالية:

• أنّ الموقف العام للقرآن الكريم تجاه الديانتين اليهودية والمسيحيّة هو موقف المصدّق لهما والمهيمن عليهما، فقد صدّق القرآن الكريم الأصل الإلهي لهاتين الديانتين وارتباطهما بالمبدأ الأعلى، ولكنّه في الوقت نفسه جاء مهيمنًا ورقيبًا وحاكمًا على ما فيهما، ومبيّنًا لواقع ما ورد عليهما من تحريفات وبدع وضلالات.

وجاءت هذه الرقابة دقيقة شاملة، فلم تتك مفهومًا أو حكمًا أو حادثةً إلا ووضعت المقياس الصحيح له. ولا يمكن أن نتصوّر محمدًا وهو يأخذ عن أهل الكتاب ويراهم قد أخذوا عن الوحي الإلهي، ومع ذلك يتمكن من أن يصفهم بالجهل والتحريف والتبديل بمثل هذا اليقين والثبات، ثم يوضح الموقف الصحيح في المسائل الكبرى التي اختلفوا فيها أو خالفوا الواقع الصحيح للديانة، ثم تأتي نظريته بعد ذلك كاملة شاملة ودقيقة ليس فيها تناقض ولا اختلاف!

ولكنّ الحقيقة هي أنّ محمدًا لم يكن قد أخذ منهم شيئًا، وإنّا تلقّى كلّ ذلك عن الوحي الإلهي الذي جاء مصدّقًا لما سبقه من الوحي ومهيمنًا عليه، ومبيّنًا للانحراف والتحريف الذي أصاب الرسالات السابقة عليه.

• ونجد القرآن أيضًا يخالف التوراة والإنجيل في بعض الأحداث التأريخية، فيذكرها بدقة متناهية ويتمسّك بها بإصرار، في الوقت الذي كان بإمكانه أن يتجاهل بعضها على الأقل، تفاديًا للاصطدام بالتوراة والإنجيل!.

<sup>[</sup>۱] ففي قصة موسى يشير القرآن إلى أنَّ التي كفلت موسى هي امرأة فرعون، مع أنَّ سفر الخروج من التوراة يؤكِّد أنَّها كانت ابنته. كما أنَّ القرآن يذكر غرق فرعون بشكلٍ دقيق، ولا يتجاهل حتى مسألة نجاة بدن فرعون من الغرق مع موته وهلاكه:



• سعة التشريع الإسلاميّ وعمقه وشموله للمجالات المختلفة من الحياة، مع دقّة التفاصيل التي تناولها، والانسجام الكبير بين هذه التفصيلات.

#### ج. موقف النبيّ من الظاهرة القرآنيّة شاهد على رفض نظرية الوحي النفسي:

إنّ موقف النبيّ محمد الظاهرة القرآنيّة هو من أفضل الشواهد على بطلان نظرية الوحي النفسي، فقد كان النبيّ محمد الدين يدرك بشكل واضح الانفصال التام بين ذاته المتلقية والذات الإلهية الملقية من أعلى.

وكان له مظاهر عديدة نذكر منها الأشكال الثلاثة التالية:

#### الشكل الأول:

الصورة التي يبدو فيها النبيّ من خلال الظاهرة القرآنيّة عبدًا ضعيفًا لله سبحانه، يقف بين يدي مولاه يستمد منه العون ويطلب منه المغفرة ويمتثل أوامره، ونواهيه، والأمثلة القرآنيّة على ذلك كثيرة:

١. فالقرآن يصور محمدًا في صورة الإنسان المطيع الذي لا يملك لنفسه شيئًا، ويخاف ربّه إن عصاه، فيلتزم الحدود التي وضعها له ويرجو رحمته وليس من شيء يأتيه إلّا من قبل ربّه، فهو يعترف بالعجز المطلق تجاه إرادة الله أو تبديل حرف من القرآن الله أو تبديل حرف من اله أو تبديل حرف من الله أو تبديل حرف الله أو تبديل حرف الله أو تبديل الله أو تبديل حرف الله أو تبديل الله أو تبديل الله أو تبديل حرف الله أو تبديل اله أو

7. ثم يزداد هذا الفرق وضوحًا بين ذات الله المتكلم منزل الوحي وصفاته، وبين ذات رسوله المخاطب متلقي الوحي وصفاته في الآيات التي يعتب الله فيها على نبيّه، أو يُعلمه فيها بعفوه عنه وغفرانه الله.

٣. ويبدو لنا أيضًا: كامل الوعي للفرق بين ذاته المأمورة وذات الله الآمرة،

<sup>﴿</sup> فَٱلْيُومَ نُنَجِيكَ بِبَدَنِكَ لِبَكُونَ كِلِمَنْ خَلَفَكَ ءَايَةٌ مَإِنَّ كَثِيرًا مِّنَ ٱلنَّاسِ عَنْءَايَئِنَا لَغَفِلُونَ ﴾ (سورة يونس، الآية ٩٢). في الوقت الذي نجد التوراة تشير إلى غرق فرعون بشكلٍ مبهم، ويتكرَّر الموقف نفسه في قضيَّة العجل، حيث تذكر التوراة أنَّ الذي صنعه هو هارون، وفي قصَّة ولادة مريم للمسيح (عليهما السلام) وغيرهما من القضايا.

<sup>[</sup>١] انظر: سورة يونس، الآيتان ١٥ – ٢٦؛ سورة الكهف، الآية ١١٠؛ سورة الأعراف، الآية ١٨٨؛ سورة الأنعام، الآية ٥٠.

<sup>[7]</sup> انظر: سورة التوبة، الآية ٤٣؛ سورة الفتح، الآية ٢؛ سورة الإسراء، الآيتان ٧٧ - ٧٥؛ سورة الحاقَّة، الآيتان ٤٤ -٤٧.

# القرآن الكريم في الدراسات الاستسثراقية



وبوعيه الكامل هذا كان الله يفرق بوضوح بين الوحي الذي ينزل عليه وبين أحاديثه الخاصة التي كان يعبر عنها بإلهام من الله.

#### الشكل الثاني:

يبدو النبيّ في القرآن الكريم بمظهر الخائف من ضياع بعض الآيات القرآنيّة ونسيانها، الأمر الذي كان يدعوه إلى أن يعجل بقراءة القرآن، قبل أن يقضى إليه وحيه ويأخذ بترديده ويجهد نفسه وفكره من أجل أن لا يفوته شيء من ذلك الله المناسبة المناسبة ولله المناسبة المنا

#### الشكل الثالث:

يبدو النبيّ من خلال تأريخ نزول القرآن أنّه كان مقتنعًا بأنّ التّنزيل القرآني مصحوب بانمحاء إرادته الشخصية، وأنّه منسلخ عن الطبيعة البشرية حتى ما بقي له اختيار في ما ينزل إليه أو ينقطع عنه، فقد يتتابع الوحي ويحمى حتى يشعر أنّه يكثر عليه، وقد يفتر عنه بل وينقطع وهو يشعر أنّه أحوج ما يكون إليه.

وبالنتيجة: حين نلتفت إلى هذه الأشكال الثلاثة بصورها المختلفة، ونضيف إليها البعدين الآخرين السالفين، لا يبقى لدينا مجال لأي تردّد في شأن حقيقة الظاهرة القرآنيّة، وانفصالها عن الذات المحمّدية، وبطلان الوحي النفسي وما إليه من شبهات قد تثاراً.

#### رابعًا: الصنف الرابع: تفسيرات الوحى بالتفسيرات المادّيّة:

تصوّر أصحاب التيار المادي أنّ الأنبياء (بعثوا) ولم (يبعثوا) بتأثير وضغط الحاجة الفكرية والنفسية والاقتصادية التي عانى منها أفراد مجتمعاتهم، وقد كان أولئك الأنبياء مرهفي الإحساس، شديدي الذكاء، قادرين على استغلال تلك الحاجة في النفوس بتحريك أصحابها وقيادتهم. ويرون أنّ دعوة الأنبياء جاءت نتيجة عاطفتهم الإنسانية أو ميلهم نحو الإصلاح.

<sup>[</sup>١] انظر: سورة طه، الآية ١١٤؛ سورة القيامة، الآيتان ١٦-١٩.

<sup>[</sup>٢] لمزيد من الاطِّلاع، انظر: الحكيم، علوم القرآن، م.س، ص١٥٤-١٦٥.



يقول توماس كارليل أثناء مدحه للنبي محمد عَنِيْالَهُ: «القرآن لو تبصرون ما هو إلا جمرات ذاكيات قذفت بها نفس رجل كبير السن بعد أن أوقدتها الأفكار الطوال في الخلوات الصامتات، وكانت الخواطر تتراكم عليه بأسرع من لمح البصر وتتزاحم في صدره» إلى أن يقول: «وقد أتخيل روح محمد الحادّة الناريّة، وهي تتململ طول الليل الساهر يطفوبها الوجد ويرسب، وتدور بها دوّامات الفكر، حتى إذا أسفرت لها بارقة رأي حسبته نورًا هبط عليها من السماء وكل عزم مقدّس يهم به يخاله جبريل ووحيه» الأ.

ولا شكّ أن هناك فروقًا واضحة بين الأنبياء والمصلحين: فالنبيّ: إنسان حرّ من بني آدم أوحى الله إليه بشرع وأمره بتبليغه، فهم جاؤوا بأفكار جديدة تخالف ما كان عليه ثقافة أقوامهم، وأتوا بقيم أخلاقية واجتماعية غير متأثرة بما كانت عليه أممهم؛ ما يدّل على ربانية ما جاؤوا به من علم أو كتاب.

ولقد ظهر لكل منصف أنّ ما دعا إليه الرسول من الشعائر العبادية والقيم الأخلاقية، وقواعد السلوك لم يكن نابعًا من بيئته، بل كان غريبًا عن ثقافتهم مباينًا لأعرافهم، كما قرّره جعفر بن أبي طالب، أمام ملك الحبشة، مظهرًا المفارقة بين مظاهر الواقع، ومعطيات الوحي، قال: «أَيُّهَا الْمَلِكُ كُنَا قَوْمًا أَهْلَ جَاهِليَّةٍ نَعْبُدُ الْأَصْنَامَ وَنَاْكُلُ الْمَيْتَةَ وَنَاْتِي الْفَوَاحِشَ وَنَقْطَعُ الْأَرْحَامَ وَنُسِيءُ الْجِوَارَ و... حَتَّى بَعَثَ اللَّهُ إِلَيْنَا رَسُولًا مِنَا نَعْرِفُ نَسَبَهُ وَصِدْقَهُ وَأَمَانتَهُ وَعَفَافَهُ فَدَعَانا إِلَى اللَّهِ لِنُوحِدَهُ وَنَعْبُدَهُ وَنَخْلَعَ مَا كُنَا نَعْبُدُ نَحْنُ وَآبَاؤُنَا مِنْ دُونِهِ مِنْ الْحِجَارَةِ وَالْأَوْثَانِ وَأَمَرَنَا بِصِدْقِ الْحَدِيثِ وَأَدَاءِ الْأَمَانةِ وَصِلَةِ الرَّحِم وَحُسْنِ الْجِوَارِ وَالْكَفِّ وَالْمُوْمَانِ وَالْكَفِّ عَلَى الْفَوَاحِشِ وَقَوْلِ الزُّورِ وَأَكْلِ مَالَ الْيَتِيمِ وَقَذْفِ الْمُحْصَنَة...» أَا

<sup>[1]</sup> كارليل، توماس: الأبطال، تعريب: محمَّد السباعي، ط٣، المطبعة المصريَّة في الأزهر، ١٩٣٠م، ص٨٥-٨٦.

<sup>[</sup>۲] الطبري، محمَّد بن جرير: دلائل الإمامة، تحقيق: قسم الدراسات الإسلاميَّة في مؤسَّسة البعثة، ط١، قم المقدَّسة، مركز

# القرآن الكريم في الدراسات الاستشراقية 🔻 👟



فوصف لنا الحالة التي كانوا يعيشونها، ثم بَيَّنَ صفات النبيّ الموحى إليه، ثم بين ما أمرهم به مما يخالف ما كانوا عليه، وما نهاهم عنه من الأوزار، ثم عدد أمور الإسلام الأخرى.

فدّل هذا على أن الوحي يأتي إلى الرسول من قِبَلِ الله؛ لإعادة الناس إلى فطرهم الأصلية التي انصرفوا عنها بفعل عوامل كثيرة اقترفوها مع عامل الزمن<sup>[11]</sup>.

الطباعة والنشر في مؤسَّسة البعثة، ١٤١٣هـق، ص١٢.

<sup>[</sup>۱] انظر: محمَّد، آراء المستشرقين حول الوحى، م.س، ص٦٥-٦٧.

# المبحث الثاني 🏲

القرآن الكريم في دوائر المعارف والمعاجم القرآنية الاستشراقيّة





صنّفت موسوعات متعددة، ومعاجم مختلفة في الغرب وباهتمام مجموعة من كبار علماءهم، عنيت بالتعريف بالإسلام، والقرآن الكريم، ومضامينه، وسنكتفي في هذه الدراسة بذكر أنموذج واحد لموسوعة قرآنية، وبعض النماذج للمعاجم القرآنية، حتى نستكمل الإحاطة بالنظرة الاستشراقية للقرآن الكريم.

# المطلب الأوّل: التعريف بدائرة المعارف الإسلاميّة (Encyclopedia of Islam):

الموسوعة المختارة هي دائرة المعارف الإسلاميّة، وسبق أن تحدّثنا عن تعريف القرآن في هذه الموسوعة في المبحث السابق.

وهذه الموسوعة، كما لاحظنا في التعريف المقتبس منها لم تبتعد عن السياقات والارتكازات الاستشراقية التي عجّت بها كتب المستشرقين وبحوثهم، ومن هذه الكتب:

- 1. ضد قرآن محمد: کتبه ریکولدوبنینی راهب دومینکی.
- 7. في الرد على القرآن: كتبه لودوفيقوماراتشي راهب إيطالي.
- التوراة في القرآن: كتبه المستشرق الألماني حوستاف قابل.
- 3. الراهب بحيرا والقرآن: كتبه المستشرق الفرنسي كارا دينو.
- o. القرآن: الإنجيل المحمدي: كتبه المستشرق السويدي سرجستين.
- 7. تاريخ القرآن: وهو من أبرز الكتب التي ألفها المستشرقون للمستشرق الألماني نولدكه.
- لم يتوقف اهتمام علماء الغرب بالإنتاج الموسوعي لمعارفهم فقط، بل اهتموا



بإنتاج الأعمال الموسوعية للأديان والحضارات الأخرى، ومن بينها الإسلام الذي لقي عناية خاصّة في إصدارهم في هذا المجال. وظهر ذلك جليًا «دائرة المعارف الإسلاميّة» التي تعدّ من أكبر الدراسات الاستشراقيّة للإسلام، وأعظمها خطورة خلال القرن العشرين، فقد تضمنت خلاصة جهود المستشرقين في الدراسات الإسلاميّة.

ويمكن التعريف بـ«دائرة المعارف الإسلاميّة» بأنّها: مجموعة من المقالات والبحوث المتعلقة بالإسلام والمسلمين بأقلام كبار المستشرقين ولكل منهم أهدافًا من وراء الكتابة فيها بدأت فكرتها عندما شعروا في مؤتمراتهم الدولية بالحاجة إلى دائرة معارف لأعلام العرب والإسلام لكي تجمع شتات دراساتهم عنهم باللغات الثلاث: (الألمانية والفرنسية والانجليزية). فبدأ تأليفها سنة ١٩٠٦م وقد صدر المجلد الأول واستمر في أربعة مجلدات كبيرة وملحق عام ١٩٣٨م.

وإذا رجعنا إلى مصادر هؤلاء في هذه الدائرة فنجد أنّهم انتقائيون في مصادرهم وذلك لتحقيق أغراضهم الخاصة، وهي على الشكل الآتي: كثيرًا ما يترك المستشرقون الاستدلال بالكتاب والسنة في بيان اعتقاد المسلمين، بل يأخذون من كتب أهل البدع والقصص والعجائب، ويلاحظ مخالفتهم للمنهج العلمي في الأخذ من المصادر؛ مثل أن ينسب بعضهم إلى المصدر ما يستنتجه، مع أن استنتاجه قد لا يكون صحيحًا، ومثل الاستدلال بالكتاب التركي المليء بالخرافات على عقيدة اليوم الآخر، والاستشهاد بكتب القصص لبيان تطبيق المسلمين للأحكام الشرعية (مثل الإحالة على ألف ليلة وليلة)، ويركّزوا على الكتب التي تجمع الروايات المختلفة، والانتقاء منها كالطبرى في تفسيره وتاريخه.

أما طريقة الدائرة في بث المطاعن: فهي البحث عن مواطن الضعف، ومن ثم إبرازها وجمع المعلومات ومن ثم تقديمها بكل جرأه ويبنون عليها نظرية لا وجود لها إلا في أنفسهم وأذهانهم فدراساتهم تبين أنهم يريدون النيل من الإسلام عن طريقة النقد.

ويصف بعض الباحثين هذه الموسوعة بقوله: «عندما وصل الاستشراق إلى



ذروة نفوذه وغاية تأثيره جمع كل شبهاته وتأثيراته وسمومه في موسوعة جامعة أُطْلِقَ عليها اسم (دائرة المعارف الإسلاميّة)، جمعت خلاصة فكر المستشرقين الكبار جميعًا، كلٌ في المجال الذي تخصص فيه، وقدمت هذه الموسوعة أساسًا لتشكيك الباحثين في الغرب في حقائق الإسلام، وعظمة تاريخه، وسماحة أبطاله وأعلامه، ثم ترجمت إلى اللغة العربية؛ لتكون مرجعًا في الجامعات والمعاهد والمدارس، في مختلف أنحاء العالم الإسلاميّ» المختلف أنحاء العالم الإسلاميّ المختلف أنحاء العالم الإسلام المختلف أنحاء العالم المختلف أنحاء العالم المختلف أنحاء العالم الإسلام المختلف أنحاء العالم المختلف ا

ويؤكّد باحث آخر خطورتها بقوله: «ولعل أخطر ما قام به المستشرقون حتى الآن هو إصدار (دائرة المعارف الإسلاميّة) بلغات عدّة، وكذلك إصدار موجز لها باللغات الحيّة نفسها التي صدرت بها الدائرة، وقد بدأوا في الوقت الحاضر في إصدار طبعة جديدة تظهر في أجزاء، ومصدر الخطورة في هذا العمل هو أنّ المستشرقين عبّأوا كل قواهم وأقلامهم لإصدار هذه الدائرة، وهي مرجع لكثير من المسلمين في دراستهم على ما فيها من خلط وتحريف وتعصب سافر ضد الإسلام والمسلمين» أنا.

وباختصار فهي موسوعة تعنى بكل ما يتصل بالحضارة الإسلامية، سواء من الناحية الدينيّة أو الثقافية أو العلميّة أو الأدبية أو السياسية أو الجغرافية على امتداد العصور، بما في ذلك العصر السابق للإسلام.

وقد تم إصدارها على طبعتين، الأولى بين ١٩١٣ و١٩٣٨م، والثانية ما بين ١٩٥٤ و٢٠٠٥، ويتم إصدارها من قبل شركة بريل الهولندية.

وظهرت هذه الموسوعة بأكثر من لغة، أما بالنسبة للعربيّة فقد تم تعريب بعض أجزائها وتنقيحها وصدرت في مصر في الستينات وأعيد طبعها بالشارقة عام ١٩٩٨م ال

وهناك نقاط خطيرة وغير صحيحة في هذه الدائرة سواء ما يتعلق بالسنة والنبيّ وما يهمنا ما يتعلق بالقرآن الكريم ومنها.

<sup>[</sup>۱] الجندي، أنور: "مسؤوليَّة الاستشراق وسموم دائرة المعارف الإسلاميَّة"، مجلَّة الأزهر، ج٨، السنة ٦٠، شعبان ١٤٠٨هــق، ص١٠٤٩.

<sup>[</sup>۲] محمود، عبد الحليم: الغزو الفكريّ وأثره في المجتمع الإسلاميّ، ط٤، مصر، دار المنار الحديثة، ١٤١٢هـــق، ص١١١.

<sup>[</sup>٣] دائرة المعارف الإسلاميّة، ويكيبيديا، الموسوعة الحرّة.

# القرآن الكريم في الدراسات الاستسثراقية 💮 🐟



و«الادّعاء بأنّ القرآن من حيث المصدر يرجع إلى أصول يهودية ونصرانية والادّعاء بالأخذ عن غير المسلمن» ١١٠.

وعندما نراجع كبار المستشرقين الذين كتبوا هذه الموسوعة وقد كان لبعضهم الدور الأبرز في تحرير موادّها، ومن ثم نعرف ميولهم الفكرية تجاه الإسلام والقرآن الكريم نعرف خطورة هذا العمل وعدم حياديته بل عدم موضوعيته أصلًا.

وقد بلغ عدد كتاب دائرة المعارف الإسلاميّة في كلتا الطبعتين ٤٨٦ كاتبًا، حرّروا ٣٩٣٠ مادة وجعلت كل مادة رمزًا مستقلًا؛ نظرًا لاختلاف المواد والكتاب في دائرة المعارف، ومن أشهر كتاب الدائرة:

- ـ لويس ماسينيون (١٨٨٣-١٩٦٢م) أكبر مستشرقي فرنسا المتأخرين.
- ـ جوزيف شاخت (١٩٠٢-١٩٧٠م) ستشرق هولندي من أعضاء المجمع العلمي العربي بدمشق.
- ـ دافيد صموئيل مرجليوث (١٨٥٨-١٩٤٠مم)ن كبار المستشرقين، من أعضاء المجمع العلمي العربي بدمشق.
  - \_ دانكن بلاك ماكدونلد (١٨٦٣-١٩٤٣م-م)ستشرق أميركي.
- ـ إجناس كولد ذهير (١٨٥٠-١٩٢١م)ستشرق مجري موسوعي، عرف بعدائه للإسلام وبخطورة كتاباته عنه.
- كارل بروكلمان (١٨٦٨-١٩٥٦م)ستشرق ألماني يعتبر أحد أبرز المستشرقين في العصر الحديث.

وأشرف على الطبعة الأولى المستشرق الهولندي أرند جان فنسنك A. J. Wensinck وقد كان عضوًا في مجمع اللغة العربيّة في القاهرة وفُصل منه نتيجة مؤلفاته التي هاجمت الإسلام والقرآن والرسول.

<sup>[</sup>۱] الحميّد، حميّد بن ناصر خالد: الأخطاء العقديَّة في دائرة المعارف الإسلاميّة دراسة تحليليّة نقديّة، رسالة دكتوراه، لا ط، لا ن، لا ت.



وشارك -أيضًا- في إعداد هذه الموسوعة المنصِّر والمستشرق الفرنسي لويس ماسينيون Louis Massignon وهو يعتبر رائد الحركة التبشيرية في مصر. وفي مدينة دمياط تعهد مع معاونيه على بذل حياتهم لتنصير المسلمين قائلًا: الهدف ليس فقط تنصيرهم، ولكن جعل إرادة الربّ تعمل بهم ومن خلالهم قد اشتهر بالعمل على تنصير الأمّيين عبر خداعهم بتحوير آيات القرآن الكريم لإيهامهم بموافقتها للنصرانية.

كما اشترك -أيضًا- في تحرير الموسوعة كثير من اليهود؛ مثل: جوزيف شاخت Ignaz Goldziher المستشرق الهولندي وإجناس جولذيهر Joseph Schacht المستشرق المجري وجورجيوليفي دلا فيدا Bernard Lewis المستشرق البريطاني. وبرنارد لويس بالإنجليزية: Bernard Lewis المستشرق البريطاني. وبرنارد لويس من أشد المناصرين لإسرائيل وهو صاحب مصطلح «صراع الحضارات» الذي أعلنه عام ١٩٩٠ وقصد به الصراع بين الغرب والإسلام؛ بوصفه عدوًا قادمًا بعد انهيار الاتّحاد السوفيتي. وكلّ كتبه عن الإسلام تدعو إلى محاربته بشتى الطرق. وهو أيضًا من المشاركين في صنع القرار في الولايات المتحدة في ما يخصّ الشرق الأوسط.

واشترك في كتابتها -أيضًا- قساوسة وعلماء لاهوت ومنصِّرون؛ مثل: القسّ دافيد صموئيل مرجليوث David Samuel Margoliouth وكان قسًّا بالكنيسة الإنجليزية وعرف عنه التعصّب ضدّ الإسلام. وكذلك عالم اللاهوت والمستشرق هنري لامن-س Henry Lammans وقد عمل بالتنصير في بيروت وعرف عنه الحقد الشديد على الإسلام.

وكذلك المستشرق ج. كرعرز J. H. Kramers وكتاباته تركز على التنصير. أمّا دانكن بلاك ماكدونلد Duncan Black Macdonald فهو منصِّر أمريكي تتركز مؤلفاته حول تنصير المسلمين وكان قد أنشأ معهدًا متخصصًا لهذا الغرض. وأيضًا أدوين كالقرلي Edwin Calverley المنصِّر الأمريكي الذي رأس تحرير مجلة العالم الإسلاميّ التنصيريّة التي تهتم بتنصير المسلمين الله المسلمين.

<sup>[</sup>١] دائرة المعارف الإسلاميّة: www.marefa.org.



# المطلب الثاني: مادّة (قرآن) في موسوعة دائرة المعارف الإسلاميّة:

تضمّنت دائرة المعارف الإسلاميّة في موادها التعريفية مادة (القرآن)، كتبها المستشرق الدانهاركي «ف.بول».

وعرض الكاتب هذه المادَّة في ثلاث عشرة صفحة الله أنَّ القرآن كتاب المحمَّديين المقدَّس، ثم قسَّم حديثه عن القرآن إلى أقسام عدَّة، جعلها على شكل فقرات مرقَّمة بلغت اثنتين وعشرين فقرة. ولنتوقَّف عند أهمّ الفقرات ومدلولاتها:

### أوَّلُا: مصدر القرآن:

في هذه الفقرة تحدث الكاتب عن مصدر القرآن، وعن بعض موضوعاته، وكيفيَّة نزول الوحي على النبيِّ، وذكر على نحو مختصر قصة الغرانيق. وفي آخر الفقرة شكَّك الكاتب في حقيقة قصار السور؛ إذ ذكر أنَّها قد أخذت نصَّها الحاليِّ بعد إعادة الصياغة.

### ثانيًا: نزول القرآن منجَّمًا:

قال: إن تقسيم نزول القرآن إلى أجزاء قصيرة كان مرتبطًا بهجوم معارضيه في مكّة، وبالعوامل السياسيَّة وغيرها في المدينة؛ ولذلك كانت لظروفه الشياسيَّة وغيرها في المدينة؛ ولذلك كانت لظروفه المحتويات القرآن وهيئته.

ويقول: ولا نجد في أيّ مكان معالجةً شاملةً لأساسيًات العقيدة أو للقوانين، ولكن النبيّ كان يتحوّل بسرعة من موضوع إلى آخر حسب الرغبات.



### ثالثًا: النبيِّ الله وتبليغ الوحي:

ذكر أن النبيّ قد استفاد من الأفكار الدينيّة الموجودة في جزيرة العرب، والتي كانت تمثّل فروعًا لبعض الطوائف التي تتَّصل باليهود والنصارى. وقال أيضًا: إنَّ النبيّ كان يعرض القرآن ليس طبقًا لنهاذج الكتاب المقدَّس، وإنَّا كان يعرضه بأسلوب الكهَّان من العرب الوثنيِّين.

#### رابعًا: لغة القرآن وأسلوبه:

ادَّعى أَنَّ أَجِزاء القرآن الأولى تختلف عن أجزائه المتأخِّرة، وكان يؤكد أنَّ تلك الأجزاء المبكرة والمتأخِّرة هي من إنتاج الفرد نفسه، واستمرّ الكاتب في تأكيد أنّ القرآن من وضع النبيّ.

#### 

وجاء في المقالة مع وفاة النبيّ تغيّر الوضع تدريجيًا، ولم يَرِثْ أحد موهبة محمد التنبّؤية...، وقد استدعى الواجب جمع تراثه القيّم في صورة كاملة وصحيحة قدر الإمكان، وحفظه من الضياع، وهذا الأمر هو ما أكَّدته الروايات؛ ولكن لسوء الحظّ بطريقة تترك الكثير غامضًا... إلى آخر النقاط التي عرضتها دائرة المعارف الإسلاميّة. المعريقة تترك الكثير غامضًا...

وقد كتب بعض الباحثين ردودًا تفصيلية على ما ورد في دائرة المعارف الإسلاميّة™، منها:

يقول بعض الباحثين عن الموسوعة -وهو من الذين كتبوا ردودًا تفصيليَّة ومهمَّة على الموسوعة -: «وقد عكفت على هذا الكتاب أَمَعّن فيه فهالني ما يسوده من انحرافٍ عن المنهج العلمي، وعداوة بارزة للإسلام ورسوله وكتابه وعقائده وشرائعه، ورغبة جارفة في تلطيخ كل شيء فيه. ولم أجد مرة أحدًا من كتّاب الموسوعة قد تحدث عن ديننا ورسولنا وقرآننا بشيء من رحابة الصدر وسعة الأفق، بل دامًا ما تُقدّم أسوأ التفسيرات،... إلى أن قال: وقد دفعني هذا كلّه إلى الكتابة عن هذه

<sup>[</sup>١] انظر: الحميّد، القرآن الكريم في دائرة المعارف الإسلاميَّة، م.س، ص١٦-٣٤.

<sup>[</sup>٢] انظر: عبَّاس، قضايا قرانيّة في الموسوعة البريطانيّة، م.س.

# القرآن الكريم في الدراسات الاستشراقيةً



الموسوعة، وتبيين ما فيها من انحراف عن منهج البحث العلمي، وإلقاء الضوء على الأخطاء الرهيبة والتناقضات الخطيرة التي تطفح بها...» الأخطاء الرهيبة والتناقضات الخطيرة التي تطفح بها...»

# المطلب الثالث: أهمّ الشبهات الاستشراقيّة في مادَّة (قرآن) في دائرة المعارف:

ثَّة أخطاء كثيرة وجسيمة في هذه الموسوعة، ويجدر بنا الوقوف عند نهاذج من هذه الشبهات الواهية، خاصَّة تلك التي وردت في مادَّة «قرآن»:

### أوَّلًا: شبهة أصل كلمة القرآن ومرادفاتها:

إِنَّ المستشرقين قبلوا النظرية التي قال بها «شفالي» في كتابه «تاريخ القرآن» من أَنَّ كلمة (قرآن) قد اشتقت من كلمة (قرياءنا) السريانيَّة، ومعناها: القراءة المقدَّسة، والدرس.

وبعد ذلك يعرض لكلمة (سورة)، فينقل عن «شفالي» قوله: «إنَّها تبدو مشتقَّة من (صورطا) أو (سورثا) السريانيَّة، ومعناها: الكتاب المقدَّس».

كما يعرض للفظ (مثاني)، فينقل ما قاله بعض المستشرقين من أنَّها مشتقَّة من (مشنا) العبريَّة، وبعضهم الآخر اعتبرها مشتقَّة من «ماثنيتكا» السريانيَّة أو الآراميَّة.

ويعرض الكاتب كلمات أخرى، ويحاول إرجاعها إلى أصول غير عربيّة، ولا شك أنّ الهدف من وراء هذا التشكيك في أصالة المصطلحات الرئيسة في القرآن وردِّها إلى أصول عبريَّة أوساميَّة أو آراميَّة، إغًا هو استدراج للقارئ وتمهيد لإقناعه بأن القرآن هو من اختراع محمَّد وتأليفه، وأنَّه قد تعلّم هذه الألفاظ من اليهود والنصاري.

<sup>[</sup>۱] عوض، دائرة المعارف الاستشراقيَّة الإسلاميّة أضاليل وأباطيل، م.س، ص٥.



#### وهذا الكلام يفترض الآتى:

١. أنَّ محمدًا كان يعرف العبريّة والسريانيَّة واليونانيَّة، ولا بدَّ أنَّه كانت لديه مكتبة عظيمة اشتملت على كلّ الأدب التلموديّ والأناجيل المسيحيّة و... وهل يمكن أن يعقل هذا الكلام الشاذ لهؤلاء الكتَّاب، وهو كلام لا برهان عليه.

7. مكن أن تكون هذه الألفاظ قد وجدت في العربيّة قبل زمن النبيّ الله بوقت طويل، واستقرّت في اللغة العربيّة حتى أصبحت جزءًا منها وصارت من مفرداتها التي يروج استخدامها بين العرب. كما أنَّه من المستحيل الآن -بسبب غموض تاريخ اللغات الساميَّة - أن نحدّد من اقتبس هذه الألفاظ المشتركة من الآخر: العربيّة أم العبريَّة الله الله المشتركة من الآخر: العربيّة أم العبريَّة الله المشتركة من الآخر: العربيّة أم العبريَّة الله المشتركة من الآخر: العربيّة أم العبريَّة الله المشتركة من المشتركة من

#### ثَانيًا: شبهة العلاقة بين محمَّد والقرآن:

الفكرة الأساس أنّ كتاب الإسلام المقدس وتجربة محمَّد النبوية ترتبطان ارتباطاً وثيقًا بحيث لا يمكن فهم أيّهما فهمًا كاملًا دون الآخر. ثمَّ يشير إلى ما استقرّ عليه الرأي من أنَّ الله في القرآن هو المتكلِّم دامًا، وأن محمَّدًا هو المتلقّي، وأن جبريل هو وسيط الوحي، ويضيف: ولكنّ تحليل النصّ يبيّن أنّ الموقف أشدّ تعقيدًا من هذا. ويبدأ الكاتب في عرض نصوص من القرآن الكريم لبيان العلاقة التي تربط بين أطراف القضيَّة الثلاثة: المتكلِّم، والوسيط، والمتلقِّي؛ استنادًا إلى منهج «النقد الأعلى والأدنى» الذي يعمد إلى تحليل هذه النصوص وربط بعضها ببعضٍ ربطًا تاريخيًّا".

وتفصيل هذه المسألة في المبحث الآتي عن مصادر القرآن وموثوقيّته.

### ثالثًا: الشيطان تمكّن من النبيَّ اللهِ:

ويشير الكاتب في زعمه بإغواء الشيطان للنبيّ إلى قصَّة الغرانيق التي أقحمها بعض المفسّرين والمحدِّثين في مؤلَّفاتهم.

<sup>[</sup>۱] انظر: بدوي، عبد الرحمن: دفاع عن القرآن ضدَّ منتقديه، ترجمة: كمال جاد الله، لا ط، لا م، الدار العالميَّة للكتب والنشر، لا ت، ص٤٤.

<sup>[7]</sup> لمزيدٍ من الاطِّلاع حول هذه النقطة والآيات التي استند إليها الكاتب وضعف استدلاله في هذا المجال، انظر: جمال الدين، محمَّد السعيد: الشبهات المزعومة حول القرآن الكريم في دائرتيَ المعارف الإسلاميَّة والبريطانيَّة، لا ط، لا م، لا ن، لا ت، ص٢٥-٣٨.

# القرآن الكريم في الدراسات الاستسثراقية



ولكن ليس من الموضوعيَّة أصلًا الاعتماد على فكرة أو حادثة بمجرد وجودها في كتب التفسير أو الحديث فقط لأنَّها تتناسب مع معتقداتنا، بل لا بد من معرفة آراء علماء المسلمين في هذا المجال.

بالنسبة إلى حادثة الغرانيق المرويَّة في كتب العامَّة، فقد رفضها علماء العامَّة قبل الخاصَّة، وهناك شبه اتّفاق بين العلماء على رفض هذه الحادثة التي لا مجال لذكر تفاصيلها هنا، ولكن نشير إشارة إجماليَّة لهذا الموضوع:

ملخّص الحادثة أنّ الرسول قرأ ﴿ أَفَرَءَيْتُمُ ٱللَّاتَ وَٱلْعُزَىٰ ﴿ وَمَنَوْهَ اللَّهَ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عالَى، وأنّ هذا الذي قاله من الشيطان، فقرأ كما هو مثبت في المصحف الشريف إلى آخر القصّة المخترعة.

- أقوال بعض علماء العامة في هذه الحادثة: إنَّ علماء العامَّة أنكروا هذه الحادثة ونفوا حصولها؛ قال ابن حزم الأندلسيّ: «وأما الحديث الذي فيه الغرانيق فكذب بحت موضوع؛ لأنه لم يصحِّ قط من طريق النقل، فلا معنى للاشتغال به، إذ وضع الكذب لا يعجز عنه أحد» أ. وقال أبو حيّان: «إنّ رواته مطعون عليهم، وليس في الصحاح ولا في التصانيف الحديثيّة شيء ممّا ذكروه، فوجب إطراحه، ولذلك نزّهت كتابي عن ذكره فيه، والعجب من نقل هذا وهم يتلون في كتاب الله تعالى: ﴿ وَالنَّجْمِ إِذَا هَوَىٰ أَنُ مَا صَلَّ صَاحِبُكُمُ وَمَا غَوَىٰ أَنَ وَمَا يَنطِقُ عَنِ اللَّهُوَىٰ الله وصحيح المرويا، وليس لها إسناد صحيح، ومتونها مضطربة متناقضة -حيث رُويت وصحيح المرويا، وليس لها إسناد صحيح، ومتونها مضطربة متناقضة -حيث رُويت

<sup>[</sup>۱] النجم: ۱۹-۲۰.

<sup>[7]</sup> الأندلسّي، ابن حزم، الفصل في الملل والأهواء والنحل، تحقيق: محمَّد نصر وعبد الرحمن عميرة، لا ط، بيروت، دار الجيل، 18٠٥هـق، ج٤، ص٤٨.

<sup>[</sup>٣] سورة النجم، الآيات ١-٣.



في سبعة عشر لفظًا ـ وألفاظها ينادي بعضها على بعض بالنكران» ١١٠.

#### رابعًا: تحريف القرآن الكريم:

احتوى الكلام في الفقرة الأخيرة من التعريف على جملة من الافتراءات والادعاءات غير الصحيحة وإن كانت كلها تصبّ في فكرة واحدة، وهي تحريف القرآن؛ فقد ادّعى أنّ القرآن:

- ١. يحتوي على عددٍ من الإضافات، وقد انتقلت إليه بعض الجمل والتحريفات غير الضارة.
  - ٢. القرآن قد أعبدت صباغته، فانتهى إلى صورته الحالبّة.
    - ٣. فقد كمية كبيرة من الوحي المبكر.

# المطلب الرابع: القرآن في المعاجم القرآنيّة الاستشراقيّة:

كان للمستشرقين نشاط واضح في مجال صناعة المعاجم، فقد أسهموا في صناعة المعجم العربيّ وغيره من المعاجم، من قبيل: معاجم السنة النبويّة، ومعاجم القرآن الكريم. فصدرت مجموعة من هذه المعاجم مع اختلافٍ بينها في مناهجها وأغراضها وأسسها، ولم تكن كلّها في مستوى واحد من الجودة والإتقان، وما يهمّنا في هذه الدراسة هو الإطلالة المختصرة على المعاجم القرآنيّة، نذكر منها:

### أوَّلا: نجوم الفرقان في أطراف القرآن:

وضع المستشرق الألمانيّ «جوستاف فلوجل» (١٨٠٢ - ١٨٧٠م) فهرسًا أبجديًا لكلمات القرآن الكريم، مع ذكر رقم السورة ورقم الآية التي ترد فيها، وأسماه: «نجوم الفرقان في أطراف القرآن»، وطبع في ليبتسك عام ١٨٤٢م، وأعيد طبعُه

<sup>[</sup>۱] الأندلسّي، أبو حيّان: تفسير البحر المحيط، تحقيق: عادل أحمد عبد الموجود وآخرون، ط۱، بيروت، دار الكتب العلميّة، ١٤٢٢هــق/٢٠٠١م، ج٦، ص٣٥٢.

## القرآن الكريم في الدراسات الاستسژاقيةَ



فيها عام ١٨٩٨م، وهذا الكتاب هو الذي اعتمده محمّد فؤاد عبد الباقي وجعله أساس معجمه: «المعجم المفهرس لألفاظ القرآن»؛ كما أخبر هو بذلك في قوله: «وإذ كان خير ما أُلف وأكثره استيعابًا في هذا الفن -دون منازع ولا معارض هو كتاب «نجوم الفرقان في أطراف القرآن» لمؤلّفه المستشرق «فلوجل» الألماني، الذي طبع لأول مرة عام ١٨٤٢م ميلادية، فقد اعتضدتُ به وجعلته أساسًا لمعجمي، ولمّا أجمعت العزم على ذلك راجعت معجم «فلوجل» مادّة مادّة على معاجم اللغة وتفاسير الأثمّة اللغويين، وناقشت موادّه، حتى رجعت كل مادة إلى بابها...» الله المناس.

وبحسب المشهور والمتدوال بين الباحثين أوّل من قام بالعمل المُعجمي أو ما يسمّى التكشيف الموضوعيّ للقرآن هم المستشرقون، وعلى رأسهم فلوجل؛ ولذا يعتبر هذا المعجم هو أول عمل معجمي لألفاظ القرآن الكريم، وقد اختار فلوجل لمعجمه عنوانًا عربيًا، وهو ما تقدم، وهذا العمل هو الأساس الذي سارت عليه كل المعاجم في البلاد العربيّة والإسلاميّة، ولم يصل إلى درجته من الدقة والاستيعاب أيّ عمل مماثل» "ا.

ولكن الواقع خلاف ذلك فقد قام العالم التركي محمود الورداري، بكتابة كتابه «ترتيب زيبا»، وبذلك يكون قد سبق «فلوجل» إلى ذلك بما يقارب قرنين من الزمن.

ويقول بعض الباحثين في هذا المجال: «ولقد أحسّ بهذه الحاجة الملحّة بعض علماء الإسلام خصوصًا عندما قُل عدد حفَّاظ كتاب الله الكريم، وصعب معه تحديد أماكن آيات القرآن. ومع هذه الحاجة بدأت تظهر كشّافات آيات القرآن الكريم، وكان ذلك في منتصف القرن الحادي عشر الهجري على يد العالم التركي محمود الورداري (كان حيًّا حتّى عام ١٠٥٤هـ) في كتابه المعروف «ترتيب زيبا». وهذا لا يعني أنَّه لم تكن هناك أدوات ترشد لبعض ألفاظ القرآن الكريم، فكتب

<sup>[</sup>۱] عبد الباقي، محمَّد فؤاد: المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم، لا ط، القاهرة، دار الكتب المصريَّة، لا ت، ص٦.

<sup>[</sup>۲] انظر: بدوی، موسوعة المستشرقين، م.س، ص٤٤١.



غريب القرآن وكتب الوجوه والنظائر شواهد على ذلك، وهي إرهاصات لظهور كشَّافات القرآن كشَّافات القرآن الكريم فيما بعد. وبعد ترتيب «زيبا» بدأت تظهر كشَّافات القرآن تباعًا، واختلفت المناهج وطرق الترتيب لهذه الكشَّافات الله

ووضع سعيد الأفغان -أيضًا - كشَّافًا يُعرف باسم «نجوم الفرقان» ويُعرف -أيضًا بـ «كشاف كلكتا» سبق به فلوجل في كشّافه «نجوم الفرقان في أطرف القرآن». ويمكن القول: إنَّ كشاف «نجوم الفرقان في أطراف القرآن» أوَّل كشَّاف لألفاظ القرآن الكريم وضعه مستشرق أوروبيّ، وليس أوّل كشاف ألفاظ للقرآن ظهر في هذا المضمار على الإطلاق» آ.

### ثانيًا: تفصيل آيات القرآن الكريم:

وضعه بالفرنسيّة المستشرق «جول لابوم» ويليه المستدرك، وهو فهرس مواد القرآن الكريم، وضعه «إدوار مونتيه» تضمّن ١٥٨ بابًا آخر، ونقلهما إلى العربيّة الأستاذ محمّد فؤاد عبد الباقي، رتب واضعه موضوعات القرآن الكريم في ثمانية عشر بابًا، ثم حاول توزيع آيات القرآن على هذه الأبواب، وجعل تحت كلّ باب فروعًا، بلغت هذه الفروع حوالي ٣٥٠ فرعًا، ويذكر بجوار كل آية رقمها ورقم السورة في المصحف. ومع ذلك فقد غابت مقاصد كثيرة عن فهم هؤلاء الدارسين.

أمًّا الأبواب الرئيسة، فهي: ١- التاريخ، ٢- محمَّد التبليغ، ٤- بنو إسرائيل، ٥- التوراة، ٦- النصارى. ٧- ما وراء الطبيعة، ٨- التوحيد، ٩- القرآن، ١٠- الدين، ١١- العقائد، ١٢- العبادات، ١٣- الشريعة، ١٤- النظام الاجتماعي، ١٥- العلوم والفنون، ١٦- التجارة، ١٧- علم تهذيب الأخلاق، ١٨- النجاح.

طبعًا، لم يخلُ هذا الكتاب -مع أهمّيته في مجاله- من بعض الأخطاء والعيوب، نذكر منها:

<sup>[</sup>۱] انظر: الطيار، مساعد بن صالح: كشَّافات آيات القرآن الكريم دراسة للاتِّجاهات النوعيَّة والعدديَّة وطرائق الترتيب، لا ط، لا ن، لا ت، ص٢.

<sup>[</sup>۲] الطيار، مساعد بن صالح: كشَّافات آيات القرآن الكريم دراسة للاتِّجاهات النوعيَّة والعدديَّة وطرائق الترتيب، م.س، ص١٠.

## القرآن الكريم في الدراسات الاستنثراقيةً



يقول عبد الله دراز وهو يتحدَّث عن عيوب أعمال المستشرقين: «وترجع عيوب المضمون إمَّا إلى ترجمات غير صحيحة، وإمَّا إلى تلخيص سيِّئ، وإمَّا إلى الأمرين معًا، وهو ما نجده واضحًا لدى المستشرق «جول لابوم» في كتابه «تحليل آيات القرآن»، وهو مع ذلك أقلّ الأعمال التحليلية في هذا المجال بعدًا عن التمام» الم

ومكن تقسيم الملاحظات على هذا العمل إلى قسمين:

أ. الخطأ في الاستشهاد:

نذكر في هذا المجال النقاط الآتية:

ـ وضع الآيات في غير موضعها الصحيح بسبب الفهم الخاطىء للمراد بها:

ندكر بعض الأمثلة على ذلك:

في الباب التاسع وتحت فرع القرآن™، افتتحه بقوله تعالى: ﴿لِكُلِّ أَجَلٍ أَجَلٍ كَابُ ﴾ الله في الباب التاسع وتحت فرع الكتاب» المراد في الآية هو «القرآن الكريم».

في الباب الحادي عشر فرع الأعراف الله ذكر قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ أُوتُواْ نَصِيبًا مِّنَ ٱلْكَوْتُولُ فَرِيقُ مِّنْهُمْ نَصِيبًا مِّنَ ٱلْكَوْتُولُ فَرِيقُ مِّنْهُمْ وَهُم مُّعْرِضُونَ اللهُ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُواْ لَن تَمَسَّنَا ٱلنَّارُ إِلَّا أَيَّامًا مَّعْدُودَ آرِّ وَغَرَّهُمُ فِي دِينِهِم مَّا كَانُواْ يَفْتَرُونَ اللهُ ال

مع أنَّ الآية -كما هو واضح- لا علاقة لها بالأعراف بل جاءت في سياق الإنكار

<sup>[</sup>۱] درًاز، عبد الله: دستور الأخلاق في القرآن، تعريب: عبد الصبور شاهين، لا ط، لا م، مؤسِّسة الرسالة ناشرون، ١٩٩٦م، ص٣. [۲] انظر: البريدي، أحمد: "تفصيل آيات القرآن الحكيم للمستشرق الفرنسي جول لابوم قراءة وصفيَّة ونقديَّة"، بحث مقدَّم لمؤتّر التفسير الموضوعيّ واقع وآفاق، لا ط، جامعة الشارقة، لا ت، ص١٨١.

<sup>[</sup>٣] سورة الرعد، الآبة ٣٨.

<sup>[4]</sup> انظر: البريدي، "تفصيل آيات القرآن الحكيم للمستشرق الفرنسّي جول لابوم قراءة وصفيَّة ونقديَّة"، م.س، ص٢٨٨.

<sup>[0]</sup> سورة آل عمران، الآيتان ٢٣-٢٤.



على اليهود والنصاري الذين إذا دُعوا إلى التحاكم إلى كتبهم، وما فيها من تصديق النبيّ تولوا وأعرضوا.

الإيهام بوضع آيات تحت عناوين تحمل معانِ مغايرة:

من الأمثلة على ذلك:

تحت باب العبادات، فرع السبت، ذكر آية: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓ أَ إِذَا نُودِي لِلصَّلَوْةِ مِن يَوْمِ ٱلْجُمُعَةِ فَٱسْعَوْا إِلَىٰ ذِكْرِ ٱللَّهِ وَذَرُواْ ٱلْبَيْعَ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِلَىٰ ذِكْرِ ٱللَّهِ وَذَرُواْ ٱلْبَيْعَ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِلَىٰ فَاسْعَوْا إِلَىٰ ذِكْرِ ٱللَّهِ وَذَرُواْ ٱلْبَيْعَ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِلَىٰ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ ال

وهذا فيه إيهام وخلط بين يومين: اليوم الخاصّ باليهود وهو السبت، واليوم الخاصّ بالمسلمين وهو الجمعة.

### ـ أن يضع الآية تحت أحد الفروع حسب الأقوال التفسيريَّة الضعيفة لها:

في باب: علم تهذيب الأخلاق ذكر في اللواطة قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذَانِ يَأْتِيكُنِهَا مِنكُمٌ فَعَاذُوهُمَا فَإِن تَابَا وَأَصْلَحَا فَأَعْرِضُواْ عَنْهُمَا ۖ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ تَوَابًا رَّحِيمًا ﴾ ".

#### ـ أن يذكر آيات معينة فيحصرها بنوع واحد:

في الباب الرابع عشر، النظام الاجتماعيّ، فرع الرجل، ذكر آيات عدّة هي عامة في الرجل والمرأة وليست محصورة في الرجل وحده كما هو واضح، منها: قوله تعالى: ﴿ إِنَّا عَرَضْنَا ٱلْأَمَانَةُ عَلَى ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلْجِبَالِ فَٱبَيْنَ أَن قوله تعالى: ﴿ إِنَّا عَرَضْنَا ٱلْإَنسَانُ إِنَّهُۥ كَانَ ظَلُومًا جَهُولًا ﴾ الله وغير ذلك يَعْمِلُنها وَأَشْفَقُنَ مِنْها وَحَمَلَها ٱلْإِنسَانُ إِنَّهُۥ كَانَ ظَلُومًا جَهُولًا ﴾ الله وغير ذلك

<sup>[</sup>١] سورة الجمعة، الآية ٩.

<sup>[</sup>۲] سورة النساء، الآية ١٦.

<sup>[</sup>٣] سورة الأحزاب، الآبة ٧٢.

## القرآن الكريم في الدراسات الاستىثرا قيةً 🔹



من الآيات التي ذكرها وهي عامّة، ولكن ذكرها في نوع واحد.

### ـ أن يذكر آيات لا صلة لها بموضوعها:

فمثلًا في باب العبادات، فرع الصلاة، ذكر آيات بل وسور لا علاقة لها بالموضوع أصلًا، فقد ذكر في ذلك آية الكرسي، وآخر آيتين من سورة البقرة، والآيات التي اشتملت على الدعاء، وذكر سورة الفلق وسورة الناس بل ذكر سورة يس كاملة في هذا الفرع.

### ٢. الخطأ في التبويب:

من الواضح أنّ المقصود الأساس من المعاجم والكشّافات هو دقة العبارة وصحّتها للدلالة على موضوعها؛ ولذا فحينما يكون الموضوع الذي تذكر تحته الفروع خطأً أوموهِمًا، فإن المعجم سيفتقد المهمّة الرئيسة التي وضع لأجلها.

ويمكن إجمال أخطاء المؤلِّف في هذا الباب من خلال النقاط الآتية:

#### ـ الخلط بين المصطلحات المتقاربة:

في الباب العاشر: الدين، فرع الإيمان، ذكر قوله تعالى: ﴿ إِنَّا عَرَضْنَا ٱلْأُمَانَةُ عَلَى ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ ومن الواضح الفرق بين مصطلحي الأمانة والإيمان.

التبويب على خلاف ما دلَّت عليه الآية:

في الباب الخامس: التوراة، فرع التثليث، أورد قوله تعالى: ﴿ لَّقَدُ كَفَرُ الَّذِينَ قَالُوا ۚ إِلَّ إِلَكُ اللَّهُ وَلَحِدُّ وَإِن لَّمُ يَنتَهُوا عَالَىٰ اللَّهُ وَلَحِدُ وَإِن لَمْ يَنتَهُوا عَمَّا يَقُولُونَ لَيَمَسَّنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا مِنْهُمَ عَذَابُ أَلِيمٌ ﴾ الله والأولى أن يكون عنوان الفرع هو نفي التثليث.

<sup>[</sup>۱] سورة المائدة، الآية ٧٣.



#### ـ التبويب بعناوين مخالفة تمامًا لمضمون الآية:

في باب الدين، ذكر فرعًا بعنوان التعصُّب، وذكر فيه آية ﴿ وَلَا تُؤْمِنُوٓا ۚ إِلَّا لِمَن تَبعَ دِينَكُم ... ﴾ الله وهناك ملاحظات كثيرة يمكن إيرادها على هذا المعجم الله ...

### ثالثًا: دليل القرآن:

ألَّف المستشرق إدوارد ماير (١٨٥٧-١٩٤٥م) كتابًا جمع فيه مفردات القرآن الكريم وأفعاله وحروف الجر والعطف وأسماه (دليل القرآن)، وقدَّم برجشتراسر دراسةً عن «حروف النفي في القرآن» (لايبتسيش ١٩١١م) واهتم فيها بصفة خاصة بالقراءات؛ فقدَّم دراسة متنوعة في هذا المجال منها «معجم قرّاء القرآن وتراجمهم» (١٩١٢م) الله وتراجمهم» (١٩١٢م)

<sup>[</sup>۱] سورة آل عمران، الآية ٧٣.

<sup>[</sup>۲] نظر: أحمد البريدي: "تفصيل آيات القرآن الحكيم للمستشرق الفرنسّي جول لابوم قراءة وصفيَّة ونقديَّة"، م.س، ص٢٠-٢٧.

<sup>[</sup>٣] انظر: هويدي، أحمد محمود: "الدراسات القرآنيَّة في ألمانيا دوافعها وآثارها"، مجلَّة الفكر، العدد ٢، ج٣١، أكتوبر-ديسمبر ٢٠٠٢م، ص٧٣.

# المبحث الثالث

آراء المستشرقين في مصادر القرآن الكريم وموثوقيته





عند مراجعة الأبحاث والدراسات التي كتبها المستشرقون عن مصدر القران الكريم نجد أنّ موقفهم متّفق في الأغلب على مسألة واحدة، وهي: نفي أي علاقة بين هذا الكتاب والسماء، أيْ التعامل مع القرآن على أنّه نتاج بشريّ وليس كتابًا سماويًّا. تهدف هذه الدراسة في النتيجة إلى التشكيك بحجّيّة القرآن. والمستشرقون في هذا الاتجاه يسلكون مسارين متكاملين:

- -إرجاع القرآن إلى مصادر شتى من خارج منظومة الوحي الإلهيّ.
  - -التشكيك في صحة النص القرآني وموثوقيته ورميه بالتحريف.
    - وعن هذا الموضوع أُلَّفت العديد من الكتب والبحوث، منها:
- ۱. «المدخل إلى القرآن»، لـ «بلاشير الفرنسيّ»، ونشر في باريس ١٩٤٧م.
  - ٢. «المدخل إلى القرآن»، لـ«د. بل»، ونشر في إدنيرة عام ١٩٥٤م.
- ٣. «المصادر الأصلية للقرآن»، للمنصر البورتستانتي «سانت كلير تِسدَل».
- ٤. «مصادر القصص الأصلية في القرآن وقصص الأنبياء»، لـ«سايدر سكاي»،
   باريس ١٩٣٢م.
  - «مصادر تاریخ القرآن»، لـ«آرثر جفري».
  - ٦. «تاريخ القرآن»، لـ«بوتيه»، طبع في باريس ١٩٠٤م.
  - ٧. «التطور التاريخي للقرآن»، لـ«إدوارد سيل»، مدراس الهند ١٨٩٨م.
    - ٨. تاريخ النصّ القرآنيّ، لـ«إجناس جولدتسهر»، جوتنجن ١٨٦٠م.
      - «تاريخ النصّ القرآنيّ»، لـ«تيودور نولدكه».



## المطلب الأوّل: تشكيك المستشرقين في وحيانيَّة القرآن:

قبل عرض آراء المستشرقين في مصدر القرآن وتفنيدها، لا بدّ من الالتفات إلى أنّ القرآن الكريم يقرّر حقّانيّة رسالة النبيّ ، وأنّ أوَّل دلائل النبوة وأعظمها وأظهرها هو القرآن الكريم المنزل على قلب الرسول الأمين بلسان عربيّ مبين تحدّى الله به الأولين والآخرين أن يأتوا بسورة من مثل سوره، فعجزوا وإلى يومنا هذا وإلى أن يرث الله الأرض ومن عليها.

قال تعالى: ﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي رَبِّ مِمَّا نَزَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأْتُواْ بِسُورَةٍ مِّن مِّ مِّن دُونِ ٱللّهِ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴿ اللّهُ إِن لَمْ تَفْعَلُواْ وَاللّهُ عَلَوْا شُهَدَاءَكُم مِّن دُونِ ٱللّهِ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴿ اللّهَ عَلَوا اللّهَ عَلَوا فَا النّاسُ وَالْحِجَارَةُ أُعِدَتَ لِلْكَفِرِينَ ﴾ الفالم تعالى أنزل القرآن على النبيّ ليكون دالًا على صدق الرسول في دعوة الرسالة والتبليغ عنه سبحانه ومقتضى هذا أنزله يحمل في أسلوبه ومعانيه، وتشريعه ومعارفه عناصر الإعجاز، وقد أمر الله رسوله أن يتحدّى به القوم، فتحدّاهم وأظهر عجزهم، فتمّت بذلك الحجّة عليهم.

### أوَّلُا: التشكيك في مصدر القرآن الكريم دعوى قديمة:

إذا تأملنا في بعض آيات القرآن نجد أنّ هذه الدعوى كانت في عصر النبوة؛ فقد حكى القرآن عن موقف الكفار منه (أي من القرآن الكريم نفسه) بقوله: ﴿ وَإِذَا لَنَّا عَلَيْهِمْ ءَايَنَنَا بِيَنَتِ قَالُواْ مَا هَنَذَآ إِلَّا رَجُلُّ بُرِيدُ أَن يَصُدَّكُمْ عَمَّاكَانَ يَعْبُدُ ءَاكُمُ مُعَاكَانَ يَعْبُدُ ءَاكَا كُونَ مَنْ القرآنِ الكريم نفسه عَمَّاكُمْ عَمَّاكُانَ يَعْبُدُ عَمَّاكُمُ عَمَّاكُمُ عَمَّاكُمُ وَقَالُواْ مَا هَنَذَآ إِلَّا إِفْكُ مُّ فَتَرَى وَقَالَ ٱلنَّذِينَ كَفَرُواْ لِلْحَقِّ لَمَّا جَآءَهُمُ إِنْ هَذَا الكتاب إِنْ هَذَا إِلَّا سِحْرُ مُبْينٌ ﴾ إلى ويقولهم الذي حكاه -أيضًا- عنهم من أنّ هذا الكتاب

<sup>[</sup>١] سور البقرة، الآيتان ٢٣-٢٤.

<sup>[</sup>٢] سورة سبأ، الآبة ٤٣.

أعانه عليه الآخرون، وأنَّه أساطير الأولين: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓ الْهِ الْهَ الْهَ إِنَّهُ الْهَ إِفْكُ ٱلْهَا وَزُورًا اللَّهُ وَقَالُوٓ الْسَلِيرُ الْفَاتُدُ مَا عَلَيْهِ وَقَالُوٓ الْسَلِيرُ الْفَاتُورُورُا اللَّهُ وَقَالُوٓ الْسَلِيرُ الْفَاتُورُورُا اللَّهُ وَقَالُوٓ الْسَلِيرُ الْفَاتُورُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ الللْمُلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ الللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُلْ

كما حكى القرآن موقفهم وتخبّطهم في هذا المجال، فتارة قالوا هو أضغاث أحلام وافتراه شاعر المراق شكَّكوا بأنّ من نُزِّل عليه القرآن ليس أهلاً لذلك المرق أقروا بصدق المنزَّل وأهلية المنزّل عليه؛ ولكنَّهم أنكروا كيفيّة إنزاله المرآن وأهلية المنزّل عليه؛ ولكنَّهم أنكروا كيفيّة والمضطربة والتي تدل على غير هذا القرآن الم غير ذلك من مواقفهم المختلفة والمضطربة والتي تدل على انعدام المنطق عندهم.

### ثانيًا: آراء المستشرقين في مصدر القرآن:

من الواضح أنّ هؤلاء قد وجّهوا سهام نقدهم للقرآن؛ لأنّه المعجزة الخالدة للدين الإسلاميّ، وبتضعيفهم لهذا الكتاب يكونون قد قضوا -حسب زعهمهم- على الدين الإسلاميّ؛ لذا ركّز المستشرقون جهودهم في بعض البحوث القرآنيّة، خاصة بحث «مصدر القرآن الكريم»؛ لأنّه من خلال التشكيك بوحيانيّة القرآن والقول بأنّه من صُنع البشر، يتوصَّل هؤلاء -حسب زعمهم- إلى إبطال أصل الدين الإسلاميّ.

<sup>[</sup>١] سورة الفرقان، الآيتان ٤-٥.

<sup>[</sup>۲] انظر: سورة الأنبياء، الآية ٥.

<sup>[</sup>٣] انظر: سورة الزخرف، الآية ٣١.

<sup>[</sup>٤] انظر: سورة الفرقان، الآية ٣٢.

<sup>[0]</sup> انظر: سورة يونس، الآية ١٥.

<sup>[</sup>٦] سورة البقرة، الآية ٨٩.

## القرآن الكريم في الدراسات الاستسژا قيةً



#### ١. التشكيك في مصدر القرآن في دائرة المعارف الإسلاميّة:

تقدَّمت الإشارة في المبحث السابق (القرآن في دوائر المعارف والمعاجم الاستشراقية) إلى شبهة العلاقة بين القرآن ومحمد التي وردت في بعض فقرات دائرة المعارف الإسلاميّة، والهدف من هذا البحث عند المستشرقين -سواء في دائرة المعارف أم في غيرها- هو نفي الصبغة الإلهيّة عن القرآن الكريم، والتشكيك في كونه وحيًا إلهيًا.

يقول محرِّر مادة (القرآن) في دائرة المعارف الإسلاميّة: «ارتبط القرآن الكريم بنبوة محمد الله بحيث لا يمكننا فهم أيً منهما دون فهم الآخر. ونظرة المسلمين السنّة لا تعدو أن يكون الله هو المتحدِّث، وأنَّ محمدًا هو المتلقّي، وأنَّ جبريل هو الوسيط الموكل توصيل كلام الله إلى محمد.... ولكن تحليل النص القرآني يُظهر النا- أنّ المسألة أكثر تعقيدًا من ذلك؛ إذ لا توجد إشارة قط إلى مصدر الوحي أو صيغة المتكلم في السور والآيات التي يظهر أنَّها أقدم ما نزل من القرآن الكريم؛ ففي بعض الآيات ليست هناك أدنى إشارة إلى أنّ هناك رسالة من الله المسائلة وقعالى - وفي بعض الآيات الأخرى يبدو وكأنَّ محمدًا هو المتحدِّث الها، وفي المرحلة المدنية الباكرة نحد ما يشير إلى أنَّ جبرائيل هو الموكل إليه الوحى الها المدنية الباكرة نحد ما يشير إلى أنَّ جبرائيل هو الموكل إليه الوحى الهاها.

وكذلك ما ورد في الدائرة في مادة أصول: «وكان همّ المفسّرين المتأخّرين التخلّص من المتناقضات العديدة الواردة في القرآن، والتي تصور لنا تدرج محمد في نبوته، إمّا بما عمدوا إليه من التوفيق فيما بينهما، وإمّا بالاعتراف بأن الآيات المتأخرة تنسخ ما قبلها وذلك في الحالات التي يشتدّ فيها التناقض بين تلك الآيات» أقلام

وعند تحليل كلام الكاتب في مادة (القرآن) يتبين أنّ فيه مغالطات عدَّة:

<sup>[</sup>۱] انظر على سبيل المثال: سورة الشمس، الآيات ١-١٠؛ وكذلك سورة القارعة؛ سورة التكاثر؛ وسورة العصر.

<sup>[</sup>۲] سورة التكوير، الآيات ١٥-١٦؛ سورة الانشقاق، الآيات ١٦-١٩.

<sup>[</sup>٣] سورة البقرة، الآبة ٩٧.

<sup>[</sup>٤] هوتسما وآخرون: موجز دائرة المعارف الإسلاميّة، م.س، ص١٦٦٨-٨١٦٨.

<sup>[0]</sup> م.ن، ص۸۳۱-۸۳۳.



#### أ. تحليل كلامه:

- ـ التشكيك في كلامه يبدأ من قوله: «ولكن تحليل النص القرآني...»، فهو يظهر أنّ القرآن الكريم نفسه لا يحسم فكرة مصدر الوحى.
- ـ استند حسب زعمه إلى أنّ هناك مجموعة من الآيات في سور متعددة، وهي أقدم ما نزل من القرآن، لا تشير إلى مصدر الوحي، أيْ أنَّه من الله -تعالى وهي على الشكل الآتي:
  - مجموعة من الآيات لا تشير إلى أنّ هناك رسالة من الله تعالى
    - هناك آيات تشير أنّ محمّدًا هو المتحدّث
    - وآيات أنّ الموكل إليه الوحي هو جبريل.

#### ب. الردّ على كلامه:

قوله: «لا توجد إشارة قط إلى مصدر الوحي أو صيغة المتكلم في السور والآيات...».

- ترك الكاتب آيات في القرآن الكريم تصرّح بمصدر الوحي وبمنزّل القرآن، كما في قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الْمُزّمِلُ ﴿ اللَّهِ مُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّلَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللّ
- ما استند إليه من أنّ بعض السور تفيد بأنّ المصدر تارة هو جبريل، وأخرى نفس النبيّ، هو غير صحيح؛ لأنَّ القران كلّه من مصدر واحد، ولقد صرحت آيات القران في مواضع كثيرة بأنّ منزله كله هو الله تعالى، ونذكر من هذه الآيات الآتى:

﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَانَ تَنزِيلًا ﴾ ١٠٠

<sup>[</sup>١] سورة المزمّل، الآيات ١-٥.

<sup>[</sup>٢] سورة الإنسان، الآبة ٢٣.



﴿ وَكَذَالِكَ أَنزَلْنَهُ قُرْءَانًا عَرَبِيًّا وَصَرَّفْنَا فِيهِ مِنَ ٱلْوَعِيدِ لَعَلَّهُمْ يَنَّقُونَ أَوْ يُحَدِثُ لَمُمْ ذِكْرًا ﴾ ١٠٠.

﴿ إِنَّا نَحَنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُۥ لَحَفِظُونَ ﴾ ٣٠.

وهذه الآيات تكفي لإثبات أنّ القرآن كلّه من عند الله تعالى، أي المصدر، أمّا أنّ الواسطة تارة هي جبريل، أو عبر الرؤيا بالمنام، أو عبر الوحي المباشر، فهذه كلها تفاصيل مرتبطة بكيفيّة الوحي وأساليبه، لا في تنوّع مصدر الوحي الذي هو الله تعالى.

## المطلب الثاني: مصادر القرآن المدّعاة في كلمات المستشرقين:

-أوّلًا: المصدر الأوّل: بشريّة القرآن الكريم:

لا بدّ من الإشارة إلى أنّ هذه الشبهة، أيْ نسبة القرآن إلى النبيّ من أقدم الشبهات التي أثارها العرب في عهد النبوة، كما أشار لذلك القرآن الكريم في قوله: ﴿ وَإِذَا بَدَّلْنَا ءَايَةً مَّكَانَ ءَايَةٌ وَاللّهُ أَعُلَمُ بِمَا يُنَزِّلُ قَالُواْ إِنَّمَا أَنْتَ مُفْتَرْ بَلْ أَكُثُرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ أي إنّك متقوّل على الله تعالى. وكما قال أيضًا: ﴿ وَقَالَ ٱلنّٰذِينَ كَفَرُوا ۚ إِنْ هَنَدًا إِلّا إِفْكُ ٱفْتَرَىنَهُ وَأَعَانَهُ، عَلَيْهِ قَوْمٌ عَالَىهُ وَكَالَهُ مَا وَرُورًا ﴾ إلى غيرها من الآيات.

فما ذهب إليه بعض المستشرقين من أنّ مصدر القرآن الكريم هو محمّد الله على الله على الله على الله تعلى» أن «القرآن ليس من عند الله تعلى» أن «القرآن ليس من عند الله تعلى» أن «القرآن ليس من عند الله تعلى»

<sup>[</sup>١] سورة طه، الآية ١١٣.

<sup>[</sup>٢] سورة الحجر، الآية ٩.

<sup>[</sup>٣] سورة النحل، الآية ١٠١.

<sup>[</sup>٤] سورة الفرقان، الآية ٤.

<sup>[0]</sup> دائرة المعارف الإسلاميّة، م.س، ج٤، ص٢٤٤.



المستشرق ه.ج ويلز: «محمد هو الذي صنع القرآن» الله وكما قال يوليوس فلهاوزن: «القرآن من عند محمد ومن تأليفه الله المارة المارة عند محمد ومن المارة الم

وقال المستشرق الإنكليزيّ «جورج سيل»: «وثما لا شك فيه ولا ينبغي أن يختلف فيه اثنان أنّ محمّدًا هو في الحقيقة مصنف القرآن وأوّل واضعيه، وإن كان لا يبعد أن غيره أعانه عليه كما اتهمته العرب، ولكنهم لشدّة اختلافهم في تعيين الأشخاص الذين زعموا انهم كانوا يعينونه وَهَت حجّتهم، وعجزوا عن إثبات دعواهم، ولعلّ ذلك لأنّ محمدًا كان أشدّ احتياطًا من أن يترك سبيلًا لكشف الأمر» أا.

على كل حال «المتتبّع لموقف جموع المستشرقين من القران الكريم يجد أن محصلة العقيدة الاستشراقية في نهاية الأمر تجزم بأن القران الكريم من كلام محمد وأنه يمثّل غرة معاناة محمد النفسيّة، ويعكس الصراع والتطوّر النفسي له» أنا

#### الردّ على المصدر الأوّل:

• إذا رجعنا إلى القرآن الكريم نفسه نجده ينفي وبشكل قاطع أن يتمكّن النبيّ من تغيير ولو حرف واحد من القرآن، قال -تعالى-: ﴿ وَإِذَا تُتَكَلَىٰ عَلَيْهِمْ ءَايَانُنَا بَيّنَتُ قَالَ ٱلَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَاءَنَا ٱتَٰتِ بِقُرْءَانِ غَيْرِ هَنَذَآ أَوْ بَدِّلَهُ قُلْ مَا يَكُونُ لِي آنُ أَبَدِلَهُ مِن تِلْقَآيِ نَفْسِيّ إِنْ أَبَدِلَهُ مِن تِلْقَآيِ نَفْسِيّ إِنْ أَبَدِلُهُ مِن تِلْقَآيِ نَفْسِيّ إِنْ أَتَبِعُ إِلّا مَا يُوحَى إِلَى إِنْ عَلَيْنَا بَعْضَ ٱلْأَقَاوِيلِ النَّا يَوْمِ عَظِيمٍ اللَّا اللهِ عَالى-: ﴿ وَلُو نَقَوْلَ عَلَيْنَا بَعْضَ ٱلْأَقَاوِيلِ النَّا لَا مَا يُومِ عَظِيمٍ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

• لو كان القرآن من عند النبيّ، كما زعم المجتمع الجاهلي قبل زعم هؤلاء،

<sup>[</sup>١] ويلز، معالم تاريخ الإنسانيَّة، م.س، ص٦٢٦.

<sup>[</sup>۲] انظر: لوبون، حضارة العرب، م.س، ص١١١.

<sup>[</sup>٣] سال، مقالة في الإسلام، م.س، ص١١٦.

<sup>[</sup>٤] أبو ليلة، محمَّد محمَّد: القرآن من المنظور الاستشراقيّ، ط١، مصر، دار النشر للجامعات، ٢٠٠٢م، ص٩٣.

<sup>[</sup>٥] سورة يونس، الآية ١٥.

<sup>[</sup>٦] سورة الحاقَّة، الآبات ٤٤-٤٦.

## القرآن الكريم في الدراسات الاستسژاقية



- ما يكتبه البشر يحمل الطابع البشري وينعكس بشكل واضح على الأسلوب والمضمون، وهذا ما لا نجده لا في أسلوب القرآن ولا في مضمونه، فبالمقارنة بين القرآن والسنة النبوية يتضح الفرق بين الأسلوب الإلهي والأسلوب البشري، فلو كان القرآن من عند محمد كما زعموا لوجدنا تشابهًا بين القرآن وبين كلام محمد به وبما أنّه لا يوجد تشابه بينهما، فيثبت أنّ القرآن ليس من عند محمد بل هو من عند الله تعالى.

### -ثانيًا: المصدر الثاني: البيئة الجاهلية الوثنية:

وتقرير الشبهة: أنّ محمدًا الله استقى معلوماته التي وضعها في القرآن من البيئة التي عاش فيها، وذلك بدليل التشابه. والمقصود من التشابه، هو التشابه المزعوم بين مقاطع من الشعر الجاهلي وبعض الآيات القرآنيّة الله بالإضافة إلى

<sup>[</sup>١] سورة الطور، الآبتان ٣٣-٣٤.

<sup>[</sup>۲] سورة العنكبوت، الآية ٤٨.

<sup>[</sup>٣] انظر: تِسدَل، سنكلير: مصادر الإسلام، ص٩. نقلًا عن: موقع نور الحياة.



التشابه بين القوانين والتشريعات والطقوس القرآنيّة وما كان سائدًا في المجتمع الوثني العربي معرفة وما كان سائدًا في المجتمع الوثني العربي عدم وعموا أن محمدًا الله الله المعملة المعلمة القرآن القرآن

ويذهب شاخت إلى أنّ الشريعة الإسلاميّة: تشتمل على عناصر من شرائع العرب في الجاهلية، وعناصر عديدة مأخوذة من شعوب البلاد التي فتحها المسلمون السلامية،

ويقول أيضًا: إنّ ما نسمّيه قانون العقوبات ينتمي إلى باب رد المظالم، وهو باب ليجمع بين القانون المدني وقانون العقوبات، وقد احتفظ به التشريع الإسلاميّ من القانون الذي كان سائدًا أيام الجاهلي القانون الذي كان سائدًا أيام الجاهلي القانون الذي كان سائدًا أيام الجاهلي المنابع المناب

يقول «فنسنك Wensinck» تحت مادة «أصل الحج في الإسلام»: «لم تكن نظرة النبيّ إلى الحج واحدة على الدوام، فلا بد أنّه اشترك كثيرًا في مناسكه وهو حدث، أمّا بعد دعوته فقد كانت عنايته قليلة أول الأمر بالحج. فلم يرد ذكر الحج في السور القديمة. ولا يبدو من المصادر الأخرى أن النبيّ اتّخذ خطّة محدّدة حيال هذه العادة وثنية الأصل» أنا.

#### الردّ على المصدر الثاني:

وللردّ على هذه الشبهة الأفضل أن نفصّل العناوين التي تعرضوا لها في هذا المجال:

أ. ادعاء أن التوحيد من الوسط الوثني أ.

<sup>[</sup>۱] ينظر: تسدّل، مصادر الإسلام، م.س، ص٦ وما بعدها؛ وانظر: مقدِّمة القرآن لريتشارد بل، نقلاً عن: عوض، آراء المستشرقين حول القرآن الكريم، ط١، الكويت، دار حول القرآن الكريم، ط١، الكويت، دار القرآن الكريم، ط١، الكويت، دار القلم، ١٩٨٤م، ص١٢٩ وما بعدها.

<sup>[</sup>۲] انظر: شاخت؛ بوزورث: تراث الإسلام، م.س، ج۲، ص۸۵.

<sup>[</sup>٣] انظر: م.ن، ص٩٢.

<sup>[</sup>٤] دائرة المعارف الإسلاميَّة، م.س، ج٧، ص٣٠١.

<sup>[0]</sup> تِسدَل، مصادر الإسلام، م.س، ص٦.

## القرآن الكريم في الدراسات الاستسژاقية



والقرآن الكريم -كما قلنا- مليء بالآيات القرآنيّة الداعية إلى توحيد الله سبحانه وتعالى، منها: قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَمُ وَا إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللّهَ مُغْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ حُنَفَآءَ ﴾ الوقوله تعالى: ﴿ وَقَالَ اللّهَ لَا نَنَّخِذُوا اللّهَ يَنِ اَتُنَيْنِ النَّا اللهَ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ الله

#### ب. الشعائر الإسلاميّة والجاهلية:

ادّعى المستشرقون أنّ هناك تشابهًا بين الشعائر الإسلاميّة والوسط الجاهلي كالحج مثلًا، فالسعي، والطواف، وتقبيل الحجر الأسود، وغير ذلك هي عادات وطقوس جاهلية.

والصحيح أنّ الجزيرة العربيّة نبتت فيها دعوة إبراهيم وابنه إسماعيل المليّة ولكن العرب هم الذين غيروها بالشركيات والوثنيات ومع هذا فإنّه بقي في هذا الوسط الوثني شيء من تلك الديانة الحنيفية.

كما أن الشرائع الإلهية التي نزلت على إبراهيم وإسماعيل ومحمد الملها أصلها

<sup>[</sup>١] سورة البيِّنة، الآية ٥.

<sup>[</sup>۲] سورة النحل، الآية ٥١.

<sup>[</sup>٣] سورة النحل، الآية ١٢٠.



واحد وهي منزلة من عند الله عزّ وجلّ؛ لأنّهم جميعًا رسله لأقوامهم فالصلاة والصيام والزكاة والحج وسائر العبادات ممّا شرعه الله عزّ وجلّ في كل الديانات؛ سواء ديانة إبراهيم أو ديانة محمد أو غيرهما من أنبياء الله الله الله المالية.

فالمسلمون يقفون في حجهم على جبل عرفات، واليهود يقفون في حجهم على جبل سيناء، والنصارى يحجون إلى بيت المقدس في فلسطين، فهل يعني هذا أن الديانات الثلاث أخذت شعيرة الحج من الوسط الجاهلي الوثني! والمستشرقون يعرفون أن اليهودية والنصرانية سابقة للوثنية في الجزيرة العربيّة فلا يبقى إلا أن يكون المصدر لكل ذلك هو الله عزّ وجلّ.

### ج. القرآن والشعر الجاهلي:

وزعم بعض المستشرقين أمثال «تسدال» و«شيخو» و«شبرنجر» أن من مصادر القرآن الكريم: الشعر الجاهلي. فقد توافقت بعض الآيات القرآنية مع مقاطع من شعر أمية بن أبي الصلت وامرئ القيس؛ ما يدل في زعمهم على أن القرآن الكريم قد اقتبس من قصائد الشعراء الجاهلين؛ كالمعلقات!!

فادّعوا أن هناك تشابه واضح بين شعر أمية بن أبي الصلت وبين آيات من سورة القمر وسورة الملك، وهناك تشابه أيضًا بين أبيات امرئ القيس مع سورة القمر.

وأبيات أمية المقصودة بالتوافق:

ويوم موعدهم أن يحشروا زمرًا يوم التغابن إذ لا ينفع الحذر

مستوسقين مع الداعى كأنّهم رجل الجراد زفته الريح منتشر

وأبرزوا بصعيد مستوجرز وأنزل والميزان والزبر

إلى آخر ما نُسب إليه من أبيات.

<sup>[</sup>۱] انظر: تسدال، مصادر الإسلام، م.س، ص۸-۱۰؛ وانظر: نولدكه، تيودور: تاريخ القرآن، ترجمة: جورج تامر، ط۱، لا م، لا ن، ٢٠٠٨م، ج۱، ص۱۹.

## القرآن الكريم في الدراسات الاستسثراقيةً



وأمّا أبيات امرئ القيس التي ذكرها «تسدال» متوافقة مع آيات من سورة القمر فمطلعها:

دنت الساعة وانشق القمر عن غزال صاد قلبي ونفر أحور قد حرت في أوصافه ناعس الطرف بعينه حور

ويمكن تسجيل ملاحظات عدّة على زعمهم؛ وهي:

ا. قضية التلفيق في الشعر ونسبتها للقدماء من الشعراء أمر لا يستطيع أحد إنكاره وقد فعل هذا حمّاد الراوية وخلف الأحمر!! فما الذي يمنع أن يكون هذا الشعر ملفّقًا على العصر الجاهلي وعلى شعرائه؟!

7. أمية بن أبي الصلت توفي سنة ٩ ه الله أي أنّه كان معاصًرا للنبي، واستمر في قرض الشعر طوال ما يقرب من ثماني سنوات بعد هجرة النبيّ ومن ثمّ مكن القول إن أميّة أخذ من القرآن لا أنّ النبيّ اقتبس من أميّة، لذا يكون من التعسّف الادّعاء بأنّ هذا الشعر كان سابقًا للقرآن من الناحية التاريخية.

٣. أمّا أبيات امرئ القيس فلم تثبت عند أحد من الناحية التاريخية إلا عند المستشرقين والأبيات المزعومة تتحدّث عن وصف الحبيبة الموعودة باللقاء وفيها يتغزّل الشاعر بمحبوبته فقصده من (الساعة) ساعة موعد اللقاء، ويقصد (بانشقاق القمر) ظهور وجه محبوبته من وسط سواد شعرها أو ظلام الليل. فلو سلّمنا صحّة نسبة هذه الأبيات إلى امرئ القيس فوجود هذه الألفاظ المستعملة في غير ما استعملت له في القرآن الكريم لا يقتضي الأخذ والاقتباس. فالقرآن الكريم قد نزل بلغات العرب وأساليبهم والقرآن عربي وأسلوبه عربي وقد استعملت هذه الألفاظ قبل نزول القرآن وبعده عربي وأسلوبه عربي وقد استعملت هذه الألفاظ قبل نزول القرآن وبعده

<sup>[</sup>۱] انظر: السيوطي، جلال الدين: المزهر في علوم اللغة وأنواعها، تحقيق: محمَّد جاد المولى؛ محمَّد أبو الفضل إبراهيم؛ علَي محمَّد البجاوي، لا ط، لا م، المكتبة العصريَّة، لا ت، ج۱، ص١٧٥-١٧٦؛ الأصفهانيّ، أبو الفرج: الأغاني، تحقيق ونشر: دار إحياء التراث العربيّ، ط۱، بيروت، ١٩٩٤م، ج٥، ص ١٦٣.

<sup>[</sup>۲] الكريطي، حاكم حبيب: معجم الشعراء الجاهليِّين والمخضرمين، ط١٠ بيروت، مكتبة لبنان ناشرون، ٢٠٠١م، ص١٥٢.



ولم يدّع أحد من معاصريه أنّ القرآن مقتبس من شعر الشعراء أو خطب الخطباء أو كلام الكهّان مع معرفتهم بكل ذلك. ولو ثبت شيء من ذلك لرفعت قريش عقيرتها بإبطال دعوى محمد الله الله المعرفة المعربة ا

### ثالثًا: المصدر الثالث: (الحنفاء):

ذهب بعض المستشرقين ومنهم تسدال ومستر كانون (سل) وغيرهما إلى أن الحنفية ورجالها قبل البعثة المحمدية هم أحد مصادر القرآن بدليل وجود توافق وتشابه بين أحكام القرآن وهداياته وبين ما كان يدعو إليه الحنفاء؛ مثل:

- ١. الدعوة لإفراد الله بوحدانيته سبحانه وتعالى.
  - ٢. رفض عبادة الأصنام.
    - ٣. الوعد بالجنان.
  - ٤. الوعيد بالعقاب في جهنم.
- ٥. اختصاص المولى بأسماء: الرحمن، الرب، الغفور.
- ٦. منع وأد البنات، والإقرار بالبعث والنشور والحساب.

#### الردّ على المصدر الثالث:

ما المراد بالحنفاء؟

<sup>[</sup>۱] لمزيدٍ من التفاصيل حول ردّ هذه الشبهة، انظر: رضوان، آراء المستشرقين حول القرآن الكريم وتفسيره، م.س، ج١، ص٢٤٠-٢٦٣.

<sup>[</sup>۲] انظر: ابن منظور، لسان العرب، م.س، مادَّة حنف.

<sup>[</sup>٣] سورة آل عمران، الآبة ٦٧.

## القرآن الكريم في الدراسات الاستسژاقيةً



أما الحنفاء إذا ذكروا في مضمار البحث التاريخي فهم أعداد متفرّقون من الناس مالوا عن الوثنية وعبادة الأصنام إلى التوحيد ولم يكونوا تحت شريعة واحدة بل كان ظهورهم في أماكن مختلفة، متأثرين بمبادئ التوحيد التي حملتها إليهم اليهودية والنصرانية. وظهروا في الجزيرة العربيّة امتدادًا لدعوة أبينا إبراهيم وابنه إسماعيل عليهما السلام، فبقوا محافظين على شيء من تراث إبراهيم عليهما من دعوة للوحدانية، ونبذ لعبادة الأصنام، والإقرار بالبعث والنشور، والحشر وتبشير المؤمنين بالجنة، وتخويف الكافرين من النار، والابتعاد عن الخمر، ووأد البنات، وسيّئ الأخلاق!".

أما الرد فهو باختصار: أنّ الناظر بأدنى تأمل في القرآن الكريم وما أتى به هؤلاء الحنفاء يرى البون الشاسع بينهما، حيث يرى بساطة ما دعوا إليه، ويرى مقابله قرآنًا معجزًا في لغته وأسلوبه قد عجز العرب جميعًا عن مضاهاته مع فصاحتهم وطلاقة ألسنتهم ثمّ إنّ هؤلاء الحنفاء كانوا هم أنفسهم يخبرون الناس بقرب بعثة الرسول.

يقول محمد رشيد رضا: ومن هنا يتبيّن الفرق بين نبوة كاملة تامة، وشرع متكامل، وقرآن معجز عظيم وبين بقايا دين طمس نوره بين حطام الجاهلية وأوحال الشرك والوثنية، فالقرآن بما حواه من لغة رفيعة المستوى، وأسلوب محكم بديع وبما فيه من فصاحة وبلاغة خارقة، وحكم بالغة، وأمثال محكمة، وذكر لأحوال الماضين من أنبياء وأمم وأنباء المستقبل، وعلاقة الإنسان بخالقه وعلاقته بغيره، والتشريع العظيم الشأن الذي صار موضوع بحث الأمّة المجتهدين، والعلماء الأعلام لا يكون مصدره اجتماع «زيد بن عمرو» برسول الله عنيش مصادفة في حراء أو في الطريق ولكنها الرسالة التي بعث بها أكرم رسول وهو محمد من عند الله عز وجل. فوافق نوره بقايا النور الإلهى الضارب في أعماق التاريخ لإبراهيم عليها.

<sup>[</sup>۱] انظر: رضوان: آراء المستشرقين حول القرآن الكريم وتفسيره، م.س، ج۱، ص٢٦٥.

<sup>[</sup>۲] رضا، محمَّد رشيد: حياة محمَّد، ص٥٦-٥٧. نقلاً عن: رضوان، آراء المستشرقين حول القرآن الكريم وتفسيره، م.س، ج١، ص٢٦٩.



#### رابعًا: المصدر الرابع: الأديان الأخرى الصابئة واليهود والنصارى:

#### أ. الصابئة:

اعتبر المستشرقون الصابئة مصدرًا من مصادر القرآن الكريم وذلك للتشابه بينهما وبين ما جاء في القرآن من عقائد وعبادات ونسك؛ منها:

- ١. التشابه بين الصابئة والإسلام في الصلاة.
- ٢. التشابه في الصوم وارتقاب انتهائه وارتقاب الأعياد ببعض الكواكب.
  - ٣. التشابه في الحج والتلبية وتقديم القرابين.

#### ومكن الرد على هذه الشبهة على الشكل الآتي:

الحقيقة أنّ الصابئة من أكثر الفرق صعوبة في الحكم عليها حيث إنها تلتقي مع كثير من الديانات السماوية وغير السماوية سواء في العقائد أو في العبادات أو غير ذلك من أجل هذا اختلفت أحكام الناس عليهم منذ القِدَم. فعندما نراجع آراء الباحثين عن الصابئة نجدها لا تتفق على تحديد هوية لهؤلاء فمن قائل: إنهم قوم لا دين لهم، ومن قائل: هم أهل دين من الأديان كانوا في جزيرة العرب، ومن قائل: هم عبدة الملائكة، ومن قائل: هم فرقة من أهم الكتاب، ومن قائل: هم قوم يشبه دينهم دين النصارى؛ لكنّ قبلتهم نحو الجنوب، ومن قال: إنهم وثنيون فذلك لعبادتهم الأصنام والكواكب والملائكة وتقديهم القرابين لها، ومن قال: هم من اليهود فذلك لموافقتهم اليهود في طريقة الذبح وحرق القرابين، ومن قال: هم فرقة من النصارى... إلى غير ذلك من الأقوال. فأي صابئة نقصد؟ حتى نزعم أنّ تعاليمها تشبه تعاليم الإسلام والقرآن.

عند دراسة التشابه المدّعى بين طقوس الصابئة وبين العبادات والشعائر
 الإسلاميّة نجد اختلافًا واضحًا في هذا المجال ومجرد التشابه في بعض الصلوات

## القرآن الكريم في الدراسات الاستسژاقيّة



لا يعني أنّ القرآن أحد مصادره الصابئة. فقد ذكر أن صلواتهم سبعة وبعض الباحثين قالوا ثلاثة، وكيفية صلاتهم تختلف عن صلاة المسلمين.

٣. أمّا صومهم فهو لا يشبه صوم المسلمين فالصوم من العبادات التي عرفتها الصابئة الحرانيون وهي عندهم ثلاثين ليلة من الليل إلى شروق الشمس، أما الصابئة المندائيّون الحاليّون يحرمّون الصيام في طقوسهم الدينية. وهم عتنعون عن أكل اللحوم المباحة لهم (٣٦) يومًا، متفرقة على طول السنة، على نحو امتناع النصارى عنها.

3. أعيادهم تكون بمراقبة خمسة نجوم في السماء وهي: (الجدي، الزهرة، زحل، القمر، والشمس). بينما الأعياد الإسلاميّة تثبت بمراقبة القمر فقطالا.

على كل حال هناك أقوال متعددة في طبيعة الصابئة وهناك اختلافات واضحة وجلية بين طقوس الصابئة وطقوس المسلمين فلا يصح على الإطلاق اعتبار الصابئة أحد مصادر القرآن الكريم؛ لأنّ هناك فرقًا كبيرًا بين الإسلام وبين الصابئة في الاعتقادات والعبادات والأحكام والسلوك.

#### ب. النصارى:

قالوا إنّ خمسة وسبعين في المائة من آيات القرآن مقتبسة من الكتاب المقدس للنصارى (العهد الجديد) وفي هذا يقول القسّ أنيس شروش: «إنّ هناك نصوصًا عديدة من مقاطع العهد الجديد قد استعارها القرآن واقتبسها من الكتاب المقدس؛ فهناك مثلًا حوالي (١٣٠م)قطعًا في القرآن مستوحاة من سفر المزامير».

واستدلوا أيضًا بأنّ الرسول كان قد استعان ببحيرا الراهب، ونسطور في كتابة بعض آبات القرآن!!

وزعم تسدال أنّ النصرانية كانت أحد المصادر التي أخذ منها محمد وأدخلها في قرآنه، واستشهد تسدال على ذلك ببعض القصص وبعض القضايا الأخرى؛ منها:

<sup>[</sup>۱] انظر: رضوان، آراء المستشرقين حول القرآن الكريم وتفسيره، م.س، ج١، ص٢٧٠-٢٨١.



- ١. قصة أصحاب الكهف.
  - ٢. قصة مريم لللها.
  - ٣. قصة طفولة المسيح.

#### الردّ على شبهة أنّ النصرانيّة مصدر من مصادر القرآن:

#### • ما معنى الاقتباس:

الفكرة التي يروّجها هؤلاء هي أنّ القرآن اقتبس معلوماته ومعارفه أو نسخهما عن اليهود والنصارى، أي عن الكتاب المقدّس؛ لأنّه هو مصدر الديانة اليهوديّة والنصرانيّة.

وحقيقة (الاقتباس) التامّا هي: نقل فكرة ما، إمّا نقلاً كليًا أو نقلاً جزئيًا، بحيث لا يزيد الناقل المقتبس شيئًا؛ أمّا إذا زاد الناقل وأضاف وعدّل بعض الأفكار وصحّعها، فإنّ هذا لا يسمّى اقتباسًا.

#### • مجرّد الاتفاق لا يؤدّي إلى الاقتباس:

من حقّنا أن نسأل: هل يعتبر مجرّد الاتفاق على وقوع قصة ما، كقصّة النبيّ آدم والسيدة حواء، أو قصة النبيّ موسى أو أي قصة أخرى، ونقل أحداثها ومجرياتها، اقتباسًا ونقلًا؟ وهذا لا يمنع من التشابه بين بعض نصوص الإنجيل أو التوراة والقرآن الكريم.

ويمكن ادّعاء ذلك لو فرضنا أنّ القرآن الكريم لم يأتِ بجديد؛ وكان بعض ما فيه أو أكثره نسخة عن الكتاب المقدس، ولكن من الواضح أنّ القرآن قد أضاف وعدَّل وصحَّح كثيرًا من الأحكام والوقائع، فكيف يصحّ والحال كذلك أن يسمى هذا اقتباسًا؟ ولبيان ذلك نعرض أنموذجًا ممّا ذكر في الإنجيل والقرآن؛ وهو

<sup>[</sup>۱] هناك أنواع عدَّة من الاقتباس ليست مقصودة في هذا البحث، بل الاقتباس المراد هو أشبه بمصطلح النسخ، وهو ما يصطلح عليه الاقتباس المباشر: وهو النقل بشكلٍ حرفيًّ من المصدر، عن طريق استخدام علامتَي الاقتباس مع الإشارة إلى صاحب النصً الأصليّ، بوضع رقمٍ بجانب النصّ بعد علامة الاقتباس الثانية، وكتابة اسم المصدر أسفل الصفحة أو في صفحة معيّنة خاصّة.



بشارة زكريا بيحيى الله ليتبين معنا مدى الاختلاف بينهما، وهناك عشرات النماذج تشبه هذا الأنموذج لا يسع المقام لذكرها.

في النصّ الإنجيلي وردت البشارة على الشكل الآتي:

«لم يكن لهما يعنى زكريا وامرأته ولد. إذ كانت اليصابات يعنى امرأة زكريا عاقرًا. وكان كلاهما متقدمين في أيامهما، فبينما هو يكهن في نوبة غرفته أمام الله حسب عادة الكهنوت، أصابته القرعة أن يدخل إلى هيكل الرب ويبخر، وكان كل جمهور الشعب يصلّى خارجًا وقت البخور. فظهر له ملاك الرب واقفًا عن من مذبح البخور. فلما رآه زكريا اضطرب ووقع عليه خوف. فقال له الملاك: لا تخف يا زكريا؛ لأن طلبتك قد سمعت، وامرأتك اليصابات ستلد لك ولدًا وتسميه يوحنا، ويكون لك فرح وابتهاج. وكثيرون سيفخرون بولادته؛ لأنّه يكون عظيمًا أمام الرب. وخمرًا ومسكرًا لا يشرب، ومن بطن أمه متلئ بروح القدس، ويرد كثيرين من بني إسرائيل إلى الرب إلههم، ويتقدم أمامه بروح إيليا وقوته ليرد قلوب الآباء إلى الأبناء. والعصاة إلى فكر الأبرار، لكي يهيء للرب شعبًا مستعدًا. فقال زكريا للملاك: كيف أعلم هذا وأنا شيخ وامرأتي متقدمة في أيامها؟! فأجاب الملاك وقال: أنا جبرائيل الواقف قدام الله. وأرسلت لأكلمك وأبشرك بهذا. وها أنت تكون صامتًا ولا تقدر أن تتكلم إلى اليوم الذي يكون فيه هذا؛ لأنك لم تصدق كلامي الذي سيتم في وقته. وكان الشعب منتظرين زكريا ومتعجبين من إبطائه في الهيكل. فلما خرج لم يستطع أن يكلمهم ففهموا أنه قد رأى رؤيا في الهيكل. فكان يومئ إليهم، وبقي صامتًا...»[۱].

أمَّا بشارة زكريا بيحيى بحسب النصِّ القرآن؛ فهي:

قال تعالى: ﴿ هُنَالِكَ دَعَا زَكَرِبًا رَبَّهُۥ قَالَ رَبِّ هَبْ لِي مِن لَدُنكَ ذُرِّيَّةً طَيِّبَةً إِنَّكَ سَمِيعُ الدُّعَآءِ ﴿ إِنَّ فَنَادَتُهُ الْمُكَثِبِكُةُ وَهُو قَآبِمٌ يُصَلِّي فِي الْمِحْرَابِ طَيِّبَةً إِنَّكَ سَمِيعُ الدُّعَاءَ ﴿ إِنَّ اللَّهَ وَسَكِيدًا وَحَصُورًا وَنَبِيتًا مِّنَ اللَّهَ وَسَكِيدًا وَحَصُورًا وَنَبِيتًا مِّنَ اللَّهَ وَسَكِيدًا وَحَصُورًا وَنَبِيتًا مِّنَ

<sup>[</sup>١] إنجيل لوقا، الإصحاح الأوَّل: (٧- ٢٢).



ٱلصَّلِحِينَ اللهِ قَالَ رَبِّ أَنَّ يَكُونُ لِي غُكَمُّ وَقَدْ بَلَغَنِيَ ٱلْكِبَرُ وَٱمِّرَأَ قِي عَلَيْمُ وَقَدْ بَلَغَنِي ٱلْكِبَرُ وَٱمِّرَأَ قِي عَاقِرُ فَالَ رَبِّ ٱجْعَلَ لِيَ ءَايَةً قَالَ عَاقِرُ قَالَ رَبِّ ٱجْعَلَ لِيَ ءَايَةً قَالَ ءَايَتُكُ وَاللَّهُ وَاللْهُ وَاللَّهُ وَالَهُ وَاللَّهُ وَالَهُ وَاللَّهُ وَالْمُ وَاللَّهُ وَالْمُوالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُوالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُواللَّهُ وَاللَّهُ وَالْ

وقال تعالى: ﴿ ذِكُرُ رَحْمَتِ رَبِّكَ عَبْدَهُ، زَكِرِيًّا آلَ إِذْ نَادَكِ رَبَّهُ، نِدَاءً خَفِيتًا آلَ وَ إِنِي رَبِّ إِنِي وَهِنَ الْعَظْمُ مِنِي وَاشْتَعَلَ الرَّأْسُ شَيْبًا وَلَمْ أَكُنْ بِدُعَآبِكَ رَبِّ شَقِيتًا آلَ وَ إِنِي خِفْتُ الْمَوَلِي مِن وَرَآءِ ى وَكَانَتِ امْرَأَتِي عَاقِرًا فَهَبْ لِي مِن لَّدُنكَ وَلِيتًا آلَ بَرِثُنِي وَيَرِثُ مِنْ ءَالِي يَعْقُوبَ وَاجْعَلْهُ رَبِ رَضِيتًا آلَ يَعْرَكَ رِيَّا إِنَّا نُبَشِرُكَ بِعُلَمِ السَّمَهُ، يَعْيَىٰ لَمْ بَعْعَل مِن ءَالِي يَعْقُوبَ وَاجْعَلْهُ رَبِ رَضِيتًا آلَ يَعْرَفُونَ لِي عُلَيْمِ اللَّهُ ا

إنّ المقارنة بين نصّ الإنجيل لهذه الواقعة وبين النصّ القرآنيّ، تظهر الفوارق الآتية:

ا. في سورة «آل عمران» تقدم على قصة بشارة زكريا بيحيى، قصة نذر امرأة عمران ما في بطنها خالصًا لله، في حين أنه لم يرد ذكر لهذا في النصّ الإنجيلي.

النص القرآني أخبر أن امرأة عمران ولدت أنثى؛ وكانت ترجو أن يكون المولود ذكرًا، وهذا أيضًا لم يأت له ذكر في النص الإنجيلي.

٣. ذَكَر النص القرآنيّ كفالة زكريا للمولودة «مريم» وأخبر عن وجود رزقها عندها، وبيَّن أن مصدر هذا الرزق هو الله. وهذا بدوره لم يرد ذكره في النص الإنجيلي.

<sup>[</sup>١] سورة آل عمران، الآيات ٣٨-٤١.

<sup>[</sup>۲] سورة مريم، الآيات ٢-١٥.

## القرآن الكريم في الدراسات الاستسثرا قيةً



- ع. ربط النص القرآني بين قصة الدعاء بمولود لزكريا، وبين قصة مولودة امرأة
   عمران. وهذا لا وجود له في النص الإنجيلي.
- ٥. ذَكَر النص القرآني دعاء زكريا، في حين أنّنا لا نجد ذكرًا لذلك في النص الإنجيلي.
- تناول النص القرآني ما رتبه زكريا على هبة الله له وليًا، وهو أن يرثه ويرث من آل يعقوب. بينما لم يرد ذكر لهذا في النص الإنجيلي.
- ٧. بيّن النص القرآني أن السبب الذي حمل زكريا على دعاء ربه، هو خوفه الموالى من ورائه. والنص الإنجيلى خالِ من هذا تمامًا.
- ٨. صرَّح النص القرآني بأن زكريا أوحى لقومه، بأنْ يسبحوًا بكرة وعشيًا. ولا وجود لهذا في النص الإنجيلي.
- ٩. ذَكر النص القرآني الثناء على المولود «يحيى» وبيَّن أنه بار بوالديه، يوم ولادته ويوم موته ويوم بعثه حيًا. ولا مقابل لهذا الثناء في النص الإنجيلي.
- وأيضًا القرآن قام مهمّة تصحيح الأخطاء التي وردت في النص الإنجيلي، وبيان هذا وِفْقَ الآتي:
- أنّ النص الإنجيلي جعل الصمت الذي قام به زكريا عقوبة له من الملاك. بينما الصمت -بحسب النص القرآنيّ كان تكريمًا لزكريا على من الله، وهذا ممّا يتناسب مع خصائص الأنبياء والرسل.
- النص الإنجيلي يحدّد مدّة الصمت بخروج زكريا من الهيكل إلى يوم أن ولد يحيى. في حين أنّ النص القرآن يصحح هذا الخطأ، ويذكر أن مدته كانت ثلاثة أيام بلياليهن، بعد الخروج من المحراب.
- النص الإنجيلي يجعل البشارة على لسان ملاك واحد، بينما النص القرآن يجعل البشارة على لسان جمع من الملائكة.
- ـ النص الإنجيلي جعل التسمية بـ«يحيى» -«يوحنا» بحسب النص الإنجيلي-



من اختيار زكريا، غير أنّ الملاك قد تنبأ بها. في حين أنّ النص القرآنيّ صحح هذا الخطأ، وبيَّن أن التسمية كانت من وحى الله إلى زكريا.

وعلى ضوء هذه المقارنة، يتضح لنا، أنّ القرآن قد أدى في تعقّبه للنص الإنجيلي، مهمتين أساسيّتين؛ هما:

الأولى: تصوير الواقعة تصويرًا أدقّ تفصيلًا، وأجدر تصديقًا.

الثانية: تصحيح الأخطاء الواردة في النص الإنجيلي المقارن.

لقد أوضحت هذه المقارنة أنّ القرآن لم يقتبس جزءًا من الواقعة، فضلًا عن أن يقتبس الواقعة كلها؛ وإنمّا صور الواقعة تصويرًا دقيقًا، فسجل كل حقائقها، وبين كل دقائقها. وعرضها عرضًا جديدًا، وربط بينها وبين وقائع محددة، كانت كالسبب الموحد لها، والناظم لعقدها.

### ت. اليهود:

زعم تسدال، وأندريه، ولامنز، وجولدتسيهر، وغيرهم أنّ اليهودية مصدر من مصادر الإسلام والقرآن واستدلوا على ذلك بما يلى:

١. تشابه القرآن واليهودية في القصص؛ مثل قصة ابني آدم وقصة إبراهيم.

٢. التشابه في بعض القضايا العقدية والتشريعية والحث على مكارم الأخلاق.

ولعل من أبرز الكتب -كما تقدم- التي أكدت هذه الفكرة هو كتاب «أبراهام جايجر»، بعنوان: «ماذا أخذ القرآن عن اليهودية»؟ ومن الاستشراق المعاصر (مصادر يهودية في القرآن) لمؤلِّفه شالوم زاوي الذي يعد من مؤلفات الاستشراق الإسرائيلي المهمّة في هذا المجال.

وبالطريقة نفسها التي حاول بها بعض المستشرقين إثبات أنّ بعض المعارف القرآنيّة ترجع إلى أصول نصرانية وأنّ محمدًا اقتبس نصوص القرآن الكريم من الإنجيل، نجدهم يحاولون إثبات أنّ بعض المعارف القرآنيّة ترجع إلى أصول يهودية

## القرآن الكريم في الدراسات الاستسثرا قيةً



أي إلى التوراة. ولعل منهجية الإجابة على هذه الشبهة هي منهجيّة الشبهة السابقة نفسها؛ أي من خلال المقارنة بين نصوص التوراة ونصوص القرآن الكريم.

فعلى سبيل المثال، إنّ فرضيات كتاب (مصادر يهودية في القرآن) انحصرت في ردّه القرآن لمصادر يهودية، وذلك على مستويين أساسيين، وهما: ١- قصص القرآن. وقد تعرضنا لهذا الموضوع في الأبحاث السابقة.

### المطلب الثانى: التشكيك في موثوقية النص القرآنى:

من لوازم تشكيك المستشرقين في المصدر الإلهي، الطعن في موثوقية النص القرآني ورمي القرآن بأنّه نص محرف نقيصة أو زيادة على الرغم من الاتّفاق بين الشيعة والسنّة على أنّ القرآن الكريم المُنزَل على الرسول الخاتم عَلَيْهَا قد وصل إلينا دون أيّ نقصٍ أو تحريف.

وقد حَشد الأعلام عدَدًا من الأدلَّة التي تدلّ على عدم وقوع التحريف، كآية الحفظ وهي قوله تعالى: ﴿ إِنَّا نَحُنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكُر وَإِنَّا لَهُۥ لَحُفِظُونَ ﴾ [وآية نفي الباطل وهي قوله تعالى: ﴿ إِنَّا أَلَذِينَ كَفَرُوا عِالَلْذِكْرِ لَمَّا جَآءَهُمُ أَ وَإِنَّهُۥ لَكِئنَبُ عَزِيرُ الباطل وهي قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا عِاللَّهِ مِنْ خَلَفِهِ مَ تَنزِيلُ مِنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ ﴿ الله الله عَنْ يَدِيهِ وَلا مِنْ خَلْفِهِ مَ تَنزِيلُ مِنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ ﴿ الله الله عَنْ وَهِي قوله عَلَيْ : «...إني تَارِك فِيكُمْ أَمْرَينِ أَنْ أَخَذْتُمْ بِهِمَا لَنْ تَضِلُوا-كَتَابَ اللّهِ عَزَّ وَجَلَّ وأَهْلَ بَيتِي عِبْرَتِي أَيهَا النَاسُ اسْمَعُوا وقَدْ بَلَّعْتُ انكُمْ سَتَرِدُونَ كَتَابُ اللّهِ جَلَّ ذِكْرُهُ وَأَهْلُ عَلَيْ الْحَوْضَ فَأَسْأَلُكُمْ عَمَا فَعَلْتُمْ فِي الثَّقَلَينِ، وَالثَّقَلان كَتَابُ اللّهِ جَلَّ ذِكْرُهُ وَأَهْلُ عَلَيْ المُوايات عَلَي الْحَوْضَ فَأَسْأَلُكُمْ عَمَا فَعَلْتُمْ فِي الثَّقَلَينِ، وَالثَّقَلان كَتَابُ اللّهِ جَلَّ ذِكْرُهُ وَأَهْلُ عَلَيْ الْحَوْضَ فَأَسْأَلُكُمْ عَمَا فَعَلْتُمْ فِي الثَّقَلَينِ، وَالثَّقَلان كَتَابُ اللّهِ جَلَّ ذِكْرُهُ وَأَهْلُ بَيتِي ... «الله فهو زخرف» أو وحبيّة ظواهر عرف الروايات على القرآن كقوله: «كلُّ حديثٍ لا يُوافق كتاب الله فهو زخرف» أو وحبيّة ظواهر القرآن وغير ذلك أنا.

<sup>[</sup>١] سورة الحجر، الآية ٩.

<sup>[</sup>۲] سورة فصلت، الآيتان ٤١-٤٢.

<sup>[</sup>٣] الكلينيِّ، محمَّد بن يعقوب، الكافي، تحقيق: علِّي أكبر الغفّاري، ط٥، طهران، دار الكتب الإسلاميَّة، ١٣٦٣هـش، ج١، ص٢٩٤.

<sup>[</sup>٤] م.ن، ج۱، ص٦٩.

<sup>[0]</sup> انظر: معرفت، محمَّد هادي: صيانة القرآن من التحريف، ط١، قم المقدَّسة، مؤسَّسة فرهنكي التمهيد، ٢٠٠٧م، ص١٢٦-١٢٧.



وقد أثار هذه الشبهة أي (موثوقية النص القرآني) أصحاب دائرة المعارف الإسلاميّة؛ كما مرّ بنا في التعريف بالموسوعة في المبحث السابق، و«تيودور نولدكه».

ويعتبر نولدكه من أوائل الذين فتحوا باب التشكيك في موثقية النص القرآني، ففي كتابه تاريخ القرآن يعقد فصلًا بعنوان: (الوحي الذي نزل على محمد ولم يحفظ في القرآن) والذي يبدو فيه قائلًا بالتحريف تلميحًا، ونجد تصريحًا بذلك في مادة قرآن في دائرة المعارف الإسلاميّة: «إنّه ممّا لا شك فيه أن هناك فقرات من القرآن ضاعت... وأن القرآن غير كامل الأجزاء» أن يمككوا في صحة القرآن من خلال نسبة و«ريجي بلاشير» و«ريتشارد بل» أن يشككوا في صحة القرآن من خلال نسبة التحريف إليه كما فعل «ريتشارد بل» حيث قال: «لو أنّ شخصًا سأل ما الضّمان القائم على أنّ القرآن الذي تمّ جمعه في عهد عثمان تسجيل صحيح للتنزيلات لقائم على أنّ القرآن الذي تمّ جمعه في عهد عثمان تسجيل صحيح للتنزيلات كما تمّ تلقيها وإعلانها بواسطة محمد..» ألى وبعضهم صّرح بذلك كـ«جولدتسيهر» في مقدّمة كتابه مذاهب التفسير الإسلاميّ حيث قال: «فلا يوجد كتاب تشريعي أعترفت به طائفة دينية اعترافًا عقديًا على أنّه نص منزل أو موحى به، يقدّم نصه في أقدم عصور تداوله مثل هذه الصورة من الاضطراب وعدم الثبات، كما نجد في نص القرآن» أنا.

وقد ردّ هّؤلاء أسباب هذا الاختلاف والاضطراب لأمور عدّة؛ منها:

- ١. الاعتماد في حفظ القرآن على صدور الصحابة.
- ٢. الكتابة بوسائل بدائية يصعب المحافظة عليها.
- ٣. نسيان شيء من القرآن استنادًا للنصوص العامّة من القرآن والسنّة التي ذكرت هذا الأمر.

#### ٤. وجود منسوخ التلاوة.

<sup>[</sup>۱] نولدکه، تاریخ القرآن، م.س، ج۲، ص۹۳.

<sup>[</sup>۲] بل، مقدِّمة القرآن، م.س، ص٥٠.

<sup>[</sup>٣] جولدتسيهر، مذاهب التفسير الإسلاميّ، م.س، ص٤.

## القرآن الكريم في الدراسات الاستسثراقية



- ٥. اختلاف مصاحف الصحابة في عدد السوّر والآيات ووجوه القراءات والاختلاف في الرسم.
  - ٦. النقصان والزيادة في القرآن الكريم للمصلحة  $^{\text{\tiny II}}$ .

ومن جملة الموارد التي وقعت تحت أيدي هؤلاء المستشرقين واستندوا إليها للدلالة على وقوع تحريف في القرآن الكريم هو حذف سورتي الخلع والحفد، وآيات الرجم، وبعض الآيات من سورة الأحزاب، وسورة النور، وضياع جملة من الآيات القرآنيّة في معركة اليمامة وغير ذلك. وسنكتفى بمعالجة بعض هذه الشبهات.

ولكنّ السؤال المهم هو: أنّه مع وجود هذا الإجماع بين المسلمين؛ ما هي أسباب ومناشئ القول بتحريف القرآن الكريم عند المستشرقين؟

### أُولًا: قياس القرآن على الكتب السماويّة السابقة:

حين يتكلّم المستشرقون عن تاريخ القرآن يقصدون بذلك إظهار أنّ القرآن مثل كتب أهل الكتاب له تاريخ من التغيير والتبديل، وأنّ يد التحريف والتبديل دخلت إليه، حتى أن هناك بونًا بين ما ينسب إلى الكتاب وما بين أيدينا من نسخته الله المحتمدة المحت

ولعلً من مناشئ القول بتحريف القرآن اعتقاد علماء سائر الأديان بتحريف الكتب المقدّسة لسائر الأديان، فقد قامت عقيدتهم على أنّ الأناجيل الأربعة دوِّنَت من قِبل الحواريّين الأربعة، فبَعد الذي جرى على المسيح من أحداث، قام هؤلاء بتدوين رحلات المسيح وحياته ونصائحه. إلى حدّ أننا نجد بين الأناجيل الأربعة تناقضًا وتهافتًا.

كما نَجد ذلك أيضًا في الدِّيانة اليهوديّة، فليس لدى اليهود كتابًا خاصًا معروفًا بأنّه الكتاب المُنزَل على موسى، بل ما لديهم اليوم هو ما قام بعضٌ بتدوينه طبقًا لميوله الخاصّة في وصف الظروف المحيطة.

<sup>[</sup>۱] انظر: رضوان، آراء المستشرقين حول القرآن الكريم وتفسيره، م.س، ج١، ص٤٠٨.

<sup>[</sup>۲] انظر: أبو شهبة، محمَّد: المدخل لدراسة القرآن الكريم، ط٣، الرياض، دار اللواء، ١٩٧٨م، ص٢٨٥.



#### ثانيًا: الأهداف التبشيريّة والسياسيّة:

تقدّم في الفصل الأوّل من الكتاب بيان أهداف الحركة الاستشراقيّة ودوافعها ولعل أبرزها شيوعًا الأهداف التبشيرية والأهداف السياسية.

فبعض المستشرقين كان دافعه لدراسة الشرق أن يَدفع المسلمين إلى إساءة الظنِّ بدينهم وبعقيدتهم. فقد سعى هؤلاء ومن خلال اختلاق بعض الشُّبهات حول الإسلام والقرآن، لإضعاف إيمان المسلمين بدينهم بهدف توفير الظروف الملائمة للقبول بالدِّيانة المسيحيَّة دينًا بديلًا عن الإسلام!!

وتقدم أيضًا أنّ خوف الاستعمار والدول الغربيّة من قوة المسلمين جعلتهم يشنون حروبًا طابعها ثقافي وعلمي حسب الظاهر، وهدفها الواقعي ضرب القوة الإسلاميّة وأفضل طريقة لذلك هي تضعيف المصادر الإسلاميّة وعلى رأسها القرآن الكريم، وأفضل طريقة لتضعيف القرآن هي القول بتحريفه.

ولذا سعَت الدول المستعمرة والقوى العالميّة الكبرى، حيث رأت في التعاليم القرآنيّة سدًا منيعًا أمام وصولها إلى أهدافها ومصالحها، إلى تربية فكرة تحريف القرآن في أذهان المسلمين، وبهذا انصبَّ جهدهم على هدم أساس الإسلام المتمثِّل بالقرآن الكريم.

### ثَالتًا: وجود بعض الروايات الضعيفة في تحريف القرآن الكريم:

المنشأ الثالث للقول بتحريف القرآن وجود بعض الروايات التي تدلّ على تحريف القرآن، وقد نُقلت هذه الروايات في كتب الفريقين، ولكن لم يقبلها أكابر علماء السنة والشيعة.

يقسّم الإمام الخميني روايات جمع القرآن إلى طوائف ثلاث:

- -الروايات الضعيفة التي لا يُمكن الاستدلال بها.
- الروايات الموضوعة التي قامت القرائن والشواهد على الوضع فيها.

<sup>[</sup>۱] انظر: الصغير، محمَّد حسين علي: دراسات قرآنيَّة، ط٢، لا م، مكتب الإعلام الإسلاميّ، ١٤١٣هـ.ق، ص١٥٠.

## القرآن الكريم في الدراسات الاستسثراقية



- الروايات الصحيحة التي نصل من خلال التأمّل فيها إلى أن المقصود من التحريف فيها هو التحريف في معاني الآيات لا التغيير في ألفاظها".

ولكن على الرغم من الإجماع بين علماء المسلمين على عدم تحريف القرآن ورفضهم للروايات الموجودة في كتب الأحاديث أو حملها على التحريف المعنوي وغير ذلك من ردود تفصيلية ومطولة في كتبهم المختلفة، نجد بعض المستشرقين؛ أمثال (جولدتسيهر) يعتمدون على الروايات الضعيفة والموضوعة ويرون أن الشيعة يَعتقدون بأن في المصحف العثماني زيادات وإضافات وتغييرات على أصل القرآن المنزل على النبي عَيِّالله ويذكرون بأن لدى الشيعة من الروايات ما يدل على أن القرآن المنزل على الرسول الأكرم علي أطول وأكثر تفصيلًا من القرآن الحالي، كسورة الأحزاب والتي تحوي الآن ثلاث وسبعون آية، ولكنها على أساس النص السابق تعادل سورة البقرة، وكسورة النور التي تحتوي في النص الحالي على أربع وستون آية، ولكنها كانت سابقًا تزيد على مائة آية، وكسورة الحجر التي تحتوي على تسع وتسعون آية، ولكنها كانت سابقًا تزيد على مائة وتسعين آية!"ا.

### المطلب الثالث: الردّ على شبهات المستشرقين:

يمكن تقسيم شبهات المستشرقين في ادّعاءهم تحريف القرآن الكريم إلى أقسام عدّة، على الشكل الآتى:

### أولًا: شبهة الزيادة في القرآن الكريم والردّ عليها:

ويقصدون من الزيادة في القرآن أنّ بعض القرآن؛ كبعض السور أو بعض الآيات ليست من القرآن بل هي من الزيادات التي زادها بعض الصحابة أو غيرهم على القرآن الكريم. ومن الأمور التي تمسّكوا بها نذكر الآتي:

١. قالوا: إنّ القرآن الكريم قد زيد فيه ما ليس منه بدليل ما ورد أن عبد الله ابن مسعود كان لا يكتب الفاتحة والمعوذتين في مصحفه. يقول: (مونتغمري

<sup>[</sup>۱] انظر: السبحاني، جعفر: تهذيب الأصول (تقرير أبحاث آية الله السيِّد روح الله الموسويّ الخمينيّ)، لا ط، قم المقدَّسة، جماعة المدرِّسين، لا ت، ج٢، ص٩٦.

<sup>[</sup>۲] انظر: جولدتسيهر، مذاهب التفسير الإسلاميّ، م.س، ص٢٩٣-٢٩٤.



وات) أن (عبد الله بن مسعود) لم يدوّن المعوذتين في مصحفه، وكان يرى أنّهما ليستا من القرآن الله.

7. وينقل (روجيه بلاشير) أن من بين متكلمي المعتزلة من استنكف ونظرًا لإيمانه بمفهوم الإله الواحد العادل والرحيم، عن قبول بعض اللعن والتجريح الموجود في القرآن بالنسبة لبعض الأعداء الشخصيين للنبي في وذلك لأنهم كانوا يرون ذلك منافيًا لعظمة الوحي. وبعض الخوارج وهم أتباع عبد الكريم بن عجرد ينكرون كون سورة يوسف من القرآن لأنه لا يُمكن القول بصحة وجود قصة عشق كجزء من القرآن. ويستنتج (بلاشيرم)ن ذلك أن القرآن الكريم قد تعرض لإضافات محض بشرية في هذا المجال ألى.

٣. وذهب بعض المستشرقين أمثال (كازانوفا) إلى أن الآية ١٤٤ من سورة آل عمران وهي قوله تعالى: ﴿ وَمَا مُحَمَّدُ إِلّا رَسُولُ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ ٱلرُّسُلُ عَمران وهي قوله تعالى: ﴿ وَمَا مُحَمَّدُ إِلّا رَسُولُ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ ٱلرُّسُلُ أَفَايِن مَّاتَ أَوْ قُرِبَ لَ انقَلَبْتُمْ عَلَى اَنقَلَبْتُمْ عَلَى عَقِبَيْهِ فَلَن يَطُمَّى الله شَيْعاً وَسَيَجْزِى ٱلله الشَّلَكِرِينَ ﴾ هي من كلام أي بكر، وأن الآية ١٢٥ من سورة البقرة، ﴿ وَالتَّخِذُوا مِن مَّقَامِ إِبْرَهِ عَمَ مُصَلِّى ﴾ هي من كلام عمر بن الخطاب الله عمر بن الخطاب الله المناس المناس المناس الله عمر بن الخطاب الله المناس المناس

فهذه النماذج وغيرها تدل على وجود الزيادة في القرآن الكريم.

#### أمّا الردود على هذه الشبهة؛ فهي:

أ. في إبطال أصل فكرة الزيادة في القرآن: يقول السيد الخوئي: «التحريف بالزيادة بمعنى أن بعض المصحف الذي بأيدينا ليس من الكلام المنزل. والتحريف بهذا المعنى باطل بإجماع المسلمن، بل هو مما علم بطلانه بالضرورة»<sup>11</sup>.

<sup>[1]</sup> انظر: رضوان، آراء المستشرقين حول القرآن الكريم وتفسيره، م.س، ص٤٠٨.

<sup>[</sup>۲] انظر: الشهرستانيّ، محمَّد بن عبد الكريم: الملل والنحل، تحقيق: أحمد فهمي محمَّد، ط۲، لا م، دار الكتب العلميَّة، ١٩٩٢م، ج١، ص١٢٨.

<sup>[</sup>٣] انظر: عناية، غازي: شبهات حول القرآن وتفنيدها، لا ط، بيروت، دار ومكتبة الهلال، ١٤٢١هــق، ص٤٣.

<sup>[</sup>٤] الخوئي، أبو القاسم: البيان في تفسير القرآن، ط٤، بيروت، دار الزهراء للطباعة والنشر والتوزيع، ١٩٧٥م، ص٢٠٠.

# القرآن الكريم في الدراسات الاستسثراقيةً



قال النووي: «أجمع المسلمون على أن المعوذتين والفاتحة وسائر السور المكتوبة في المصحف قرآن، وأنّ من جحد شيئًا منه كفر. وما نُقل عن ابن مسعود في الفاتحة والمعوذتين باطل ليس بصحيح عنه» الله المسلمون عنه المسلمون عنه

ب. في ما يتعلق بخلو مصحف ابن مسعود من الفاتحة أو المعوذتين يقول ابن قتيبة:» وأمّا إسقاطه الفاتحة من مصحفه فليس لجهله بأنّها من القرآن، كيف وهو أشد الصحابة عناية بالقرآن، ولم يزل يسمع رسول الله ويومّ بها، ويقول: لا صلاة إلاّ بسورة الحمد، وهي السبع المثاني وأم الكتاب. لكنّه ذهب في ما يظنّ أهل النظر (المحقّقون) إلى أنّ القرآن إنما كتب وجمع بين اللوحين (الدفّتينم) خافة الشكّ والنسيان والزيادة والنقصان، ورأى أن ذلك مأمون على سورة الحمد، فلمّا أمن عليها العلّة التي من أجلها كتب المصحف، ترك كتابتها، وهو يعلم أنّها من القرآن» ألى المسورة الفاتحة، لا اعتقادًا أنّها ليست من القرآن، بل لأنّ الثبت في المصحف كان قيدًا للسور دون الضياع.

ونُقل في الروايات أن ابن مسعود كان يحكّ المعوذتين من المصاحف، ويقول: لا تخلطوا بالقرآن ما ليس منه، إنّهما ليستا من كتاب الله، إنّها أمر النبيّ ويقول: لا تخلطوا بالقرآن ما ليس منه، إنّهما ليستا من كتاب الله، إنّها أمر النبيّ أن يتعوّذ بهما.. وكان ابن مسعود لا يقرأ بهما في صلاته الله الله عليها..

هذا.. وقد أنكر بعضهم صحّة هذه النسبة إلى ابن مسعود، كالرازي وابن حزم- في ما نقل عنهما ابن حجر- وردّ عليهما بصحّة إسناد الرواية قال: والطعن في الروايات الصحيحة بغير مستند لا يقبل. بل الرواية صحيحة والتأويل محتمل أعاً.

<sup>[</sup>۱] النووي، يحيى بن شرف بن مري بن حسن الحزاميّ الحورانيّ: المجموع شرح المهذّب، تحقيق: محمَّد نجيب المطيعي، لا ط، جدَّة، مكتبة الإرشاد، لا ت، ج٣، ص٣٩٦.

<sup>[</sup>٢] الدينوري، ابن قتيبة: تأويل مشكل القرآن، لا ط، لا م، المكتبة العلميَّة، ١٩٧٣م، ص٤٩-٤٩.

<sup>[</sup>٣] انظر: العسقلاني، ابن حجر: فتح الباري بشرح صحيح البخَّاري، لا ط، لا م، دار الفكر الإسلاميّ الحديث، ٢٠٠٠م، ج٨، ص٥٧١؛ السيوطي، جلال الدين عبدر الحمن بن أبي بكر: الدرّ المنثور في التفسير المأثور، لا ط، لا م، دار الفكر، لا ت، ج٦، ص٤١٦.

<sup>[</sup>٤] انظر: العسقلاني، فتح الباري بشرح صحيح البخَّاري، م.س، ص٥٧١.



ج. في ما يتعلق من دعوى أنّ في القرآن الكريم آيات هي من أقوال الصحابة؛ كما تقدم:

والمراد بنزولها كذلك: أنّ هذا التفسير لكلمة: «الأمّة»، بكلمة «الأمّة»، قد نزل من عند الله سبحانه. حتى ليصح أن نضع هذه بدل تلك، على سبيل التفسير، لا لتصبح هذه هي القرآن المنزَل!... أو فقل: إنّ كلمة «الأمّة» هكذا نزلت، مرادًا بها هذا المعنى، وهو «الأمّة»، دون سواه...".

• أما في ما يتعلق بشبهة تأليف آية من كلام أبي بكر فقد زعموا أن قوله

<sup>[</sup>١] سورة آل عمران، الآية ١١٠.

<sup>[</sup>٢] سورة آل عمران، الآية ١١٠.

<sup>[</sup>٣] انظر: مرتضى، جعفر: مختصر مفيد أسئلة وأجوبة في الدين والعقيدة، ط١، لا م، المركز الإسلاميّ للدراسات، المجموعة السابعة، ٢٠٠٢م، السؤال رقم ٣٩٤.

# القرآن الكريم في الدراسات الاستسژاقية



تعالى: ﴿ وَمَا مُحَمَّدُ إِلَا رَسُولُ قَدْ خَلَتُ مِن قَبْلِهِ ٱلرُّسُلُ ... ﴾ الله على من كلام أبي بكر ردّ بها على عمر عندما أنكر وفاة الرسول ...

إنّ مجرد تلاوة أبي بكر لهذه الآية في رده على عمر، وتهدئة الناس لا يعني مطلقًا، أنها من كلام أبي بكر وقد تفوه بها، أو قالها، وذلك من جهتين: الأولى: أن جميع الصحابة، ومنهم أبو بكر يحفظونها، ويعلمون أنّها من القرآن، وأنها كلام الله تعالى، وترتيبها في سورة آل عمران، ونزلت قبل وفاة الرسول على بضع سنين.

الثانية: أنّ الكثير الكثير من الصحابة يعلمون سبب نزولها، ومكان، وتاريخ نزولها. وقد ورد في الروايات أن الآية: قد نزلت في غزوة أحد، عتابًا من الله تعالى على الصحابة، لفرارهم من القتال. حيث إنّه عندما أصيب المسلمون في غزوة أُحُد، وكسرت رباعية الرسول وشجّ وجهه، وشاع بين المقاتلين أنّ رسول الله قد قُتل ألا.

أمًّا بالنسبة للآية المنسوبة إلى عمر فقد حملها علماء العامة على أنها من باب الاقتراح على رسول الله حيث قال عمر للنبي الله يا رسول الله لو اتخذنا من مقام إبراهيم مصلى فنزل قول الله تعالى: ﴿ وَالْمَخْذُواْ مِن مَقَامِ إِبْرَهِعَمَ مَنْ مَقَامِ إِبْرَهِعَمَ مَنْ مَقَامِ إِبْرَهِعَمَ الله تعالى: ﴿ وَالْمَخْذُواْ مِن مَقَامِ إِبْرَهِعَمَ مَنْ مَنَا لِللهِ الله تعالى: ﴿ وَالْمَخْذُواْ مِن مَقَامِ إِبْرَهِعَمَ اللهِ مَنْ الله تعالى: ﴿ وَالْمَخْذُ وَاللهِ عَلَى اللهِ وقد ورد في كتاب الإتقان في علوم القرآن للسيوطي، في النوع العاشر: في ما نزل من القرآن على السان بعض الصحابة. قال السيوطي فيه: «هو في الحقيقة نوع من أسباب النزول، والأصل في موافقات عمر، وقد أفردها بالتصنيف جماعة» أودوا لذلك السيوطي نفسه في كتابه «قطف الثمر في موافقات عمر» وذكر الفرق بين سبب النزول والموافقة أنّ الموافقة ما نزل من القرآن لقول وذكر الفرق بين سبب النزول والموافقة أنّ الموافقة ما نزل من القرآن لقول

<sup>[</sup>١] سورة آل عمران، الآية ١٤٤.

<sup>[7]</sup> انظر: الطبرسي، مجمع البيان في تفسير القرآن، ط١، بيروت، مؤسِّسة الأعلمي، ١٩٩٥م، ج٣، ص٥٥٠-٥٦٠.

<sup>[</sup>٣] سورة البقرة، الآية ١٢٥.

<sup>[</sup>٤] السيوطي، جلال الدين: الإتقان في علوم القرآن، ضبطه وصحَّحه وخرَّج آياته: محمَّد سالم هاشم، ط٢، لا م، منشورات ذوي القربى، ١٣٨٧هـق، ط٢، لا م، منشورات ذوي



الصحابي بينما سبب النزول بيان لما قال أو فعل أو سأل الصحابي ١٠٠١.

#### ثانيًا: شبهة النقيصة في القرآن الكريم والردّ عليها:

ذهب بعض المستشرقين واستنادًا منهم إلى بعض الشواهد التاريخيّة واعتمادًا على بعض الروايات الضعيفة والموضوعة إلى القول بوجود نقصٍ في القرآن الحالي. وقد تمسَّكوا لإثبات هذا النوع من التحريف بمجموعة من الشُبهات نذكر منها:

### 1. وجود سورتي الخلع والحفد في مصحف «أبي بن كعب»:

زعموا أنّ القرآن نقص منه بعض السور مستدلين على ذلك بكتابة بعض الصحابة كأبي بن كعب بعض السور ولم تكتب في القرآن الحالي ويقصدون بذلك سورتي الخلع والحفدالا.

وهذا نص سورة الخلع المزعومة: «اَللّهُمّ انا نَسْتَعِيْنُك وَنَسْتَغْفِرُكَ ونُتْني عَلَيْكَ الْخَيْرَ ولا نَكْفُرُك ونَخْلَعُ ونَــتْرُكُ مَنْ يَفْجُرُك».

وهذا نص سورة الحفد المزعومة: «اَللَّهُمَّ إِيَّاكَ نَعْبُدُ ولَكَ نُصَلِّي ونَسْجُدُ وَإِلَيْكَ نَسْعَى ونَحْفِدُ نَرْجُو رَحْمَتَكْ ونَحْشَى عَذَابَكَ اَلْجَد أَن عَذَابَكَ بالكُفَّار مُلْحِقٌ».

لم يقبل علماء العامة هذه الدعوى واعتبر بعضهم أن ما نُسب إلى بعض الصحابة لم يُنسب بعنوان أنهما من القرآن، بل قد يكونا من القنوت في الصلاة، وعلماء الإمامية أيضًا رفضوا ذلك أيضًا فكون سورتي الخلع والحفد من القرآن أمر مرفوض بالإجماع.

ومن أسباب ذلك الرفض:

 ١. عدم ملائمة مضمون هاتين السورتين وانسجامه مع ألفاظ القرآن الكريم ومعانيه، فالركاكة واضحة عليهما ولا يصح نسبتهما إلى أدباء العرب وشعرائهم، فكيف بالقرآن الكريم المعجز في بلاغته وفصاحته.

<sup>[</sup>۱] انظر: السيوطي، جلال الدين: قطف الثمر في موافقات عمر، شرح وتعليق: علي أسعد رباجي، لا ط، بيروت، دار الكتب العلميَّة، لا ت، ص٩٠.

<sup>[</sup>۲] انظر: نولدكه، تاريخ القرآن، م.س، ج٢، ص٢٦٦-٢٦٨؛ وانظر: جولدتسيهر، مذاهب التفسير الإسلاميّ، م.س، ص٢.

### القرآن الكريم في الدراسات الاستسثرا قيةً



7. إنّ في بعض الروايات التي روت هاتين السورتين المزعومتين، قد يفهم منها أنهما من أدعية الصلاة؛ أي من القنوت الما

ومن أسباب عد ملائمة السورتين المزعومتين لأسلوب القرآن الكريم نذكر الآتي:

- ـ الملاحظات المتعلقة بكلمة «اللهم» التي أفتتحت بها سورتي «الحفد والخلع»:
- لا تفتتح السور القرآنيّة بمناداة الله تعالى، بل بمناداة البشر: «يا أيها الناس»، «يا أيها الذين آمنوا»، «يا أيها المُـنَّمِّل».
- لم تأتِ كلمة «اللهم» في أيّ سورة إلا وسبقتها كلمة تدلّ على «القول» لفظًا أو معنيً.
  - لم يرِد بعد النداء بكلمة «اللهم» في القرآن أي ضمير، أو «أن» الناسخة.
  - ـ بعض الكلمات والصيغ المستعملة لم ترد ولو مرّة واحدة في القرآن الكريم:
    - لا بوجد في القرآن كله الفعل: «نُصَلِّي».
- لا وجود لفعل «يحفد» في القرآن في أي زمن من الأزمان أو أيّ صيغة من الصيغ. الموجود كلمة «حَفَدَة» وهم أبناء الأبناء، وهذا شيء مختلف عما نحن فيه.
- ليس في القرآن كلّه كلمة «خَلْع» التي تدور عليها السورة المدَّعاة وعُنْوِنَتْ بها، بل ليس فيه من ذات المادة إلا فعل الأمر: «اخلع»: ﴿ إِنِّ أَنَا رَبُّكَ فَأَخْلَعُ نَعْلَيْكَ إِلَوَادِ ٱلْمُقَدِّسِ طُوَى ﴾ [٣].
- لا يتقدَّم حرف الجر على الفعل الدال على الصلاة: «ولَكَ نُصَلِّي»، بل

<sup>[1]</sup> انظر: البلاغي، محمَّد جواد: آلاء الرحمن في تفسير القرآن، لا ط، بيروت، دار إحياء التراث العربي، لا ت، ج١، ص٢٣-٢٤.

<sup>[7]</sup> انظر: سورة آل عمران، الآية ٢٦؛ سورة المائدة، الآية ١١٤؛ سورة الأنفال، الآية ٣٣؛ سورة يونس، الآية ١٠؛ سورة الزمر، الآية ٤٦.

<sup>[</sup>٣] سورة طه، الآبة ١٢.



المشاهد أنّه إذا كان هناك حرف جر فإنّه يأتي بعد الفعل، أو تُذْكَر الصلاة مطلقة دون حرف حر أصلًا [1].

• كلمة «عذاب» قد تكررت في القرآن المجيد بضع مئات من المرات: نكرةً ومعرَّفةً بـ«أل» ومضافةً، فلم يتصادف أن جاءت مضافة إلى «كاف الخطاب» قط كما هو وَضْعها هنا. ولم يتفق أيضًا أن اقترنت الاستعانة بالاستغفار في القرآن قط كما هو الأمر في الجملة التي نحن أمامها: «نستعينك ونستغفرك».. وهناك ملاحظات أخرى أعرضنا عن ذكرها خشية الإطالة.

#### ٢. سورتي النورين والولاية:

أشار نولدكه إلى وجود هاتين السورتين عند الشيعة في كتاب تاريخ القرآن نقلًا عن كتاب «دبستان مذاهب» الله عن كتاب

غولدتسيهر ذكر هذا الأمر بشيء من التفصيل يقول: «وهم في الحق لا يأتون بالأجزاء الناقصة من النص، وبدلًا من ذلك جاءوا بسور ناقصة بالكلية من القرآن العثماني، أخفتها الجماعة التي كلّفها عثمان بكتابته، عن سوء نية، في زعمهم، إذ هي تشتمل على تمجيد لعليّ، وقد نشر جارسان دي تاسي Garcin de Tassy ومرزا كاظم بك، لأول مرّة، في المجلة الآسيوية (Journal Asiatique) (١٨٤٢)، صورة من هذه السور المتداولة في دوائر الشيعة.

وحديثًا وجدت في مكتبة بانكيبور (بالهند) نسخة من القرآن تشتمل، فضلًا عن هذه السورة، على سورة «النورين» (٤١ آية)، وسورة أخرى شيعية أيضًا (ذات سبع آيات)، وهي سورة الولاية، أي الموالاة لعليّ والأمّّة، كما تشتمل على تفسيرات مذهبية كثيرة في بقية السور المشتركة".

وكل هذه الزيادات الشيعية نشرها كلير تسدال W. st. Clair Tisdall باللغة الإنحليزية $^{\text{\tiny IM}}$ .

<sup>[</sup>۱] انظر: سورة القيامة، الآية ٣١؛ سورة الأعلى، الآية ١٥؛ سورة العلق، الآية ١٠؛ سورة التوبة، الآية ٨٤، سورة النساء، الآية ١٠٠؛ سورة الأحزاب، الآية ٥٦؛ سورة التوبة، الآية ١٠٣؛ سورة الكوثر، الآية ٢.

<sup>[</sup>۲] انظر: نولدکه، تاریخ القرآن، م.س، ص۱٤٤.

<sup>[7]</sup> انظر: تسدال، كلير: "إضافات الشيعة إلى القرآن"، مجلَّة العالم المسلم، المجلَّد ٣، العدد ٣، ١٩١٣م، ص٢٢١-٢٤١.

### القرآن الكريم في الدراسات الاستسژا قيةً



وذلك يدل على استمرار افتراض الشيعة حصول نقص غير قليل في نصّ القرآن العثماني بالنسبة إلى المصحف الأصلى الصحيح ال

ومما جاء في سورة النورين: بسم الله الرحمن الرحيم \* يا أيها الذين آمَنوا آمِنوا بالنورين أنزلناهما يتلوان عليكم آياتي ويحذرانكم عذاب يوم عظيم. \* نوران بعضهما من بعض وأنا لسميع عليم. \* إن الذين يعرفون بعهد الله ورسوله في آيات لهم جنات نعيم \* والذين كفروا من بعدما آمنوا بنقضهم ميثاقهم وما عاهدهم الرسول عليه يقذفونه في الجحيم... إلى آخر السورة المزعومة. وادّعوا أنّ عدد آيات هذه السورة ٢٤ أو٤٦ آية.

ومما جاء في سورة الولاية: بسم الله الرحمن الرحيم \* يا أيها الذين آمنوا آمنوا بالنبيّ والولي اللذين بعثناهما يهديانكم إلى صراط مستقيم \* نبي وولي بعضهما من بعض وأنا العليم الخبير \* إن الذين يوفون بعهد الله لهم جنات النعيم \* والذين إذا تليت عليهم آياتنا كانوا بآياتنا مكذبين \*...

#### ردّ الشيعة على السورتين المزعومتين:

لا يعتقد أيّ من الشيعة أن هذه السور مشمولة في القرآن، ولكنْ ادُّعِيَ أنّها بالفعل جزء أصيل من القرآن وأدرجوها في نسختهم من القرآن (في ما أطلق عليه اسم القرآن الشيعي). ومع ذلك، فإنّ الشيعة يرفضون ذلك باعتباره اتهامات لا أساس لها تهدف إلى اتهام الشيعة بالاعتقاد بفساد القرآن، ولا يوجد شيء اسمه القرآن الشيعي!

ولا تحتوي أيّ نسخة من القرآن الكريم على هاتين السورتين وليس هناك ذكر لهما في أي من المخطوطات القديمة من القرآن والحديث. ويقال إنّ مؤلّف النص كان فارسيًا وفقًا لبعض الأكادميين أله.

ويعتقد الأكاديميون الغربيون، مثل فون جرونيبوم، أنّ النص هو تزوير واضح،

<sup>[</sup>۱] انظر: جولدتسيهر، مذاهب التفسير الإسلاميّ، م.س، ص٢٩٤-٢٩٥.

<sup>[7]</sup> الكشميري، محسن بن حسن الفاني: دبستان المذاهب، لا ط، لا م، جامعة أوكسفورد، ١٨٠٩م، ص٥٣٣-٥٣٣، ص١٤٢.



على الرغم من أن الكثير منهم اعتبروا أن إدخال النصين هم من عمل الزرادشتيين وليس الشيعة الله الشيعة المالية الم

ولا يوجد أي ذكر لهاتين السورتين المزعوتين في أي من مصادر الإمامية؛ كالكتب الأربعة، أو الكتب القديمة؛ ككتاب سُليم بن قيس، أو غيرها من المصادر.

وإن مصدر المستشرقين ومرجعهم، وكذلك الآخرين حول سورتي النورين والولاية، ليس سوى كتاب «دبستان مذاهب»، ونسخة من القرآن يقال إنها مكتوبة في القرن السابع عشر الميلادي، ولم يقدّم أحد أي مصدر ومستند آخر لهما. وقد يضاف أيضًا فصل الخطاب للمحدّث النورى، وتذكرة الأمّة لمحمد باقر اللاهيجي.

والظاهر أنّ المصدر الأساس لسورة النورين أو سورة الولاية ليس سوى كتاب «دبستان مذاهب» والذي يعود إلى القرن الحادي عشر الهجري، وتذكرة الأمّة الذي جاء بعد حوالي القرن منه استقى منه هذه الفكرة، أمّا النسخة المجهولة التي عثر عليها في بلاد الهند في القرن السابع عشر الميلادي، وادعى كلير تسدال بأنّ هذه السورة موجودة فيها، فثمة احتمال قوي عندما نلاحظ تاريخ كتابة هذه النسخة أن تكون مأخوذة من كتاب «دبستان مذاهب» نفسه أيضًا، وبالتالي فقبل هذا الكتاب ليس ثمة مصدر أو مستند يرجع إليه في ما يخصّ سورة النورين. أمّا سورة الولاية، فلم يعثر عليها إلا في تلك النسخة المجهولة من القرآن في القرن السابع عشر الميلادي. وعليه، فلا يوجد أي أثر عن هاتين السورتين في أي مصدر من مصادر الشيعة على الإطلاق كما أشرنا الله الشيعة على الإطلاق كما أشرنا الله الله الشيعة على الإطلاق كما أشرنا الله الشيعة على الإطلاق كما أشرنا الله المناس المستعد المستعد المسلم المناس الم

أما كتاب دبستان المذاهب الذي هو المصدر الأساس لسورة النورين المزعومة فهو» كتاب فارسي في المذاهب والملل المختلفة، وهو مجهول المؤلف. الكتاب عرض للمذاهب الدينيّة المنتشرة في الهند في القرن الحادي عشر الهجري/ السابع عشر الميلادي وفي ختامه درس عن الفلاسفة المشائين وأتباع الأفلاطونية المحدثة الله الميلادي وفي ختامه درس عن الفلاسفة المشائين وأتباع الأفلاطونية المحدثة اللهجري وفي ختامه درس عن الفلاسفة المشائين وأتباع الأفلاطونية المحدثة اللهجري السابع

<sup>[</sup>۱] "مذكرة لدراسة القرآن الشيعيّ"، مجلَّة الدراسات السامية، ١٩٩١م، ص٢٨٢.

<sup>[</sup>۲] انظر: المحمَّديّ، فتح الله: سلامة القرآن من التحريف وتفنيد الافتراءات على الشيعة الإماميَّة، لا ط، لا م، لا ن، لا ت، ص٣٨٩-٢٠٤.

<sup>[</sup>٣] انظر: طرابيشي، معجم الفلاسفة، م.س، ص٦٤٦-٦٤٢.

## القرآن الكريم في الدراسات الاستسثرا قيةً



اكتشفه وليم جونز - حسب قول بدوي- سنة ١٧٨٧م''ا.

أما كتاب تذكرة الأئمة فقد عده بعض الباحثين اشتباهًا من كتب العلامة المجلسي وذلك لوجود تشابه بين اسم كتاب للمجلسي وهو «تذكرة الأئمة» والكتاب المذكور، وكون المؤلف معاصر للعلامة المجلسي. ولكن الصحيح أن الكتاب هو لمحمد باقر اللاهيجي. وقال الشيخ آغا بزرگ الطهراني عن كتاب «تذكرة الأئمة»: «(تذكرة الأئمة) في تواريخ الأئمة المعصومين عليهم السلام من ولادتهم ووفياتهم وبيان سائر حالاتهم وما يتعلق بذلك، للمولى محمّد باقر بن محمّد تقي اللاهيجي، فارسي... فرغ من تأليفه في (١٠٨٥) حكى شيخنا في الفيض القدسي، تصريح صاحب الرياض بأنّ مؤلفه كان معاصرًا للعلاّمة المجلسي مشاركًا معه في الاسم واسم الأب وكان مائلًا إلى التصوف، ومع هذا التصريح من صاحب الرياض وهو تلميذ العلاّمة المجلسي وخرّيت الصناعة فتكون نسبة الكتاب إلى المجلسي توهم منشؤه الاشتراك الإسمى...» أنا.

وبالنتيجة: السورة فكرة وهمية اخترعها بعض المستشرقين أو غيرهم ونسبوها إلى الشيعة أو إلى ما يسمونه «القرآن الشيعي السري» أم مع أنّه حتى «المحدّث النوري» في كتابه «فصل الخطاب» قال عن السورة المزعومة: «لم أجد لها أثرًا في كتب الشيعة».

### ٢. اختلاف مصحف الإمام على مع باقي المصاحف:

ينقل (جولدتسيهر) في كتابه (مذاهب التفسير الإسلاميّ) بعض الروايات التي تدلُّ على أنّ لدى العلويِّين قرآنًا مدوِّنًا بحسب ترتيب نزوله، وأنّ هذا القرآن قد كتبه علي على بعد وفاة النبيِّ مراعيًا فيه ترتيب النزول، وهذا الترتيب مخالفٌ للترتيب العثماني. وهذا القرآن يشتمل على سبعة أجزاء الم

واعتبر نولدكه أنّ الإمامية يؤمنون بالمصحف الحالي أي «المصحف الذي جمعه عثمان» بشكل مؤقت وأنّ المصحف الحقيقي يظهر عند ظهور الإمام المهدي المصحف الحقيقي المصحف العقيقي المصحف العقيق العقيق المصحف العقيق العقيق المصحف العقيق العقيق العقيق العقيق العقيق العقيق المصحف العقيق العق العقيق العقيق العقيق العقيق العقيق العقيق العقيق العقيق العقيق

<sup>[</sup>۱] انظر: بدوي، موسوعة المستشرقين، م.س، ص٢٠٩.

<sup>[</sup>۲] الطهراني، الذريعة إلى تصانيف الشيعة، م.س، ج٤، ص٢٦.

<sup>[</sup>٣] لمزيدٍ من الاطَّلاع على موضوع القرآن الشيعيّ، انظر: ناجي، عبد الجبَّار: الإمام علّي وإشكاليَّة جمع القرآن ودراسات المستشرقيّن، ط١، لبنان، الرافدين، ٢٠١٧م، الفصل الرابع: المستشرقون وإشكاليَّة (قرآن الشيعة)، ص١٤٥-١٧٩.

<sup>[</sup>٤] انظر: معرفت، صيانة القرآن من التحريف، م.س، ص٢٩٦-٢٩٧.

<sup>[0]</sup> انظر: نولدکه، تفسیر القرآن، م.س، ج۲، ص۳۲۳.



لا بد من الإشارة إلى أنّ كلام نولدكه متداخل مع كلام جولدتسيهر عن مصحف على على الله على الله على المحابة.

ولكن الصحيح أن أوجه الاختلاف بين مصحف أمير المؤمنين ومصاحف الصحابه؛ كمصحف أبي بن كعب، ومصحف ابن مسعود، وغيرهما، قد تكون في أمور أخرى لا تؤدّى إلى تحريف القرآن الكريم بالزيادة والنقيصة:

الطختلاف في الترتيب والتأليف، وذهب إليه جماعة، يقول العلامة الطباطبائي: «إن جمعه القرآن وحمله إليهم وعرضه عليهم لا يدل على مخالفة ما جمعه لما جمعوه في شيء من الحقائق الدينية الأصلية أوالفرعية، إلا أن يكون في شيء من ترتيب السور أو الآيات من السور التي نزل نجومًا، بحيث لا يرجع إلى مخالفة في بعض الحقائق الدينية. ولو كان كذلك لعارضهم بالاحتجاج ودافع فيه ولم يقنع بمجرد إعراضهم عمّا جمعه واستغنائهم عنه، كما روي عنه في موارد شتّى، ولم ينقل عنه في ما روي من احتجاجاته أنه قرأ في أمر ولايته ولا غيرها آية أو سورة تدلّ على ذلك، وجبهم على إسقاطها أو تحريفها "ا».

7. الاختلاف بالزيادة والنقصان من جهة الأحاديث القدسيّة، بأن يكون مصحف الإمام عليه مشتملًا عليها، ومصحفهم خاليًا عنها، كما ذهب إليه شيخ المحدّثين الصدوق الله المحدّثين الصدوق الله المحدّثين الصدوق الله عليها المحدّثين المحدّثي

٣. الاختلاف بالزيادة والنقصان من جهة التأويل والتفسير، بأن يكون مصحفه على مشتملًا على تأويل الآيات وتفسيرها، والمصحف الموجود خال عن ذلك، كما ذهب إلى ذلك جماعة ألله .

<sup>[</sup>١] الطباطبائيِّ، الميزان في تفسير القرآن، م.س، ج١٢، ص١١٩.

<sup>[7]</sup> انظر: الصدوق، محمَّد بن علّي بن بابويه القمِّي: الاعتقادات في دين الإماميَّة، تحقيق: عصام عبد السيِّد، ط٢، لا م، دار المفيد، ١٤١٤هـــق، ص٨٦.

<sup>[</sup>٣] انظر: المفيد، محمَّد بن محمَّد بن النعمان العكبريّ البغداديّ: أوائل المقالات في المذاهب والمختارات، ط١، طهران، مؤسسة مطالعات اسلامى، دانشگاه تهران، ١٤١٦هـق؛ الفيض الكاشانيّ، محمَّد محسن: التفسير الصافي، ط٢، قم المقدَّسة، مؤسَّسة الهادي؛ طهران، مكتبة الصدر، ١٤١٦هـق، ج١، ص٤١؛ الفيض الكاشانيّ، محمَّد محسن: علم اليقين، تحقيق: محسن بيدارفر، ط١، قم المقدَّسة، انتشارات بيدار، ١٤٧٨هـق، ص٣٠١؛ الخوقيّ، البيان في تفسير القرآن، م.س، ص١٩٧.

# المبحث الرابع على المبحث الرابع

ترجمة القرآن الكريم (دراسة نقدية)





من أبرز جهود المستشرقين في مجال الدراسات القرآنية عنايتهم الخاصة بترجمة القرآن الكريم إلى أمهات اللغات العالمية، وقد جاءت على نحوين:

### ترجمة كلّية: لكلّ القرآن الكريم:

- ففي أوروبا تمت أول ترجمة للقرآن بين عامي (١١٤١م ـ ١١٤٣م)، إلى اللغة اللاتينية بتوجيه وبطلب من الأب: (بيتروس فينيرا بيليس) (بطرس المبجل).
  - ونشر المستشرق الإيطالي (أريفاين) أول ترجمة من القرآن إلى الإيطالية.
- ثم ترجم القرآن إلى اللغة الألمانية من قبل (شنيجر النور مبرجي) (عام ١٦٦٦م)، وأعقبت ذلك ترجمة إلى الفرنسية بقلم (سيور دوريز) (باريس ١٦٤٧م).
- وفي إيطاليا يبدو أنّ الأب (دومينيك جرمانوس) (١٥٨٨م ـ ١٦٧٠م) قام بأول ترجمة للقرآن إلى اللاتينية.
- وقد قام جورج سيل (١٦٩٧م ـ ١٧٣٦م) بترجمة القرآن إلى اللغة الإنجليزية.
- وصدرت الترجمة الروسية للقرآن في عام (۱۷۷٦م) بـ (سنت بطرسبرج) (لينينجراد) بينما نجد أن أول ترجمة علمية إلى الروسية قام بها (سابلوكوف) (عام ۱۸۷۸م)، ثم توالت ترجمة القرآن ترجمة كلية إلى لغات عدّة.

#### ترجمة جزئية: لبعض سوره:

• ترجم القرآن جزئيًا كازيميرسكي البولوني (١٨٠٨م ـ ١٨٨٧م) إلى الفرنسية،

### القرآن الكريم في الدراسات الاستسژاقيةً



- وترجم فصول عدّة من القرآن إلى الإسبانية المستشرق السويدي سترستين،
- ونقل المستشرق الدانهاركي (بول ـ Bull) أجزاء عدّة من القرآن إلى الدانهاركية [١].

# المطلب الأوّل: معنى الترجمة ومشروعيّتها: أولًا: تعريف الترجمة:

التَّرْجَمَة أو النَّقْل هي عملية تحويل نص أصلي مكتوب (ويسمى النص المصدرم) ن اللغة المصدر إلى نص مكتوب (النص الهدف) في اللغة الأخرى. فتعد الترجمة نقل للحضارة والثقافة والفكراً.

وهي بعبارة أوضح نقل الكلام أو النص من لغته الأصلية التي كُتب بها إلى لغة أخرى مع الإلتزام بنقل الكلمات بطريقة صحيحة لتتشابه مع معانيها الأصلية حتى لا يؤدي إلى تغيير في معنى النص الأصلى.

والترجمة في الأساس ليست مجرد نقل كل كلمة بما يقابلها في اللغة الهدف ولكن نقل لقواعد اللغة التي توصل المعلومة ونقل للمعلومة ذاتها ونقل لفكر الكاتب وثقافته وأسلوبه أيضًا.

#### ثانيًا: أقسام الترجمة ومشروعيّتها:

إنّ البحث في ترجمة القرآن إلى اللغات الأخرى تارة يكون عن إمكانية الترجمة؛ أي هل ترجمة القرآن ممكنة أصلًا؟ وهذا مرتبط بتحرير معنى الترجمة المراد في هذه الأبحاث، وأخرى يكون البحث عن المشروعية والجواز أي هل تجوز (شرعًا)

<sup>[</sup>۱] انظر: الصغير، المستشرقون والدراسات القرآنيَّة، م.س، ص٦٣-٦٩.

<sup>[</sup>۲] انظر: مندي، جيريمي: مدخل إلى دراسات الترجمة نظريَّات وتطبيقات، ترجمة: هشام على جواد، لا ط، لا م، لا ن، ٢٠١٠م، ص١٨.



ترجمة القرآن الكريم؟ وهذا السؤال يُسأل عادة بعد حسم إمكانية الترجمة، ونعتقد أنّه لا حاجة للخوض في بحث إمكانية الترجمة لأنّ ترجمة القرآن كما سيظهر هي مرتبة من مراتب تفسير القرآن، وتفسير القرآن مع إحراز الشروط العلميّة، والمنهجية جائز بل مطلوب أيضًا.

وفي البداية نعرض أقسام الترجمة، ثم نبين بعد ذلك مشروعية ترجمة القرآن الكريم.

### ١. أقسام الترجمة:

ولكي تتضح الإجابة سواء عن إمكانية الترجمة أم مشروعيتها لا بد من الالتفات إلى أقسام الترجمة، فالترجمة على ما هو المعروف تقسم إلى قسمين:

أ. الترجمة الحرفية: وهي نقل ألفاظ من لغة إلى لغة أخرى بحيث تقابل
 اللفظة مثلها من غير إخلال بترتيب الكلام المترجم.

وقد عرفها بعض الباحثين بأنها: «نقل ألفاظ من لغة إلى نظائرها من اللغات الأخرى بحيث يكون النظم موافقًا للنظم، والترتيب موافقًا للترتيب» فالترجمة الحرفية هي عملية محاكاة للأصل وهي تشبه وضع المرادف مكان مرادفه أو ذكر المقابل للفظ من اللغة الأخرى، وهذا غير ممكن في اللغة العربيّة لعدم وجود لغة مشابه لها في سعتها وأساليبها البلاغية فكل هذه الأمور تختص بها اللغة العربيّة دون غيرها ويقل نظيرها في اللغات الأخرى، فإذا تربعمة حرفية فيلزم منه تغيير المعنى.

ب. الترجمة التفسيرية أو المعنوية: وهي أن ينقل مضمون الكلام إلى لغة أخرى من غير التزام بنظم الألفاظ وترتيبها أو عدد الكلمات المترجم إليها. ففي الترجمة التفسيرية لا نراعي المحاكاة بين الأصل واللغة المنقولة لها، بل يعمد المترجم إلى المعنى الذي يدل عليه تركيب الأصل فيفهمه بالدقة في

<sup>[</sup>۱] القطان، مناع: مباحث في علوم القرآن، ط٨، لا م، مؤسَّسة الرسالة، لا ت، ص٣١٣.

# القرآن الكريم في الدراسات الاستسژاقية



المرحلة الأولى، ثم يصبه بقالب آخر باللغة الأخرى يؤدي المعنى الموجود في الأصل، ولا يتوقف عند كل مفردة ويستبدلها بلفظ مساوي لها وهذا هو الفرق الأساس بينها وبين الترجمة الحرفية.

ويمكن تعريفها بأنها: بيان معنى الكلام بلغة أخرى من غير تقيد بترتيب الأصل أو مراعاة لنظمه[١].

#### ج. الفروق بين الترجمة التفسيرية والتفسير:

الترجمة تفسيرية سميت بذلك لأنّ حسن تصوير المعاني والأغراض فيها جعلها تشبه التفسير وما هي بتفسير، فما هو الفرق بين الأمرين؟

فالتفسير لغة: تفعيل مشتق من جذر (فسر) التي تعني الإبانة، والفصل، والإيضاح، وكشف المغطّى، وإظهار المعنى المعقول أ، وقد ورد لفظ التفسير مرة واحدة في قوله تعالى: ﴿ وَلَا يَأْتُونَكَ مِ مَثَلٍ إِلَّا جِئْنَاكَ بِالْحَقِّ وَأَحْسَنَ تَفْسِيرًا ﴾ أ، أي: بيانًا وكشفًا التفسير اصطلاحًا فله تعاريف متعددة منها: «هو بيان معانى الآيات القرآنيّة والكشف عن مقاصدها ومداليلها» أ.

والترجمة تختلف عن التفسير في النقاط الآتية:

- الاهتمام بالكلية والأداة التعبيرية في الترجمة دون التفسير.
- الترجمة لا تكون إلا نقلًا لمعنى الألفاظ من لغة إلى أخرى في حين أن التفسير يكون كذلك ويكون تعبيرًا عن المعنى بألفاظ أخرى في نفس اللغة.
- إنّ صيغة الترجمة استقلالية يراعى فيها الاستغناء بها عن أصلها وحلولها

<sup>[</sup>١] القطان، مباحث في علوم القرآن، م.س، ص٣١٣.

<sup>[</sup>۲] الأصفهائي، الراغب: مفردات غريب القرآن، ط٢، لا م، دفتر نشر كتاب، ١٤٠٤هــق، مادَّة (فسر)، ص٣٨٠.

<sup>[</sup>٣] سورة الفرقان، الآية ٣٣.

<sup>(</sup>٤] الطبرسي، مجمع البيان في تفسير القرآن، م.س، جV، صY9.

<sup>[0]</sup> الطباطبائي، الميزان في تفسير القرآن، م.س، ج١، ص٤.



محله، بينما التفسير قائم أبدًا على الارتباط بأصله، فبالتفسير لا يمكن قطع التراكيب بعضها عن بعض.

- الترجمة لا يجوز فيها الاستطراد أما التفسير فيجوز بل قد يجب فيه الاستطراد.
- الترجمة تتضمن عرفًا دعوى الوفاء بجميع معاني الأصل ومقاصده، بينما التفسير قائم على كمال الإيضاح سواء أكان بطريق إجمالي أو تفصيلي متناولًا كافة المعاني والمقاصد أو مقتصرًا على بعضها دون الآخر!!. وهناك فوارق أخرى للتفسير والترجمة وما ذكر يكفى لبيان الفرق بينهما.

### ٢. حُكم ترجمة القرآن الكريم:

قبل بيان الحكم الشرعي للترجمة، نعطي مثالًا للفرق بين الترجمة الحرفية والترجمة التفسيرية، فلو أراد المترجم أن يترجم قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَجْعَلُ يَدَكَ مَغُلُولَةً إِلَى عُنُقِكَ وَلَا نَبْسُطُهَا كُلَّ ٱلْبَسَطِ فَنَقَعُدَ مَلُومًا مَّحَسُورًا لَه الله.

فالمترجم ترجمة حرفية يأتي بكلام من لغة الترجمة يدل على النهي عن ربط اليد في العنق وعن مدها غاية المد مع مراعاة ترتيب الأصل ونظامه ولكن هذا التعبير الجديد يخرج في أسلوب ما يرمي إليه الأصل من النهي عن التقتير والتبذير بل قد يستنكر المترجم لهم ويقول: ما باله ينهى عن ربط اليد بالعنق وعن مدها غاية المد.

أما إذا أردت ترجمة تفسيرية فإنك بعد أن تفهم المراد وهو النهي عن التقتير والتبذير في أبشع صورة منفردة تعمد إلى هذه الترجمة فتأتي بعبارة تدل على هذا النهي المراد في نفوس المترجَم لهم أكبر الأثر وأوفاه في استبشاع التقتير والتبذير بدون رعاية في نظمه وترتيبه اللفظي الله المنافقي المنافقي المنافق ا

<sup>[</sup>١] انظر: البوطي، محمَّد سعيد رمضان: من روائع القرآن تأمُّلات علميَّة وأدبيَّة في كتاب الله عزَّ وجلّ، ط٤، بيروت، مؤسَّسة الرسالة، ١٤٢٠هــق، ص٢٧٦.

<sup>[7]</sup> سورة الإسراء، الآية ٢٩.

<sup>[</sup>٣] انظر: الزرقائي، محمَّد عبد العظيم: مناهل العرفان في علوم القرآن، تحقيق: فوَاز أحمد زمرلي، ط١، بيروت، دار الكتاب

## القرآن الكريم في الدراسات الاستىثراقية 🗼



#### أ. الترجمة الحرفية:

لا بد من الالتفات إلى نقطة جوهرية عقدية مهمة في مبحث الترجمة الحرفية للقرآن وهي أننا نعتقد بوصفنا مسلمين أنّ القرآن وحي إلهي فهو ليس كأيّ نص آخر ولا يشبه أي كتاب آخر، فالقرآن بلفظه ومعناه نزل على قلب النبيّ ، والقرآن: حسب تعريفه المشهور بين الباحثين في علوم القرآن- هو الوحي الإلهي المنزل على خاتم الأنبياء محمد بن عبد الله لفظًا ومعنى وأسلوبًا والمكتوب في المصاحف والمنقول عنه بالتواتر. وبناء على هذا التعريف فإنّ أي ترجمة للقرآن هي نقل لمضمون القرآن وبيانه وتوضيحه بلغة أخرى، لأنّ القرآن بلفظه ومعناه معجز.

فـ«لا يجد المرء أدنى شبهة في حرمة ترجمة القرآن ترجمة حرفية فالقرآن هو كلام الله المنزل على رسوله المعجز بألفاظه ومعانيه المتعبد بتلاوته، ولا يقول أحد أن الكلمة المترجمة هي نفسها كلام الله. فإنّ الله لم يتكلم إلا بما نتلوه بالعربيّة ولن يتأتى الإعجاز بالترجمة لأنّ الإعجاز خاص باللغة العربيّة»[1].

ومِكن صياغة دليل على استحالة الترجمة الحرفية على الشكل الآتي:

ترجمة القرآن بهذا المعنى تستلزم المحال وكل ما يستلزم المحال محال.

#### بيان الملازمة:

الترجمة بهذا المعنى تقتضى نقل كل الأساليب البلاغية (وهي وجه إعجاز القرآن).

وكل نقل بهذا المعنى (أي نقل كلّ الأساليب البلاغية) يقتضي الإتيان بمثل للقرآن، والإتيان بمثل القرآن ممتنع.

فالترجمة الحرفية للقرآن ممتنعة (أي مستحيلة).

وجه الاستحالة مرتبطة بعوامل كثيرة منها: ترتيب الجملة في اللغة العربيّة، الخصائص التعبيرية للغة، ففي العربيّة هناك الحقيقة والمجاز، والتشبيه والاستعارة

العربيّ، ١٩٩٥م، ص١١٢.

<sup>[</sup>١] القطان، مباحث في علوم القرآن، م.س، ص٣١٤.



والكنايات، واللغة العربيّة من أوسع اللغات استعمالًا للأساليب البيانية وعلم البديع، ولا يقابلها شيء في اللغات الأخرى.

#### ب. الترجمة التفسيرية:

أما الترجمة التفسيرية أو المعنوية: فهي ممكنة لأنها لون من تفسير القرآن الكريم، فكما يفسر القرآن باللغة العربيّة لبيان معانيه، وشرح الغامض، وتفصيل المجمل، فكذلك تفسيره بأي لغة أخرى ممكن؛ لنقل المعاني وتوضيحها بلغة أخرى، فأن المترجم عندئذ هو فهم المترجم للمراد بالآية حسب طاقته البشرية المراد المترجم عندئذ هو فهم المترجم المراد بالآية حسب طاقته البشرية المراد المترجم عندئذ هو فهم المترجم المراد بالآية حسب طاقته البشرية المتربة المراد بالآية حسب طاقته البشرية المتربة ا

ولكي يتضح حكم الترجمة التفسيرية للقرآن لا بد من التمييز بين المعاني الأصلية للقرآن والمعاني الثانوية، فللقرآن نوعان من المعاني: معان أصلية ومعان ثانوية.

المعاني الأصلية: هي التي يستوي في فهمها كل من عرف مدلولات الألفاظ المفردة وعرف وجوه تراكيبها معرفة إجمالية.

المعاني الثانوية: هي خواص النظم التي يرتفع بها شأن الكلام وبها كان القرآن معجزًاً..

إنّ ترجمة المعاني الثانوية أمر غير ميسور أصلًا لأنها مرتبطة بالإعجاز البياني للقرآن، والمعاني الأصلية فقط هي التي يمكن نقلها إلى اللغات الأخرى.

يقول الشاطبي: «إنّ ترجمة القرآن على الوجه الأول ممكن ومن جهته صح تفسير القرآن وبيان معانيه للعامة ومن ليس لهم فهمٌ يقوى على تحصيل معانيه ومع هذا فإن ترجمة المعاني الأصلية لا تخلو من فساد فإن اللفظ الواحد قد يكون له معنيان أو أكثر فيضع المترجم لفظًا يدل على معنى واحد حيث لا يجد لفظًا يشاكل اللفظ العربي في ضمان تلك المعاني. وقد يستعمل القرآن اللفظ في معنى مجازي فيأتي المترجم بلفظ يرادف اللفظ العربي في

<sup>[</sup>۱] انظر: الزرقانيِّ، مناهل العرفان في علوم القرآن، م.س، ج٢، ص١١٤-١٢٢.

<sup>[7]</sup> انظر: القطان، مباحث في علوم القرآن،م.س، ص٣١٤.

### القرآن الكريم في الدراسات الاستسژا قيةً



معناه الحقيقي ولهذا وقعت أخطاء في ترجمة معاني القرآن» ال

والترجمة التفسيرية للمعانى الأصلية للقرآن الكريم جائزة بشروط نذكر منها:

- ١. معرفة المترجم لأوضاع اللغتين لغة الأصل ولغة الترجمة.
  - ٢. معرفته لأساليبهما وخصائصهما.
- ٣. وفاء الترجمة بجميع معانى الأصل ومقاصده على وجه مطمئن.
- أن تكون صيغة الترجمة مستقلة عن الأصل بحيث يمكن أن يستغنى بها
   عنه بأن تحل محله كأن لا أصل هناك ولا فرعاا.

### ثَالثًا: ترجمة القرآن الكريم في رأي علماء الإمامية:

يقول السيد الخوي تَعَنَّ : لقد بعث الله نبيه لهداية الناس فعزّزه بالقرآن، وفيه كل ما يسعدهم ويرقى بهم إلى مراتب الكمال، وهذا لطف من الله لا يختص بقوم دون آخر بل يعم البشر عامة، وقد شاءت حكمته البالغة أن ينزل قرآنه العظيم على نبيه بلسان قومه، مع أن تعاليمه عامة، وهدايته شاملة، ولذلك فمن الواجب أن يفهم القرآن كل أحد ليهتدي به.

ولا شكّ أن ترجمته ممّا يعين على ذلك، ولكنه لا بد وأن تتوفر في الترجمة براعة وإحاطة كاملة باللغة التي ينقل منها القرآن إلى غيرها، لأن الترجمة مهما كانت متقنة لا تفي عزايا البلاغة التي امتاز بها القرآن، بل ويجري ذلك في كل كلام إذ لا يؤمن أن تنتهي الترجمة إلى عكس ما يريد الأصل.

ولا بد -إذن- في ترجمة القرآن من فهمه، وينحصر فهمه في أمور ثلاثة:

- ١. الظهور اللفظى الذي تفهمه العرب الفصحى.
  - ٢. حكم العقل الفطري السليم.

<sup>[</sup>١] انظر: القطان، مباحث في علوم القرآن،م.س، ص٣١٥.

<sup>[</sup>۲] انظر: الزرقانّي، مناهل العرفان في علوم القرآن، م.س، ج٢، ص١١٣.



### ٣. ما جاء من المعصوم في تفسيره.

وعلى هذا تتطلب إحاطة المترجم بكل ذلك لينقل منها معنى القرآن إلى لغة أخرى.

وأما الآراء الشخصية التي يطلقها بعض المفسرين في تفاسيرهم، لم تكن على ضوء تلك الموازين فهي من التفسير بالرأي، وساقطة عن الاعتبار، وليس للمترجم أن يتكل عليها في ترجمته.

وإذا روعي في الترجمة كل ذلك فمن الراجح أن تنقل حقائق القرآن ومفاهيمه إلى كل قوم بلغتهم، لأنها نزلت للناس كافة، ولا ينبغي أن تحجب ذلك عنهم لغة القرآن ما دامت تعاليمه وحقائقه لهم جميعًا...

ومع مراعاة الضوابط السابقة يجوز لنا ترجمة معاني القرآن إلى لغة أخرى أما الألفاظ بدقتها مع الأسلوب الإعجازي للقرآن فترجمة هذه الأمور غير ممكنة أصلًا كما تقدم، ولذا فقهاء الإمامية يعتبرون ترجمة القرآن ليست القرآن الكريم نفسه، فلا يمكن الاحتجاج بترجمة القرآن بنحو الإعجاز لناقلها لأن إعجاز القرآن النظمي والبلاغي بلغته الأم لا بغيره من اللغات بل حتى بترجمته إلى المعنى العربي الدارج لا يكون معجزًا إلا بألفاظه التي نزل بها حصرًا.

يقول الشيخ الأعظم الأنصاري تَتَسُّ: «لأن ترجمة القرآن لا يصدق عليه القرآن، ولا يجعل منه المقصود الأصلي من القرآن وهو نظمه المعجز، بخلاف ترجمة الذكر؛ الذي لو لم يصدق عليه خصوص الذكر المأثور، لكن يحصل منه المقصود الأصلي منه...» الله المناهدة الأصلي منه المناهدة الأصلي منه المناهدة ا

ويقول آقا ضياء الدين العراقي: «(و) كيف كان (لا يجزئ) في الصلاة (الترجمة) أي ترجمة القرآن، لعدم صدق القراءة التي هي عبارة عن ذكر ألفاظ القرآن بقصد حكاية كلامه تعالى، كما هو الشأن في قراءة عبارة شخص أو شعر أو غيره» أمّا

<sup>[</sup>١] الخوئي: البيان في تفسير القرآن، م.س، ص٥٠٥.

<sup>[</sup>۲] الأنصاري، مرتضى: كتاب الصلاة، تحقيق: لجنة تحقيق تراث الشيخ الأعظم، ط١، لا م، نشر المؤتمر العالميّ بمناسبة الذكرى المئويّة الثانية لميلاد الشيخ الأنصاري، ١٤١٥هـــق، ج١، ص٥٨٣.

<sup>[</sup>٣] العراقي، ضياء الدين: شرح تبصرة المتعلِّمين، تحقيق: محمَّد الحسّون، ط١، قم المقدَّسة، مؤسَّسة النشر الإسلاميّ التابعة

# القرآن الكريم في الدراسات الاستسژاقيةً



جواز الترجمة فيرى علماء الإمامية جواز ذلك، بل رجحانه.

ويقول المحقق الطهراني في الذريعة: «نعم يمكن ترجمة خصوص ظواهر آيات الأحكام والآداب والقصص وأمثالها من القرآن بلغة أخرى وإن فات بالترجمة جميع المزايا التي بها عجزت الأنس والجن عن الإتيان بآية واحدة مثله ومع ذلك تعد عند أهل العرف هذه الترجمة كسوة ثانية لمعاني تلك الألفاظ الآلهية فينبغي أن يراعى في كتاب الترجمة جميع الشؤون والاحترامات العرفية التي لأصله ويحترز عن هتكه وتوهينه بمجرد تلك الإضافة وأما سائر الأحكام الثابتة في شرع الإسلام، من حرمة المس من غير طهر، وحرمة التنجيس، ووجوب إزالة النجاسة عنه، ووجوب القراءة به في الصلاة، ووجوب الانصات لها، وغير ذلك فإنما يلحق جميعها لنفس تلك الآيات والسور العربية وهي خاصة بها بعينها، وأما ترجمتها بلغة أخرى فلا يترتب عليها شيء من تلك الآثار مطلقًا وإن طابقتها حرفًا بحرف، بلغة أخرى فلا يترتب عليها شيء من تلك الآثار مطلقًا وإن طابقتها حرفًا بحرف، إذ لا يخرج كتاب الترجمة عن كونه تأليف البشر نظير كتب التفاسير الفارسية والهندية التي هي ترجمة وزيادة شروح وبيانات، وقد ترجم القرآن بكثير من اللغات قديهًا وحديثًا» السلاعات قديهًا وحديثًا» السلاع التعرف المؤلية والمناه اللغات قديهًا وحديثًا» السلاعة وزيادة شروح وبيانات، وقد ترجم القرآن بكثير من اللغات قديهًا وحديثًا» السلاع والمناه الشروع وبيانات، وقد ترجم القرآن بكثير من اللغات قديهًا وحديثًا» السلاء والمؤلي المؤلية والمؤلية والمؤل

ويقول الشيخ محمد جواد مغنية: «وتسأل: هل تجوز ترجمة القرآن إلى اللغات الأجنبية؟ ومع الجواز هل تجري أحكام القرآن على ترجمته فلا يمسها إلا المطهرون؟ الجواب: لا شبهة ولا ريب في جواز ترجمة القرآن إلى كل اللغات، بل ورجحانها أيضًا لأنّ القرآن هو رسالة اللَّه والإسلام إلى الإنسانية كلها، والترجمة عامل أساسي على بث هذه الرسالة الإلهية المحمدية وانتشاره...» ألا

#### وبالنتيجة:

هناك فرق بين ترجمة نفس القرآن الكريم إلى لغة أخرى فهذا أمر غير ممكن أصلًا، وبين ترجمة معاني القرآن أي تفسير القرآن فهذا أمر ممكن بل واجب علينا

لجماعة المدرِّسين، ١٤١٤هـق، ج٢، ص١٦.

<sup>[1]</sup> الطهراني، الذريعة إلى تصانيف الشيعة، م.س، ج٤، ص١٢٤.

<sup>[7]</sup> مغنيّة، محمَّد جواد: التفسير الكاشف، ط٣، بيروت، دار العلم للملايين، ١٩٨١م، ج٦، ص٤٠٩.



من باب تبليغ الإسلام إلى غير العرب وبلغاتهم الخاصة، بالإضافة إلى أن علمنا بوجود تحريفات متعمدة أو غير متعمدة في ترجمات القرآن الكريم إلى اللغات الأخرى قد يوجب علينا القيام بهذه المهمة؛ وهي ترجمة القرآن.

### المطلب الثاني: تاريخ ترجمات المستشرقين لمعاني القرآن وأهدافها:

تُرجم القرآن أولًا إلى اللغات: الفارسية، والسريانية واللاتينية. فقد نقل السرخسي عن أبي حنيفة أن الفرس كتبوا إلى سلمان رضي الله عنه أن يكتب لهم الفاتحة بالفارسية فكانوا يقرؤن ذلك في الصلاة حتى لانت ألسنتهم للعربية السائدة الفارسية فكانوا يقرؤن ذلك في الصلاة حتى لانت ألسنتهم للعربية السائدة المسائدة السنتهم العربية السائدة المسائدة السنتهم العربية المسائدة المسا

وترجمت آيات من القرآن قام بها مترجمون غير مسلمين وبخاصة من القساوسة السريان؛ حيث تضم مكتبة مانشستر البريطانية، والمتحف البريطاني في لندن مجموعة من المخطوطات باللغة السريانية يرجع تاريخها إلى عهد هشام بن عبد الملك. ويقول الفيكونت دوطرازي أن في دراسته عن القرآن إنه اطلع على ترجمة سريانية للقرآن كاملة، ويتوقع طرازي أن الذي ترجم هذه النسخة القديمة هو باسيل مطران الرها في حدود سنة ١١٤٥ م أنا.

وفي أوروبا، رعى «بطرس المبجل» الله رئيس دير كلوني cluny الشهير أولَ ترجمة القرآن الكريم إلى اللاتينية، فقد عهد بهذه الترجمة إلى العالم الإنجليزي robert

<sup>[1]</sup> السرخسي، محمَّد بن أحمد: المبسوط، ط١، بيروت، دار المعرفة، ١٩٨٦م، ج١، ص٣٧.

<sup>[</sup>۲] الفيكونت فيليب دي طَرَازي: علاَمة لبنائي من طائفة كنيسة السريان الكاثوليك من أصولٍ سوريَّة حلبيَّة. مؤسَّس دار الكتب الوطنيَّة في لبنان، وأمين دار الآثار في بيروت، وعضو المجمع العلميّ العربيّ في دمشق. ولد في ۲۸ أيَّار من عام ١٨٦٥م و توفي في ٧ آب من عام ١٩٥٦م في عاليه-لبنان. له مؤلَّفات عدَّة، منها: خزائن الكتب العربيَّة في الخافقين (أربع مجلدات)؛ اللغة العربيَّة في أوروبا ثروتها ومكانته؛ عصر العرب الذهبيّ؛ عصر السريان الذهبيّ؛ بحث علميّ تاريخيّ في القرآن؛ وغيرهم الكثير. (للاطَّلاع أكثر، انظر: ar.wikipedia.org).

<sup>[</sup>٣] أبو ليلة، القرآن من المنظور الاستشراقيّ، م.س، ص٣٨٣.

<sup>[</sup>٤] بطرس المبجَّل أو بطرس المحرّم أوبطرس المكرَّم أو بطرس المُوقَّر (باللاتينيَّة: Petrus Venerabilis، بالفرنسيَّة: Petrus Venerabilis، بالفرنسيَّة: Petrus Venerabilis، بالفرنسيَّة: المُوبق فرنسيّ، رئيس دير كلوني في جنوب فرنسا. شكَّل بطرس فريق ترجمة لنقل أعمال من العربيَّة إلى اللاتينيَّة، من أهمّ ما ترجمه هذا الفريق القرآن، وتعتبر أوَّل ترجمة غربيَّة للقرآن. (انظر: بدوي، موسوعة المستشرقين، م.س، ص١١٠-١١١).

# القرآن الكريم في الدراسات الاستسژاقيّة



ketton بمساعدة الألماني «هرمانوس» وراهب إسباني آخر مجهول الاسم، وقد استغرقت هذه الترجمة ثلاث سنوات من ١١٤١م إلى ١١٣٤ مالاً.

فاللغة اللاتينية هي اللغة الأولى التي ترجم إليها القرآن الكريم، ويبدو أن الترجمة اللاتينية التي صار لها رواج في اللغات الأوروبية هي ترجمة دير كلوني. وقد ترجمت نسخة كلوني إلى اللغات الإيطالية والألمانية والهولندية والفرنسية والإنجليزية والروسية. والمهم أن نعلم أن حركة ترجمة القرآن الكريم من قبل المستشرقين عرفت مدارس متخصّصة عنيت بالموضوع أشهرها وأهمها: المدرسة الإسبانية والمدرسة الألمانية والمدرسة الإنجليزية.

وعندما نقوم باستقراء لبعض الترجمات سنجد أن أهداف وأغراض المترجمين تختلف بحسب توجهاتهم الدينيّة والفكرية، ومكن تقسيم هذه الأغراض إلى نوعين من المحاولات:

 محاولات منصفة، قام بها مستشرقون أمثال: آرثر ج. آربري<sup>™</sup>، كان غرضهم الأساس هو إيصال رسالة القرآن الكريم وتوضيحها لمن لا يتقن اللغة العربية.

٢. محاولات غير منصفة، قام بها أناس حاقدون على الدين الإسلاميّ، وكان غرض بعضهم هو طمس معالم الدين الإسلاميّ الصافية والتشكيك في رسالة الإسلام.

<sup>[</sup>١] الحاجّ، نقد الخطاب الاستشراقيّ، م.س، ج١، ص٢٥٨.

<sup>[7]</sup> آربري، آرثر جون (Arthur John Arberry) (۱۹۰۵-۱۹۰۹)؛ مستشرق بريطاني اختصّ في التصوّف والأدب الفارسي. في التصوّف والأدب الفارسي. في أوائل الخمسينيّات أراد آربري إصدار ترجمة جديدة للقرآن، فأصدر أوَّلًا ترجمة لمختارات من بعض آيات القرآن مع مقدِّمة طويلة، وصدر ذلك بعنوان: «The Holy Koran» أيْ (القرآن بعنوان: «The Koran آلترجمة المفسّرة للقرآن بعنوان: «The Koran Interpreted» أيْ (القرآن مفسِّرًا). له مؤلِّفات عدَّة، منها: تحقيق كتاب «التعرُّف إلى أهل التصوُّف» للكلاباذي (القاهرة ۱۹۳۶م)؛ تفسير القرآن الكريم (الإصدار الأوَّل ۱۹۵۵م)؛ «خمسون قصيدة لحافظ الشيرازي» مع ترجمة إلى الإنكليزيَّة؛ «صفحات من كتاب اللمع»؛ ترجمة «زنبقة سينا» لمحمَّد إقبال؛ ترجمة مسرحيَّة «مجنون ليلي» لأحمد شوقي.



يقول يوهان فوك أفي تأريخه للدراسات العربيّة في أوروبا: «ولقد كانت فكرة التبشير هي الدافع الحقيقي خلف انشغال الكنيسة بترجمة القرآن واللغة العربية، فكلما تلاشى الأمل في تحقيق نصر نهائي بقوة السلاح، بدا واضحًا أن احتلال البقاع المقدسة لم يؤدِّ إلى ثني المسلمين عن دينهم، بقدر ما أدى إلى عكس ذلك، وهو تأثُّر المقاتلين الصليبين بحضارة المسلمين وتقاليدهم ومعيشتهم في حلبات الفكر» ألى المقاتلين الصليبين بحضارة المسلمين وتقاليدهم ومعيشتهم في حلبات الفكر» ألى المقاتلين الصليبين بحضارة المسلمين وتقاليدهم ومعيشتهم في حلبات الفكر» ألى المقاتلين الصليبين بحضارة المسلمين وتقاليدهم ومعيشتهم في حلبات الفكر» ألى المقاتلين الصليبين بحضارة المسلمين وتقاليدهم ومعيشتهم في حلبات الفكر» المقاتلين الصليبين بعضارة المسلمين وتقاليدهم ومعيشتهم في حلبات الفكر» المقاتلين المسلمين وتقاليدهم ومعيشتهم في حلبات الفكر» المسلمين وتقاليدهم ومعيشتهم ولينا والمسلمين وتقاليدهم ومعيشتهم ولينا والمسلمين ولينا والمسلمين وتقاليدهم ولينا والمسلمين ولينا والمسل

ويضيف أنّ: «هذه الفكرة التي أدّت إلى ترجمة القرآن قد شهدت توسعًا من خلال تنقلات الوعاظ الدينيين لطائفتي الدومنيكان والفرنسيسكان» ال

ويقول جورج سيل في مقدمة ترجمته للقرآن: إنّ الهدف منها هو تسليح النصارى البروتستانت في حربهم التنصيريّة ضد الإسلام والمسلمين، لأنهم وحدهم قادرون على مهاجمة القرآن بنجاح، وأن العناية الإلهية قد ادَّخَرَتْ لهم مجد إسقاطه الله المعالية الإلهية القرآن بنجاح، وأن العناية الإلهية قد ادَّخَرَتْ لهم مجد إسقاطه المعالية الإلهية القرآن بنجاح، وأن العناية الإلهية قد ادَّخَرَتْ الهم مجد إسقاطه المعالية الإلهية القرآن بنجاح، وأن العناية الإلهية قد ادَّخَرَتْ الهم مجد إسقاطه المعالية المعا

وقد حاول جملة من الباحثين تنويع وتقسيم الأهداف التي كانت وراء ترجمة هؤلاء للقرآن الكريم من أهداف دينية، علمية، اقتصادية، سياسية، استعمارية، وغير ذلك، ولكن يمكن إرجاع أهدافهم التي وضعوها للترجمة إلى هدفين أساسيين؛ هما:

### أولًا: البحث العلمي والتقني للترجمة:

لم يخلو ميدان ترجمة القرآن من بعض المترجمين المنصفين نسبيًا؛ أمثال: Arberry. J Arthur آرثر ج. آربري، وقد أطلق عليها عنوان:

القرآن مترجمًا. وفي مقدمة كتابه دافع آربري The Koran Interpreted أي القرآن الكريم وفصاحته وقوة عبارته وجمال أسلوبه ضد افتراءات المستشرقين، ومن أبرزهم Thomas Carlyle، إذ وصمه بالوحشية لعدم تذوقه لبلاغة القرآن

<sup>[</sup>۱] يوهان فك (Johann Wilhelm Fück) (معتشرق ألمانيّ. من آثاره: «العربيَّة: دراسات في اللغة واللهجات واللهجات والأساليب» - نقله إلى العربيَّة: عبد الحليم النجَّار، وكذلك ترجمه رمضان عبد التوَّاب سنة ١٩٨٠م. (انظر: الزركلي، الأعلام، م.س، ج٣، ص٢٨٤).

<sup>[</sup>۲] فوك، يوهان: تاريخ حركة الاستشراق، م.س، ص١٦-١٧.

<sup>[</sup>۳] م.ن، ص۲۲.

<sup>[</sup>٤] غراب، أحمد عبد الحميد: رؤية إسلاميَّة للاستشراق، لا ط، لندن، المنتدى الإسلاميّ، ١٤١١هـ.ق، ص٣٥.

# القرآن الكريم في الدراسات الاستشراقية



وعدم فهمه لنصوصه، ورغم أن آربري لا يؤمن بأنّ القرآن كلام الله تعالى بل هو عمل قوة خارقة

Supernatural Power إلا أنه يثبت بطلان زعم المستشرقين أمثال مارجليوث Gibb من أنّ القرآن هو كلام محمد Margoliouth

فالاستفادة من تراث المسلمين -بوصفه عملًا علميًّا- كان من ضمن الأهداف الرئيسة لبعض المستشرقين عندما أقدموا على جمع تراث المسلمين، ومن بينها الكلام المعجز القرآن الكريم.

# ثانيًا: التشويه والتضليل والتشكيك بهدف تضعيف الإسلام ونصرة اليهودية والنصرانية ودول الاستعمار:

إنّ الغالبية العظمى من هؤلاء هم حاقدون على الإسلام ومتعصبون لأفكارهم الدينيّة أمثال: Wherry, George Sale, Rodwell, and Palmer القسّيس وهيري، وجورج سيل، وروديل، وبامر وغيرهم وليس مستغربًا أن يكون عنوان أول ترجمة إنجليزية للقرآن المنقولة عن الترجمة الفرنسية هو: Mahomet of Alcoran أي قرآن محمد للكاتب الإنجليزي Alexander Ross ألكزندر روس وغيرهم ولبيان مدى حقد هؤلاء وتعمدهم تويشه الحقيقة نذكر أنموذجًا على ذلك:

| ترجمة روديل(Rodwell)          | ترجمة آرثر ج. آربري                    |  |  |
|-------------------------------|----------------------------------------|--|--|
| ترجم: and slay the victims أي | ترجمة قوله تعالى: ﴿ فَصَلِّ لِرَبِّكَ  |  |  |
| (أقتل الضحايا)1.              | so pray unto thy Lord :وَانْحَرْ﴾ إلى: |  |  |
|                               | and sacrifice وهي ترجمة صحيحة.         |  |  |

وقد ذكر الباحثون أمثلة كثيرة من واقع ترجمات المستشرقين المحرّفة، ومن ذلك ما ذكره صالح البنداق من وجوه التشويه وهي كالآتي:

#### ١. القيام بالترجمة الحرّة كما يراه المترجم وتحاشى الترجمة العلميّة للقرآن

<sup>[</sup>۱] انظر: ساب، هيثم بن عبد العزيز: دراسة لترجمة معاني القرآن الكريم إلى الإنكليزيَّة للمستشرق الإنكليزيِّ آرثر ج. آربري، لا ط، لا م، لا ن، لا ت، ص٢-٨.

<sup>[</sup>۲] ساب، دراسة لترجمة معاني القرآن الكريم إلى الإنكليزيَّة للمستشرق الإنكليزيِّ آرثر ج. آربري، م.س، ص١١.



كما تقتضيه آياته وألفاظه.

٢. التقديم والتأخير والحذف والإضافة.

٣. إزاحة الآيات القرآنيّة من مكانها التوقيفي لتضليل القارئ وإبعاده عن الإحاطة بحقيقة النص القرآني ١١٠.

يقول محمد رشيد رضا صاحب تفسير المنار بأنّ: «ترجمات القرآن التي يعتمد عليها علماء الإفرنج في فهم القرآن كلها قاصرة عن أداء معانيه التي تؤديها عباراته العليا وأسلوبه المعجز للبشر»[1].

فالترجمة اللاتينية الأولى للقرآن (ترجمة بطرس الموقر) التي قمت عام 1187 م اضطلعت بتقديم مضمون الفكرة فقط، ولم تكترث بأسلوب الأصل العربي وصياغته، وقام الدافع التنصيري حائلًا أمام الوفاء بتحقيق هذا الغرض $^{11}$ .

وقد كانت هذه الترجمة مشوّهة الأصل الذي نبعت منها الترجمات الأخرى؛ فمنها نبعت الترجمة الإيطالية الأولى التي أشرف عليها أريفابيني عام ١٥٤٧ م، وفي سنة ١٦١٦ م ترجم سالمون شفايجر إلى الألمانية عن الإيطالية، وعن الألمانية إلى الهولندية في سنة ١٦٤١م الأ.

وعن هذه الترجمة اللاتينية الأولى وضع الحاخام اليهودي يعقوب بن إسرائيل أول ترجمة بالعبريّة عام 1778م $^{\scriptscriptstyle [0]}$ .

### ثالثًا: الإضافة على النص القرآنيّ:

لم يكتفِ هؤلاء بتشويه النص القرآني بل قاموا بوضع إضافات خاصة من عندهم

<sup>[</sup>۱] انظر: البنداق، محمَّد صالح: المستشرقون وترجمة القرآن الكريم، ط٢، بيروت، دار الآفاق الجديدة، ١٤٠٣هــق/١٩٨٣م، ص٩٧.

<sup>[</sup>۲] رضا، الوحى المحمَّديّ، م.س، ص٢٤.

<sup>[</sup>٣] انظر: فوك، تاريخ حركة الاستشراق، م.س، ص١١.

<sup>[</sup>٤] انظر: م.ن، ص١٨.

<sup>[0]</sup> انظر: البنداق، المستشرقون وترجمة القرآن الكريم، م.س، ص٩٦.

### القرآن الكريم في الدراسات الاستشراقية



أو من نصوص التوارة، تقول إحدى الباحثات عن ترجمات القرآن إلى الفرنسية: «رجعت إلى خمس وعشرين ترجمة للقرآن بالفرنسية، فوجدتها كلها محرَّفة، وتضيف نصوصًا من التوارة إلى آيات القرآن الكريم دون الإشارة إلى ذلك» ال

### رابعًا: التصرّف في سور القرآن بالتقديم والتأخير:

وممن قام بهذا الفعل المستشرق رودويل، في الطبعة الأولى من ترجمته عام ١٣٠٤م ١٣٠٤م، فقد رتّب السور على ترتيب زمني حسب نزولها فبدأ بسورة العلق واختتم بسورة المائدة وزعم أن هذا الترتيب التاريخي يعطي صورة صحيحة واضحة لسيرة الرسول العقلية والتطورات الجارية في النظريات القرآنيّة. أمّا في توزيع السور على تواريخ نزولها فقد كان اعتماده على بحث نولدكه (Nöldeke) في كتابه: (تاريخ القرآن) (Geschichte des Qurans)

#### خامسًا: ضمّ إضافات جديدة:

أضاف بعض المترجمين بجانب القرآن مقدمات وملاحق محرفة لكلام الله، وهي عبارة عن مقدمات تفسيرية وملاحق شارحة، لا لمضمون النص المترجَم، بل مناقشات ضد أصالة القرآن، وسخرية من محتواه.

وهكذا فقد تضمنت الترجمة اللاتينية الأولى (ترجمة بطرس الموقر) التي قام بها الراهب الإنجليزي روبرت الرتيني، والراهب الألماني هرمان الدالماني، عددًا من المقدمات والملاحق سميت بمجموعة (دير كلوني)، وهي المقدمات والملاحق سميت بمجموعة (دير كلوني)، وهي المقدمات والملاحق سميت بمجموعة (دير كلوني)، وهي المقدمات والملاحق سميت المقدمات والملاحق سميت المقدمات والملاحق سميت المقدمات والملاحق سميت بمجموعة (دير كلوني)، وهي المقدمات والملاحق سميت المقدمات والملاحق سميت المقدمات والملاحق المقدمات والملاحق المقدمات والملاحق الملاحق الملاحق

- ١. خطاب بطرس إلى بيرنهارد (القديس برنار دى كليوفر).
- ٢. مجموعة مختصرة من الوثائق الشيطانية المضادة للطائفة الإسلاميّة الكافرة.

<sup>[</sup>۱] عبد المحسن، عبد الراضي: الغارة التنصيريَّة على أصالة القرآن الكريم، لا ط، لا م، مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف، لا ت، ج١، ص٤٩.

<sup>[</sup>۲] انظر: فوك، تاريخ حركة الاستشراق، م.س، ص١٧.



- ٣. مقدمة روبرت الرتيني.
- ٤. (تعاليم محمد) لهرمان الدالماني.
- ٥. (أمة محمد ونشوزها) لهرمان الدالماني.
- ٦. تاريخ المسلمين (أخبار المسلمين المعيبة المضحكة).

والترجمة اللاتينية التي قام بها الراهب الإيطالي لودوفيجومرّتشي ١٦٩٨م موافقة البابا انوسنت الحادي عشر، جاءت الترجمة في قسمين:

يشتمل القسّم الأول على النص العربي للقرآن مع ترجمته اللاتينية وحواشي جزئية للرد على بعض المواضع، ويشتمل القسّم الثاني على كتاب: (الرائد إلى الرد على القرآن)<sup>[1]</sup>.

أما ترجمة جورج سيل الإنجليزية التي ظهرت في لندن عام ١٧٣٤م وأعيد طبعها أكثر من ثلاثين مرة، فقد تضمنت مقدمة جدلية ضد القرآن وصفت في أدبيات التنصير بأنها قيِّمة وأنها أفضل وصف موضوعي للإسلام  $\Box$ .

### المطلب الثالث: مناهج ترجمات المستشرقين للقرآن وأساليبهم:

إنّ ترجمات المستشرقين لمعاني القرآن الكريم - في غالبها- ترجمات غير أمينة، ولا يمكن أن تعبر عن المعاني الحقيقيّة للقرآن، بل تشوّه معانيه وتحرّفها؛ لأنها تنطلق من اعتقاد أساس راسخ عند هؤلاء المترجمين، وهو رفض حقيقة أن القرآن منزّل من عند الله، والادعاء أنه تأليف النبيّ محمد الكريم مليء بالعبارات المثيرة عن القدامي، أو قلّدهم، والعمل على إبراز أنّ القرآن الكريم مليء بالعبارات المثيرة للسخرية أو الغموض، وأنّه لا يتضمن أيّ تشريع يذكر، ومن طرائقهم في تمرير هذا

<sup>[</sup>۱] انظر: بدوي، موسوعة المستشرقين، م.س، ص٣٠٣.

<sup>[</sup>٢] انظر: غراب، رؤية إسلاميَّة للاستشراق، م.س، ص٣٥-٣٦.

# القرآن الكريم في الدراسات الاستسثراقيةً



الكذب والبهتان: اختيارهم لعبارات معينة، واستخدامهم الهوامش والتعليقات في آخر الصفحات، إضافة إلى المقدمات التي يكتبونها، والتي تعطي لهم المساحة الكافية للتزييف.

يقول موريس بوكاي «وإذا أمعنت النظر في طرائق المستشرقين لترجمة القرآن، علمت أنّه من غير الممكن أن تحصل على واحدة يُطْمَان إليها بين ترجماتهم» الله على المكن أن تحصل على واحدة المائية المائية

أما القواعد المنهجية والأساليب التي أتبعها المستشرقون وقادت إلى هذه النتائج السيئة والكارثية في بعض الأحيان في ترجمة القرآن يمكن تلخيصها في الآتي:

### أولًا: الترجمة الحرفيّة:

اعتمد المستشرقون في ترجمة القرآن على النص وليس المعنى، ونلحظ هذه القاعدة من خلال عناوين بعض الترجمات، بل بعض المستشرقين صرحوا بذلك في مقدمات ترجماتهم.

يقول جاك بيرك في مقدمة ترجمته: «تعمقت من خلال دراساتي المتواصلة والمستمرة بحيث أكون في مستوى ترجمة النص، ولكي لا يحدث أي تقصير في النص الفرنسي الذي يتوخى تقديم القرآن الكريم بكل أبعاده اللغوية والروحية إلى لغة أخرى» الأرباد الكريم بكل أبعاده العوية والروحية إلى لغة أخرى» القرآن الكريم بكل أبعاده اللغوية والروحية اللي لغة أخرى المرباد الكريم بكل أبعاده اللغوية والروحية اللي لغة أخرى المرباد الكريم بكل أبعاده اللغوية والروحية اللي لغة أخرى المرباد الكريم بكل أبعاده اللغوية والروحية المرباد الكريم بكل أبعاده اللغوية والروحية المرباد المرباد المرباد الكريم بكل أبعاده الله المرباد المربا

ومن الواضح أن اعتماد الترجمة النصيّة سيؤدي إلى نتائج خاطئة لأنه يصطدم بحقيقة وواقع القرآن الإعجازية والذي ثبت عدم إمكانية الإتيان بمثله لأهل الفصاحة والبلاغة آنذاك.

<sup>[</sup>۱] بوكاي، موريس: الأفكار الخاطئة التي ينشرها المستشرقون خلل ترجمتهم للقرآن الكريم، لا ط، لا م، لا ن، لا ت، ص١٣٩٦.

<sup>[7]</sup> اللوندي، سعيد: إشكاليَّة ترجمة القرآن الكريم، لا ط، مركز الحضارة العربيَّة للإعلام والنشر والدراسات، ٢٠٠١م، ص٩٨.

<sup>[</sup>٣] مهنا، أحمد إبراهيم: دراسة حول ترجمة القرآن الكريم، لا ط، القاهرة، مؤسَّسة دار الشعب، ١٩٧٨م، ص٣٧.



فإن عجزت العربيّة بثرائها عن المجيء بمثل حديث من القرآن فغيرها من اللغات أعجز؛ لأسباب كثيرة؛ منها:

- ١. ثراء اللغة العربيّة بالمفردات والمترادفات ممّا ليس له مثيل في باقى اللغات.
  - ٢. بنية الجملة في اللغة العربيّة تختلف عنها في اللغات الأوربية.
  - ٣. النظام اللغوي من حيث الضمائر والتذكير والتأنيث والإفراد والجمع.
    - ٤. الأساليب البلاغية، والنظام الصوتى، والتركيبات الصرفية وغير ذلك.

فإذا أضفنا خصائص اللغة القرآنيّة الإعجازية إلى خصائص اللغة العربية، فالنتيجة استحالة ترجمة النص القرآني إلى أي لغة في العالم؛ وذلك لقصور أي لغة عن استيعاب ذلك النص المعجز في بلاغته وفصاحته.

### ثَانيًا: إغفال النص العربي في الترجمة:

في بعض الأحيان نصطدم بجملة من المستشرقين قد ترجموا القرآن الكريم إلى لغاتهم أو لغات أخرى مع جهلهم باللغة العربيّة؛ كما صرح بعضهم فالترجمة تتم بواسطة أو بواسطتين أو ربما أكثر من ذلك مع أنّه من البديهي والمنطقي في علم الترجمة أن ننطلق من النص الأصلي لا من النصوص المُترجمة.

فإنّ ترجمات القرآن في المرحلة الأولى كانت ترجمة لترجمة دير كلوني أو للترجمتين الوسيطتين (ترجمة دي ريور الفرنسية، وترجمة أندريا أريفابيني الإيطالية. وفي المرحلة الثانية كانت الترجمات الاستشراقيّة للقرآن ترجمة لترجمة القسّ لودفيجوماراتشي أو وسيطتها (ترجمة جورج سيل الإنجليزية).

#### ثالثًا: إعادة ترتيب سور القرآن:

قد يكون من بديهيات قواعد الترجمة الالتزام بترتيب الكتاب الأصل، فلا يصح جعل الباب الثاني هو الباب الأول والمقدمة هي الخاتمة وهكذا، هذا في



الكتب العادية، فكيف الحال في الكتب المقدسة وللأسف هذه المسألة لم يلتزم بها المستشرقون أثناء ترجمتهم القرآن الكريم، وسلكوا اتجاهات أخرى في ترتيب المصحف أنتجت ترتيبًا مختلفًا لسور القرآن الكريم والأنماط التي اعتمدها المستشرقون في هذا المجال هي الآتية:

#### - الترتيب حسب المصحف المأثور:

التزم به بعض المستشرقين: مثل جورج سيل، وآرثر آربري.

#### - الترتيب حسب أسباب النزول:

كترجمة إدوارد بالمر، وترجمة جون رادويل، وترجمة ريتشارد بل.

#### - الترتيب التاريخي وفق مراحل الدعوة:

بدأ هذه المحاولة المستشرق الألماني تيودور نولدكه في كتابه الشهير «تاريخ القرآن» عام ١٩٠٩م، وتبعه مواطنه شيفالي في كتابه «تاريخ القرآن» عام ١٩٠٩م، يقول وقد اعتمد هذا الترتيب التاريخي ريجيس بلاشير في ترجمة عام ١٩٤٩م، يقول بلاشير في مقدمة ترجمته: «السور القرآنيّة تنقسم إلى أربع مجموعات توافق فترات رسالة محمد...» ألا.

هذه الإنماط هي المعتمدة عادة في ترتيب القرآن عند المستشرقين ولكن هناك نمط رابع شذ عن الإنماط المتقدمة وهو الترتيب الشاعري للقرآن.

فقد حاول اليهودي نجيب داود في ترجمته الإنجليزية عام ١٩٥٦م أن يضع ترتيبًا خاصًا لسور القرآن، لم يلتزم فيه بالترتيبات السابقة، واعتمد فيه على أمرين: أحدهما قصر السور وطولها، والثاني: شاعرية السور بزعمه، فبدأ ترجمته بالسورة القصيرة وتتضمن العنصر الأكثر شاعرية، ثم الأطول والأقل شاعرية. وهكذا وسوغ اعتماده هذا الترتيب رغبته في عدم صدمة القارئ

<sup>[</sup>١] انظر: بلاشير، ريجي: "مقدّمة ترجمة القرآن"، ترجمة: محمَّد العبيدي، حوليَّة كلِّيَّة الآداب، الجامعة التونسيَّة، ص٦٨. نقلاً عن: عبد المحسن، مناهج المستشرقين في ترجمات معاني القرآن الكريم دراسة تاريخيَّة نقديَّة، م.س، ص٩.



بالسور الطويلة كالبقرة والنساء، ورغبته في تهيئة القارئ تدريجيًا ١٠٠

#### رابعًا نقد قواعد الترجمة عند المستشرقين:

ونعرض هذه الملاحظات النقدية في شكل نقاط:

الطريقة المعتمدة في تغيير ترتيب النص خروج عن الموضوعية العلمية لأن ترجمة أي نص تقتضي الاعتماد عليه كما هو والالتزام بترتيبه وما قام به هؤلاء بعيد كلّ البعد عن الأمانة العلميّة.

٢. تقسيم بلاشير لسور القرآن واعتماده مراحل الدعوة أوقعه في مخالفة صريحة للقرآن حيث أوصل سوره إلى ١١٦ سورة في حين أنها ١١٤، إذ قسم سورتي العلق والمدثر إلى أربع سور وهو أمر جديد لا يعهده المسلمون ولا يتوافق مع المصحف الحالى بل حتى ما نقل عن المصاحف السابقة للصحابة.

٣. الترتيب الشاعري هو أمر مخالف حتى للمعهود من المستشرقين وهي فكرة لم يقدم صاحبها أي دليل وهي مجرد تصرف ذوقي لا يخضع لأي ضوابط علمية.

#### خامسًا: نقد وتقويم لبعض ترجمات المستشرقين:

#### ١. ترجمة بطرس المبجل. Petrus Veneabilis

الرأي السائد الذي يميل إليه أغلبُ المستشرقين أن بطرس المبجل، رئيس «دير كلوني» Clugny في جنوب فرنسا، هو الذي أمر بوضع أول ترجمة للقرآن الكريم إلى اللّغة اللاّتينية. وذلك سنة ١١٤١ م. وقد ذهب «بلاشير» إلى أن ذلك كان من تكليف المؤسسة الدينيّة الغربيّة عندما استشعرت بخطورة الزّحف الإسلاميّ في أوروبااً.

<sup>[</sup>۱] انظر: المالك، فهد: نظرات في قضيَّة ترجمة معاني القرآن الكريم، مجلَّة البيان ٢، لندن، المنتدى الإسلاميّ، العدد ٩٦، ص٣٣.

<sup>[7]</sup> انظر: بلاشير، القرآن نزوله ترجمته وتأثيره، م.س، ص١٥.

# القرآن الكريم في الدراسات الاستسثرا قيةً



كان «بطرس» Petrus Veneabilis يرى تنصير المسلمين لا إفنائهم هدفًا نهائيًا، وهو ما يستلزم دراسة دينهم ونصوصه. وهناك، أشرف بطرس على إصدار أول ترحمة لاتننة للقرآن.

إن ميزَة هذه التّرجمة أنها تستند إلى العديد من الإسرائيليات، وتعمد إلى استخراج المعاني التخمينية بدون تحليل أو فهم حقيقي للّغة العربية.

وصف المستشرقون هذه الترجمة بأنّها حرّفت كثيرًا من النصوص التي أعادت صياغتها، وبالَغَ المترجمون في الإساءة للقرآن إلى درجة أن بطرس المبجّل قدّم القرآن للعالم الغربي بطريقة بذيئة الله.

والجدير بالذّكر أن المستشرقين مدينون لهذه التّرجمة، باعتبارها المصدر الأوحد للتّرجمات الأوروبية، وكذلك لأنها الرّكيزة الأساسية والمأمونة في نظرهم للبدء بدراسات حقيقية وجديّة عن الإسلام.

«غير أنّ هذه الترجمة للقرآن بقيت في ضمن مخطوطات الدير، ولم تصدر الاّ

<sup>[</sup>۱] انظر: العالم، عمر لطفي: المستشرقون والقرآن، لا ط، لا م، مركز دراسات العالم الإسلاميّ، ٢٠٠٩م، ص١٨.

<sup>[</sup>۲] بلاشير، القرآن نزوله ترجمته وتأثيره، م.س، ص١٥.

<sup>[</sup>٣] انظر: ناجي، عبد الجبَّار: الاستشراق في التأريخ الإشكاليّات الدوافع التوجُّهات الاهتمامات، ط١، بيروت، المركز الأكادميّ للأبعاث، ٢٠١٣م، ص٢٩٢-٢٩٣.



في سنة ١٥٤٣ م، مخافة أن تعدّها بعض الدوائر عاملًا مهمًا من شأنه أن يسهّل التعريف بالإسلام، ويُقال أن هذه الترجمة قد أُتلِفت فيما بعد، ولم تسمح الكنيسة بطبع ترجمة للقرآن الكريم باللاتينية إلا في عهد البابا ألكسندر السابع (١٥٥٥ - ١٥٥٧ م)، ثم توالت بعدها الترجمات بلغات عدّة منها العبريّة» ألى

يرى المستشرق الفرنسي مكسيم رودنسون أن المحرّك وراء اهتمام بطرس الموّقر بالإسلام «هو محاربة ما كان يسميه الهرطقات المتمثلة في اليهودية والمسيحيّة وتزويد المسيحيّين بحجج سليمة لتثبيت إيمانهم، وأنّ الجدل الديني كان يستهدف مسلمين خرافيين يبادون بسهولة على الورق» الله المسلمين خرافيين يبادون بسهولة على الورق» الله المسلمين خرافيين يبادون بسهولة على الورق» المسلمين خرافيين المحرون بسهولة على الورق» المسلمين خرافيين المحرون بسهولة على الورق» المسلمين خرافيين المحرون المحر

وتتضح أهداف بطرس (المحترم)!! هذا من تأليفه كتابا سماه: «دحض العقيدة الإسلاميّة» الإسلاميّة المراس

كما أنّه في العام نفسه الذي صدرت فيه الترجمة المذكورة ألَّف كتابًا للرد على الإسلام، وصفه د. عبد الرحمن بدوي بأنّه جاء في أربعة مقالات:

الأولى في حفظ اليهود والنصارى لكتبهم، وحاول فيها بيان صحة نص الكتاب المقدس بعهديه القديم والجديد، وأنه لم يُحرَّف كما يقول القرآن.

والثانية في حياة النبيّ محمد وفي القرآن، للطعن فيهما، مقارنًا بين النبوة في المسيحيّة والإسلام.

والثالثة تحدث فيها عن خلو حياة النبيّ محمد من المعجزات.

والرابعة جاءت استمرارًا لهذه المطاعن، وحديثًا عن أصول الإسلام المبتدعة الله عن أصول الإسلام المبتدعة

٢. ترجمة لودفيكوماراكيوس أو مراتشي مستشرق إيطالي(١٦١٢ - ١٧٠٠)

<sup>[</sup>١] البنداق، المستشرقون وترجمة القرآن الكريم، م.س، ص٩٥-٩٦.

<sup>[</sup>۲] شاخت؛ بوزورث، تراث الإسلام، م.س، ج١، ص٣٩-٣٩.

<sup>[</sup>٣] جورافسكي، الإسلام والمسيحيَّة، م.س، ص٨٤.

<sup>[</sup>٤] انظر: بدوي، موسوعة المستشرقين، م.س، ص٦٨-٦٩.

## القرآن الكريم في الدراسات الاستسثرا قيةً



ترجمة مراتشي تعتبر الترجمة اللاتينية الثانية، لأنّه سبقتها ترجمة «سكالييه شرشييه» (عربي - لاتيني) (١٥٧٩م)، وترجمة «جبرائيل صهيون» الجزئية (باريس ١٦٣٠م). ولكن ترجمة مراتشي هي أشهر الترجمات اللاتينية للقرآن وهي التي اعتمد عليها جورج سيل في ترجمته الإنجليزية للقرآن.

في عام ١٦٩٨م، في مدينة بادوفا الإيطالية، نُشِرَ سفر أودع فيه «لودفيكومراتشي»، المستشرق والكاهن الكاثوليكي الإيطالي، عُصارة عمره المديد.

يحوي النص نقلًا للفظ القرآني الكامل بحروف لاتينية، مع ترجمة تفصيلية، وتعليقات وحواش مكثفة، نُقلت عن مصادر عربيّة جديدة.

وبتوجيهات من «البابا» شرع في ترجمة لاتينية جديدة للقرآن الكريم، وذلك للرد على المسلمين، وللجدل الديني. وعندما انتهى من عمله بعد أربعين سنة كان قد سطر (عدة مجلدات) وفيها كتب النص القرآني العربي، علاوة على الترجمة اللاتينية الحرفية، وفي هذه المرة رَقَّمَ الآيات، ثم أورد رأي المسلمين في شرحها، وأتبع ذلك بالنقد والرفض والهجوم الجدلي على القرآن الكريم...

مراتشي أسهب في عرض الردود والتفنيدات اللاهوتية، والتنقيب المتكلّف عن التناقضات النصية عقب كل فقرة مترجمة.

في الحقيقة، كانت الروح العدائية تكتنف نص مراتشي بأكمله من الصفحة الأولى إلى الأخيرة. ففي الأولى، نجد الكاتب يهدي عمله إلى ليوبولد الأول، الإمبراطور الروماني المقدس، قاهر العثمانيين وحامي بيضة الدين. وفي الأخيرة، يهنئ مراتشي نفسه على نجاحه في قتل محمد بنفس سيفه، كناية عن نصه المقدس.

وإذا كانت ترجمة «دير كلوني» اللاتينية الأولى هي المؤثر على الترجمات في اللغات الأوروبية خلال القرنين السادس عشر والسابع عشر، فإن ترجمة «ماراكيوس أومراتشي» الكانت المؤثر الأكبر على الترجمات في اللغات الأوروبية في القرنين الثامن

<sup>[</sup>۱] هو Ludovico Marraccio أو Ludovicus Marracius وذلك باللاتينيَّة، ولويجي مراتشي بالإيطاليَّة، ولودفيج بالألمانيَّة،



عشر، والتاسع عشر. وبقدر الفرق بين الترجمتين الأولى والثانية من الناحية الأكادية عشر، والتاسع عشر. وبقدر الفرق بين الترجمات الأوروبية المتأثرة بالأولى والترجمات الأوروبية المتأثرة بالثانية. فإذا قلنا بتفاهة ترجمة «دي ديور» فيمكن إرجاع ذلك للنبع الذي أخذت منه، وهي ترجمة «كلوني»، وإذا قيل إن ترجمة «جورج سال» أكثر أكاديمية من ترجمات «روس» و«تيلور» فهذا بديهي، «فمراكيوس» قدم له ترجمة أكثر دقة من سابقه. وهو الفرق نفسه الذي نجده في الألمانية بين ترجمة «سلمون شفايجر» عن (الكلوني) وترجمة «دافيد نريتر» عن (ماراكيوس) فَرَجْعُ الصدى يتطابق مع مصدر الصوت. الموت. الموت. الموت.

## ٣. ترجمة معاني القرآن (جورج سيل)

في عام ١٧٣٤، نشر «جورج سيل» المحامي والمستشرق الإنجليزي -الأكثر تأثرًا بفلسفة عصر النهضة، خاصة سبينوزا- ترجمته للقرآن عن اللغة العربية، وبالاستعانة بالترجمات الجادة السابقة وهي ترجمة مراتشي كما أسلفنا. ولكن يمكن تسجيل مجموعة من الملاحظات على هذه الترجمة نذكر أهمها، وهي:

- ـ استخدام مصطلحات مسيحية في الترجمة.
- \_ إدخال عبارات تفسيرية وتأويلية تستهدف تحريف المعانى.
  - ـ إسقاط ألفاظ من الأصل أو عبارات كاملة.
  - ـ إدخال عبارات إضافية ليس لها أي علاقة بالأصل.
- \_إدخاله في الترجمة تفاسير وتعليقات مبينّة على الظن أو على روايات غير صحيحة.
- ـ هذه بعض شوائب هذه الترجمة والتي هي من أشهر الترجمات الإنجليزية للقرآن الكريم، ونبين بعضًا من هذه النماذج السيئة لهذه الترجمة.

ولويس مراتشي بالفرنسيّة.

<sup>[</sup>۱] انظر: المغايرجي، حسن: "الترجمة اللاتينيّة الثانية للقسّ لودفيجو ماراكيوس (١٦١٢-١٧٠٠م)"، موقع «ترجمان القرآن» الإلكترونيّ، عبر الرابط الآتي: http://turjomanquran.com/.

# القرآن الكريم في الدراسات الاستسژاقيّة 🔻 🐟



ـ قد يسقط بعض الكلمات مثل إسقاطه لكلمة ﴿ ٱلرَّحِيمِ ﴾ في ترجمة البسملة فيكتب في ترجمته:

أ. In the Name of the Most Merciful God ومعناها «بسم الله ذي الرحمة للغاية»، ويفعل ذلك في كل مكان تقع فيها الكلمتان ﴿ ٱلرَّحُمُنِ الرَّحِمِ ﴾.

- إدخال بعض العبارات المسيحيّة كما فعل ذلك في ترجمة ﴿ الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالْغَيْبِ ﴾ Who believe in the mysteriesof the faith. ومعناها: «الذين يؤمنون بأسرار العقيدة «. وهذه ليست ترجمة لمعنى كلمة الغيب والتي هي واضحة في اللغة العربيّة وهو ما يقابل عالم «الشهادة» وهو ما لا تناله الحواس أما ترجمة «سيل» فهي تتناسب مع مصطلح مسيحي وهو «سرّ القربان المقدس».

ـ تغير المعنى حتى للكلمات الواضحة مثل ترجمة: ﴿ بِمَا كَانُواْ يَكُذِبُونَ ﴾ الله المعنى حتى للكلمات الواضحة مثل ترجمها: because they have disbelieved «أَى لأنهم لم يؤمنوا».

ـ قد لا يفهم العبارات العربيّة بطريقة صحيحة كقوله تعالى ﴿ أَبُصِرُ بِهِ عَلَى اللّهُ اللّهِ عَلَى اللّهُ أَمْر للنبي الله التعجب ولكن سيل ظن أنّه أمر للنبي الله وعلق بقوله: «هذه عبارة سخرية تدل على سفاهة تعليم الإنسان لله».

ـ قد يدخل كلمة أو أكثر لتغيير المعنى مثل ترجمة ﴿ يَا أَيُّهَا ٱلنَّاسُ ﴾ الله في سور البقرة بقوله: O men of Mecca يعني «يا أهل مكة» أو ترجمة ﴿ وَكَذَالِكَ جَعَلْنَكُمُ ﴾ وه كذا فعل في الله وهكذا فعل في الله على الله عل

<sup>[</sup>١] سورة البقرة، الآية ٣.

<sup>[</sup>۲] سورة البقرة، الآية ١٠.

<sup>[</sup>٣] سورة الكهف، الآية ٢٦.

<sup>[</sup>٤] سورة البقرة، الآية ٢١.

<sup>[0]</sup> سورة البقرة، الآبة ١٤٣.



أماكن أخرى ليثبت أن القرآن الكريم والإسلام يخصان العرب.

هناك مئات من الأخطاء في ترجمة «سيل» ولكنها رغم ذلك تم تداولها أكثر من قرنين من الزمن وذلك لأنها تخدم الأهداف التي وضعت من أجلها طبعًا تغير الأمر في النصف الثاني من القرن التاسع عشر فظهرت ترجمات أخرى للقرآن الكريم في شتى اللغات الأوروبية الله المنابق الله المنابق الأوروبية الله المنابق الله المنابق ال

#### ترجمة معاني القرآن رودويل: J.M. Rodwell

صدر كتاب رودويلي arranged in chronological order, with notes and index. في المحمدة على المحتالة وقد تأثر بكتابات موير، سبرنجر، ونولدكه. وكتب مقدمة طويلة تحدث فيها عن شخصية الرسول وعن الإسلام واعتبره خليط من النصرانية واليهودية فقال فهو: «يهودية مجردة عن شعائر موسوية ومسيحية مجردة عن التكفير والفداء فهو: التثليث the trinity. وأن الحجة التي ينبغي أن يستخدمها المبشر المسيحيّ في تعامله مع مسلم هي أن لا ينتقد الإسلام جملة من الأخطاء، بل يثبت أنه يتضمن شظايا منفصلة من الحق، أي أنه مبني على المسيحيّة واليهودية، ولا سيما الثانية، بدون فهمهما فهمًا كاملًا، ومشيرًا إلى أن المسيحيّة هي الشريعة النهائية ofinal dispensation.

وقد قام رودويل: J.M. Rodwell بترتيب القرآن ترتيبًا زمنيًا حسب اقتراحات موير، ونولدكه في تاريخ نزول السور والآيات القرآنيّة، وطبعًا هدفه من ذلك كله إثبات أنّ القرآن الكريم من شظايا منفصلة من الحق، وأنه من تأليف محمد الله المحتالية المحت

<sup>[</sup>١] سورة البقرة، الآبة ٢١٢.

<sup>[7]</sup> انظر: مهر علي، "ترجمة معاني القرآن الكريم والمستشرقون لمحة تاريخيَّة تحليليَّة"، م.س، ص١٢-١٧.

# القرآن الكريم في الدراسات الاستشراقية 🔻 👀



على كل الأحوال ترجمته هذه لم تلق صدى إلا في الدوائر التنصيريّة، لأن القارئ المسلم نظر إليها بعين الريبة، والقارئ غير المسلم لم يعدّها ترجمة صحيحة ومستقيمة للقرآن الكريم.

#### ملاحظات على ترجمة رودويل:

هناك ملاحظات كثيرة على ترجمة رودوبل نذكر منها:

ترجم قوله تعالى: ﴿ فَلَا تُمَارِ فِي مِمْ إِلَّا مِلَ ۚ ظَهِرًا وَلَا تَسْتَفْتِ فِيهِم مِّنْهُمْ اللَّهِ مَلَ اللَّهِ مَلَ اللَّهِ اللَّهِ مَلَ اللَّهِ اللَّهِ مَا يَهُمْ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّا اللَّهُ

Therefore be clear in thy discussions about them and ask not any Christian concerning them

فقد ترجم الضمير في (مِنْهُمْ)، بقوله: ولا تسأل أحدًا من النصارى عنهم، فتخصيص النصارى فيه قصور لأن المقصود هم أهل الكتاب عامة أو اليهود خاصة كما دلت الروايات على ذلك، لأن اليهود هم الذين طلبوا من المشركين أن يسألوا الرسول عن أهل الكهف.

ـ ترجم قوله تعالى: ﴿ أَبُصِرُ بِهِ ـ وَأَسْمِعُ ﴾ ™Look thou and hearken. وأَبْصِرُ بِهِ ـ وأَسْمِعُ

- ترجم كلمة السجود في قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَتِكَةِ ٱسْجُدُواْ لِأَدَمَ And when we . فَسَجَدُواْ إِلّا إِبْلِيسَ أَبِي وَٱسْتَكْبَرَ وَكَانَ مِنَ ٱلْكَنفِرِينَ ﴾ الله And when we . فَسَجَدُواْ إِلّا إِبْلِيسَ أَبِي وَٱسْتَكْبَرَ وَكَانَ مِنَ ٱلْكَنفِرِينَ ﴾ الله said to the angels ((Bow down and worship Adam)) the angles they all, save Eblis law down and worship . ترجم رودويل كلمة اسجدوا بها يفيد معنى العبادة وهذا غير صحيح فقد قال: Adam أي اسجدوا سجود عبادة.

<sup>[</sup>١] سورة الكهف، الآبة ٢٢.

<sup>[</sup>۲] سورة الكهف، الآية ٢٦.

<sup>[</sup>٣] سورة البقرة، الآبة ٣٤.



وهناك أخطاء كثيرة في هذه الترجمة من حذف لبعض الكلمات من إضافة لكلمات أخرى لا وجود لها في النص تقديم وتأخير بعض الكلمات خلاف النص الأصلى.

ولقد ملئت أيضًا تعليقات رودويل على النص القرآن بالافتراءت والأكاذيب عن القرآن والرسول الله في نذكر أنموذجًا واحدًا لذلك وإلا هناك عشرات من هذه التعليقات مكن مراجعتها في ترجمته.

فعند تعليق روديل على قوله: ﴿ أَفَرَءَيْتُمُ ٱللَّاتَ وَٱلْعُزَّىٰ اللَّهِ وَمَنَوْةَ ٱلثَّالِثَةَ اللَّهُ وَالْعُزَّىٰ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ ال

## ٥. ترجمة: ماكس هيننج

تعد ترجمة ماكس هيننج من أكثر الترجمات الألمانية انتشارا وقد صدرت هذه الترجمة عام (١٩٠١م) بالاسم المستعار ماكس هننغ، والتي قام بها على الأغلب-أستاذ الاستشراق في جامعة لينيغراد البروفسور أوغست مولر، وتعد هذه الترجمة، وعلى الرغم من مرور مائة عام على صدروها- أكثر الترجمات قبولًا لدى المسلمين الألمان. وقد عبر هننغ في مقدمته عن توجسه من مستقبل الإسلام، وملأ حواشي ترجمته بالإسرائيليات المخالفة للإسلام، ولكنه تمكن بالرغم من ذلك من المحافظة على القرب الشديد من معاني القرآن الكريم. طبعت هذه الترجمة اثنتي عشرة مرة مع تنقيح للأستاذة آنا ماري شمل عام (١٩٦٠م) وتنقيح لـ كورت رودولف عام

<sup>[</sup>١] سورة النجم، الآيتان ١٩-٢٠.

<sup>[7]</sup> انظر: الخطيب، عبد الله: دراسة نقديَّة لترجمة معاني القرآن الكريم إلى اللغة الإنكليزيَّة للمستشرق ج. م. رودويل، لا ط، لا ن، لا ت، ص٣٦-٤٢.

# القرآن الكريم في الدراسات الاستسژاقيةً



(١٩٦٨م)، ولا تزال هذه الترجمة تحظى بأفضلية لدى المسلمين، وقد طبع هذه الترجمة الأستاذ مراد هوفمان طبعتين مختلفتين: إحداهما: بالنص الألماني فحسب. والثانية: بالنص الألماني مقابل الأصل العربي، وذلك بعد أن عمل على تنقيحها أكثر من ثلاث سنوات. وقد ألحق مراد هوفمان مع هذه الترجمة تفسيرًا مختصرًا مكان حواشي هننغ المخالفة للإسلام، وذلك في (٧٤٤م) وضعًا، وأضاف كشافًا للمصطلحات.

وقد تركت ترجمة هننغ آثارًا كبيرة في عدد من الترجمات اللاحقة، وبشكل خاص في ترجمة الأحمدية، التي اعتمدت على الترجمة الإنجليزية لـ محمد على عام (١٩٦٧م). وصدرت الطبعة الأولى من هذه الترجمة عام (١٩٣٩م)، ثم نشرها مرزا نصير أحمد عام (١٩٤٥م) وتعد هذه الترجمة جيدة من ناحية المستوى اللغوي، غير أنها غير مقبولة بسبب تعليقاتها الطائفية.

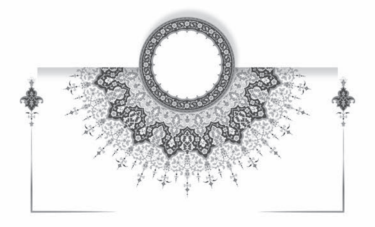
فيما يتعلق بمنهج الترجمة عند ماكس هيننج فقد اتبع أسلوبًا حافظ فيه على القرب من معنى القرآن الكريم وقد تجنب فيه التكلف في لغة الترجمة، فقد حافظ على بساطة العبارة بما يناسب اللغة الألمانية، ويقول هوفمان وهو الذي حقق وقدم للطبعة الأخيرة لترجمة هيننج: إن هيننج قد استحدث أحيانًا تعبيرات ألمانية لا تفي بالمعاني العميقة والمتعددة للمصطلحات كذلك فقد التزم هيننج، ترجمة جميع الكلمات القرآنية المتشابة ترجمة موحدة حيثما وردت بغض النظر عن السياق!ا.

وهناك ترجمات عديدة للقرآن الكريم أعرضنا عن ذكرها لأنّ الغرض ممّا تقدم هو الإشارة إلى بعض الترجمات الخاطئة والمغرضة والحاقدة في هذا المجال مع التفاوت الواضح بين هذه الترجمات.

<sup>[</sup>۱] انظر: رشيدي، محمود محمَّد حجَّاج: مناهج المستشرقين الألمان في ترجمات القرآن الكريم في ضوء نظريَّات الترجمة الحديثة، لا ط، لا ن، لا ت، لا ت، س١٠ وما بعدها.

# -الفصل الخامس:

# مباحث علوم القرآن في دراسات المستشرقين



# المبحث الأوّل 🕻

جمع القرآن الكريم





تعرض لهذا الموضوع جملة من المستشرقين على رأسهم: المستشرق الفرنسي بلاشير، والمستشرق الألماني نولدكه، وجولدتسيهر، وكازانوفا، وغيرهم.

وقد تكلم «ريجي بلاشير» عن مراحل جمع القرآن على الشكل الآتي:

المرحلة الأولى: مرحلة الحفظ في الصدور والتي استمرت حوالي عشرين عامًا، ونفى أن يكون هناك أيّ قرآن مكتوب قبل هجرة النبيّ إلى المدينة. ويرى أنّ جمع القرآن وتدوينه بهذه الطريقة قد خلق العديد من المشاكل؛ لأنّ التدويّن لم يكن صحيحًا تمامًا، فسقطت آيات كثيّرة منه، ويضاف إلى ذلك أن أدوات الكتابّة وما كان مكتوبًا عليها قد تمّ بدون ضبط أو نظام بل قد ضاع بعضها.

المرحلة الثانية: بدأت في عهد الخليّفة الأوّل ولم تتجاوز جمع ما كان في صدور الحفاظ جمع القرآن وتدوينه لم يتم بطريقة علميّة صحيحة؛ ومن هنا كان يتميز بالنقصان والزيادة والاختلاف في بعض الآيات. ولكن المرحلة الحاسمة في نظره كانت ما قام به الخليّفة الثالثة عثمان فهي علميّة ومنظمّة وأكثر شمولًا واتساعًا.. لكن نظرًا لغياب أدوات النقط والرسم فإنّه لا يزال اختلاف قراءاته. وبالرغم من اختراع طريقة الأحرف السبعة، والقراءات السبع لوحدة النص القرآني، فإن هذه الطريقة أضافت وخلقت خلافات جديدة بين المسلمين، وقد زادت مشكلة وحدة النص القرآني تعقيدًا بعد اغتيال الخلفية الرابع ـ علي بن أبي طالب ـ حيث قامت شيعته بالادعاء أنّ الخليفة أبا بكر ثم عمر حرفا القرآن وأسقطا كثيرًا من آياته وسوره، وحذفوا جميع الآيات التي تعين الإمام علي بصراحة إمامًا وخليفة المسلمين.

المرحلة الثالثة: وهي المرحلة النهائية لتدوين النص القرآني وقد حصلت إبّان العهد الأموي وتمّ اتخاذ التدابير اللازمة نحو النص القرآني خاصّة فيما يتعلق برسم القرآن ونقطه، فقام الخليفة عبد الملك بن مروان بهذا الدور بناء على اقتراح واليه الحجاج بن يوسف. وقد اقتضى الأمر أيضًا بعد ضبط القرآن إلغاء بعض الآيات التى

# 🧩 — القرآن الكريم في الدراسات الاستشراقيّة 🔻



تمجد عليًّا، وأهل البيت لأسباب سياسية لا مجال لإنكارها<sup>[1]</sup>. والملاحظ أن بلاشير في أدبياته أطلق على عملية جمع القرآن الكريم تنقيحًا<sup>[2]</sup>.

وهذه التسمية التي أطلقها بلاشير يريد أن يُوحي من خلالها أنّ القرآن الكريم كأيّ جهد بشري قابل للزيادة والنقّصان والتبديل والتغيير للوصول به لما هو أفضل. وسنشير إلى أنّه من الذرائع المهمة التي تمسّكوا بها ودفعتهم لهذا اللون من التفكير هو ما نقل في عهد الصحابة وفي عهد التابعين أيضًا من طريقة جمع للقرآن الكريم وكيفية كتابته.

## وحاصل رأي بلاشير:

توفّي رسول الله والقرآن محفوظٌ في الأذهان، غيرُ مدوَّنٍ ولا مجموعٌ في محلِّ واحدٍ، وما دُوِّن منه ليس كاملًا.

لا يوجد ما يضمن بقاء القرآن كلّه في الأذهان فإذا كان النبيّ الله قد نسي بعضه فما الذي يضمن حفظ غيره للقرآن كاملًا دون نقيصة أو زيادة.

وذهب (نولدكه) و(موير) إلى الشك في ترتيب القرآن على النحو الذي وصل إلينا ومحاولتهما ترتيب الآيات ترتيبا موضوعيًا أو أسلوبيًّا، فصنّفا القرآن إلى مراتب ثلاث:

المرتبة الأولى: تتعلق بترتيب الآيات طبقًا للأسلوب الذي نزل به ونتج عن هذا الترتيب التفرقة بين الآيات المكية والمدنية، والاستدلال عليها بالأسلوب الذي تتميز به كلّ فترة على حدة.

المرتبة الثانية: تتناول الظروف السياسية والاجتماعية التي حاول محمد بحثها من خلال هذه الآيات.

المرتبة الثالثة: تتناول الآيات المتعلقة بالأحكام والعبادات[3].

<sup>[1]</sup> انظر: الحاجّ، الظاهرة الاستشراقيَّة وأثرها على الدراسات الإسلاميَّة، م.س، ص٣٧٥-٣٧٦.

<sup>[</sup>۲] بلاشير، مقدّمة القرآن، م.س، ص٣٢-٣٥.

<sup>[</sup>٣] انظر: الحاجّ، الظاهرة الاستشراقيّة وأثرها على الدراسات الإسلاميّة، م.س، ص٣٧٧-٣٨٧.



## المطلب الأوّل: آراء أخرى عن جمع القرآن:

وهناك آراء أخرى للمستشرقين في جمع القرآن الكريم وتدوينه يمكن أن نلخّصها بالنّقاط الآتية:

#### ١. غموض تاريخ القرآن:

يقول أ.ت ويلش: «إنّ تاريخ القرآن بعد وفاة محمد لا يزال غير واضح، وإن إعداد النسخة الرسمية أو القانونية للقرآن مرّ بثالث مراحل عبر تطورها، يصعب وضع تاريخ محدّد لكلّ منها، وإن الاعتقاد السائد بين المسلمين هو أن القرآن كان محفوظًا بطريقة شفهية، ثم كتب أثناء حياة النبيّ أو بعد موته بقليل، عندما جُمع ورُتّب لأوّل مرّة بواسطة الصحابة، ثم ظهرت النسخة الأمّ أو المصحف الإمام في عهد الخليفة عثمان»[1].

#### ٢. عدم صحة الروايات الواردة في الجمع:

ويشكّك ويلش في الروايات الواردة في موضوع الجمع فيقول: «إنّ المسلمين قبلوا هذه الروايات على أنّها صحيحة تاريخيًا، وأنّ ما فيها حقّ لا شكّ فيه، مع أنّ هناك مشكلات صعبة تحوط بها، حيث توجد روايات أخرى في كتب الأحاديث المعتمدة تناقض موضوع هذا الحديث» [2].

أما المستشرقان كتاني وإسكواللي فيشكّكان في صحّة واقعة اليمامة التي كانت سببًا لجمع القرآن؛ قائلين: «إنّ عدد الذين استشهدوا في هذه الموقعة من الحفّاظ قليل، وهذا يعني أنّ خبر واقعة اليمامة لا يصلح أن يكون سببًا لانزعاج عمر، ودعوته لجمع القرآن، ويذكر هؤلاء أن عدد الذين استشهدوا من الحفاظ كانوا اثنين فقط»[3].

<sup>[</sup>١] دائرة المعارف الإسلاميّة، م.س، ص٤٠٤.

<sup>[7]</sup> أبو ليلة، القرآن الكريم من المنظور الاستشراقيّ دراسة نقديَّة تحليليَّة، م.س، ص١٤٣.

<sup>[</sup>۳] م.ن، ص۱٥٨.

# 🖊 – القرآن الكريم في الدراسات الاستسثراقية

## ٣. ادعاء تأخّر تدوين القرآن:

يرى كثير من المستشرقين أن الآيات القرآنية لم تقيد بالكتابة تحت رقابة النبي محمد فلم يضمها ضمن مجموع كامل، بل اكتفى قبيل وفاته بالإعلان عن نهاية الوحي فقط. وإن كتابة بعض المقاطع من القرآن كانت مبادرة من بعض الصحابة تدريجيًا وبوسائل بدائية ولم يتحقّق التدوين الرسمى لها إلا في عهد عثمان.

#### ٤. ضياع فقرات من القرآن (التحريف بالنقيصة):

يرى نولدكه أن أجزاء من القرآن قد ضاعت، فيضع في كتابه تاريخ القرآن هذا العنوان الواضح: «الوحي الذي نزل على محمد ولم يحفظ في القرآن» وهذا ما تبنّاه المستشرقان اللذان كتبا مادة القرآن في دائرة المعارف؛ إذ ورد فيها: أنه ما لا شك فيه أن هناك فقرات من القرآن قد ضاعت»[1].

#### ٥. ادعاء وجود أشياء في القرآن ليست منه (التحريف بالزيادة):

يقول نولدكه في كتابه تاريخ القرآن إن فواتح السور ليست من القرآن، وإنما هي رموز لمجموعات الصحف التي كانت عند المسلمين الأوائل قبل أن يوجد المصحف العثماني، فمثال حرف الميم كان رمزًا لصحف المغيرة، والهاء لصحف أبي هريرة، والصاد لصحف سعد بن أبي وقاص، والنون لصحف عثمان، فهي إشارة لملكية الصحف وقد تركت في مواضعها سهوًا، ثم ألحقها طول الزمن بالقرآن فصارت قرآنًا»[2].

<sup>[</sup>١] أبو ليلة، القرآن الكريم من المنظور الاستشراقيّ دراسة نقديَّة تحليليَّة، م.س، ص٢١٢-٢١٣.

<sup>[</sup>۲] العاني، الاستشراق والدراسات القرآنيَّة، م.س، ص٥٨؛ أبو ليلة، القرآن الكريم من المنظور الاستشراقيّ، م.س، ص٢٣٠.



## المطلب الثاني: الآراء المختلفة في جمع القرآن الكريم عند المسلمين:

## أولًا: رأي جمهور علماء أهل السنّة:

إذا راجعنا إلى ما كتبه المستشرقون في بحث «جمع القرآن الكريم وتدوينه» نجد أن هناك مجموعة من الشبهات أثيرت على موضوع الجمع، تهدّ سلامة النص القرآني، وتوصل الباحث إلى الشك في صحة هذا النص، بل إلى الاعتقاد بتحريفه، ومن نافلة القول إن هذا البحث هو ناتج عن الأبحاث التي قام بها علماء الإسلام في مجال جمع القرآن الكريم وبالأخص بحث كيفيّة جمع القرآن؟ ومن جمعه؟ والمستشرقون تأثروا بالناتج العلمي لهذه الأبحاث بل بنوا أغلب أفكارهم عليها.

وأثاروا شبهة التحريف ووقوع الزيادة والنقصان في سور القرآن وآياته، محتجّين ما جاء في كتب الحديث والصحاح والسيرة وكتب التاريخ والتفسير عن قضيّة جمع القرآن وترتيبه بعد العصر النبوي.

والغريب في هذا الأمر أن جملة من علماء العامة يصرّون على جمع المصحف بعد العهد النبوي، بل يعمدون إلى تأكيد صحّة هذه الروايات؛ لأنّها واردة في كتب الصحاح، وهذا الأمر قد زاد من موقف المستشرقين المشكّكيين في سلامة القرآن وحفظه من التحريف، صلابةً وقوة؛ لأنّ إقرار هؤلاء العلماء ورجال الديّن بصحّة هذه الروايات ـ التى ليس للمشكّكين حجّة سواها للنيل من القرآن ـ شكّل ركيزة أساس وحجة قويّة لهم ظاهرًا للتأكيّد على عدم حفظ القرآن ووقوع التحريف فيه، فليس هناك حجّةً أقوى من شهادة شاهد من أهلها. وهكذا أقاموا شبهاتهم، انطلاقًا من قاعدة ألزموهم عا ألزموا به أنفسهم [1].

<sup>[</sup>۱] انظر: الشمري، رباح صعصعة عنان: جمع القرآن عند المستشرقين جون جلكريست أنموذجًا، ط١، لا م، دار الكفيل، ٢٠١٤م، ص٧.



وملخّص ما يذهب إليه هؤلاء المستشرقين؛ وهو قول أكثر علماء أهل السنة أنّ القرآن لم يتمّ تدوينه وجمعه في كتابٍ رسميًّ على عهد رسول الله ولم يكن لدى الصحابة آنذاك كتابًا مجموعًا بين دفتين، وإن كان مكتوبًا في صحف متفرقة [1].

وللأسف بعض الباحثين بل أغلب المتعصبيّن من الوهابيّة وغيرهم ولأسباب معروفة، ولحقد دفين على الشيعة والتشيّع، يفترون على الشيعة، ويعتبرون أن علماء الاستشراق تأثروا بالشيعة في موضوع جمع المصحف، وتأثروا بهم أيضًا في موضوع التحريف كما تقدّم، وفي سورتي الحفد والخلع مع أن هاتان السورتان المدّعتان لا أثر لهما في مصادر الشيعة بخلاف مصادر العامة، وغير ذلك من التهم الزائفة والمزورة ولكن على قاعدة قلب الحقائق وإبعاد التهمّ عن علماء السلف. نأسف أن يصل مستوى البحث إلى هذا الحدّ من الإسفاف والتجنّي على الحقيقة [2].

وبناءً على هذا الرأي لعلماء السنّة ذهب الكثير من المستشرقين إلى هذا القول وعبّروا عنه بصيغ متنوّعة:

يرى ثيودور نولدكه: أن القرآن لا يمكن أن يكون قد جُمع في عهد النبيِّ [3].

يذهب بلاشير إلى الاعتقاد بأنّ تاريخ القرآن وتطوّر العلوم القرآنيّةكان رهنًا بثلاثة عوامل:

- 1. استخدام خطّ بدائي لكتابة القرآن.
- 2. ضياع نسخة من الوحى كتبت بإشراف شخصى من النبيّ محمد الله عنه النبيّ محمد الله عنه النبيّ محمد الله عنه النبيّ

<sup>[</sup>۱] انظر: السيوطي، الإتقان في علوم القرآن،م.س، ج۱، ص٢٠٤؛ الزركشي، بدر الدين: البرهان في علوم القرآن، ط۱، بيروت، دار المعرفة، ۱۹۹۰م، ج۱، ص۲۹۵-۳۰۰.

<sup>[7]</sup> انظر: الضامر، عبد العزيز بن عبد الرحمن: "هل تأثّر المستشرقون بآراء الاثني عشريَّة في تاريخ القرآن الكريم؟!"، مجلَّة البيان، العدد ٣٣٩، ذو القعدة ١٤٣٦هــق/ أغسطس-سبتمبر ٢٠١٥م. والكاتب أكَّد في هذه المقالة أنَّ الشيعة هم الأساس في هذه الأفكار.

<sup>[</sup>٣] انظر: نولدكه، تاريخ القرآن، م.س، ص٢٥٢.



 بالالتفات إلى ما تقدّم، يثبت ضعف الكتابة، وضياع النص الثابت، والاعتماد على الحفظ من الذاكرة والنقل مشافهة [1].

ويذهب آرثر جيفري إلى القول بأنّ أبا بكر هو أول من كتب القرآن على صحف كبيرة. ثم قام عثمان بنشر هذه المصاحف بغية توحيد القراءات على قراءة واحدة [3].

## ثَانيًا: رأي علماء الشيعة في جمع القرآن:

عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عِيْ قَالَ: «إن رَسُولَ اَللَّهِ قَالَ لِعَلِيٍّ: يَا عَلِيُّ القرآن خَلْفَ فِرَاشِي فِي اَلصُّحُفِ وَالْمَحْدِيرِ وَالْقَرَاطِيسِ فَخُذُوهُ وَاجْمَعُوهُ وَلاَ تُضَيِّعُوهُ كَمَا ضَيَّعَتِ فِرَاشِي فِي اَلصُّوْرَاةَ فَانطَلَقَ عَلِيٌّ عِيْ فَجَمَعَهُ فِي ثَوْبٍ أَصْفَرَ ثم خَتَمَ عَلَيْهِ فِي بَيْتِهِ وَقَالَ: لاَ أَرْتَدِي حَتَّى أَجْمَعَهُ فَانهُ كَان اَلرَّجُلُ لَيَأْتِيهِ فَيَخْرُجُ إِلَيْهِ بِغَيْرِ رِدَاءٍ حَتَّى جَمَعَهُ، قَالَ وَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلْمُ لَا أَرْتَدِي كَتَّى الْخَلُ اللَّهُ مَا اخْتَلَفَ اثْنَانَ \* لَا اللَّهُ عَا اخْتَلَفَ اثْنَانَ \* لَا اللَّهُ الْمَالِ وَقَالَ اللَّهُ مَا اخْتَلَفَ اثْنَانَ \* لَا اللَّهُ وَاللَّهُ الْمَالُ وَقَالَ اللَّهُ مَا اخْتَلَفَ اثْنَانَ \* لَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَا اللَّهُ اللَّهُ الْمَالُولُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ الْمَالُولُ اللَّهُ الْمَالُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُ اللَّهُ الْمَالُولُ اللَّهُ الْمَالُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُ اللَّهُ الْمَالُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ اللَّهُ الْمُؤْلُ اللَّهُ الْمُؤْلُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُ اللَّهُ الْمُؤْلُ اللَّهُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُقُ الْمُعُمُّ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ اللَّهُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ اللَّهُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤُلُولُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلِ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلِلْمُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِلْمُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُولُ الْمُؤْلُ

وهذه الرواية تدّل على أن الرسول السول المرابع القرآن والإمام على هو الذي جمعه بأمر مباشر من الرسول وذلك في حياته كما يستفاد من ظاهر الرواية. وهناك أدلّة كثيرة تفيد أن القرآن الكريم قد جمع في عهد النبي وعلى ذلك اتفقت كلمة جمهور فقهاء الشيعة ففي مجمع البيان نقلًا عن السيد المرتضى تشأن المتنافية الشيعة ففي مجمع البيان فلا عن السيد المرتضى المنافية الشيعة ففي مجمع البيان فلا عن السيد المرتضى المنافية الشيعة ففي مجمع البيان فلا عن السيد المرتضى المنافية المنافية

<sup>[</sup>۱] انظر: بلاشير، ريجي: در آستانه قران، ص ١٥. نقلاً عن: زادة، عيسى متَّقي: "جمع القرآن من قبل النبيَّ والإمام علي (عم) ن وجهة نظر المستشراقيّ وأهل السنَّة"، مجلَّة دراسات استشراقيَّة (مجلَّة فصليَّة تعنى بالتراث الاستشراقيّ عرضًا ونقدًا)، بيروت، المركز الإسلاميّ للدراسات الاستراتيجيَّة التابع للعتبة العبَّاسيَّة المقدَّسة، السنة ١، العدد ٢، ١٤٣٦هـق/ خريف ٢٠١٤ م، ص١٥. [۲] وات، مونتغمري: الإسلام والمسيحيَّة في العالم المعاصر، ترجمة: عبد الرحمن عبد الله الشيخ، لا ط، لا م، الهيئة المصريَّة العامَّة للكتاب، ١٩٩٨م، ص١٨٥.

<sup>[7]</sup> انظر: السجستانيّ، ابن أبي داوود: كتاب المصاحف، تحقيق وتقديم: آرثر جيفري، ط١، مصر، المطبعة الرحمانيَّة، ١٩٣٦م، مقدِّمة الكتاب، ص٥.

<sup>[</sup>٤] ابن إبراهيم القمّيّ، علي: تفسير القمّيّ، تصحيح وتقديم وتعليق: طيِّب الموسويّ الجزائريّ، لا ط، لا م، مطبعة النجف، ١٣٨٧هــق، ج٢، ص٤٥١.

# 🎾 — القرآن الكريم في الدراسات الاستسژاقيةً



أنه قال إنّ القرآن جمع في عهد رسول الله الله الذي هو اليوم بأيدينا.

وبذلك قال الشيخ الصدوق، والشيخ المفيد، وشيخ الطائفة الشيخ الطوسي قدس الله أسرارهم وغيرهم من كبار علماء الشيعة وهذا هو قول الإمامية إلى يومنا هذا<sup>[1]</sup>.

ف»القرآن الكريم جُمع في زمن الرسول الأكرم، غير أنه لم يوضع في كتاب واحد كما عليه الكتاب طيلة القرون اللاّحقة، وإن الترتيب الذي عليه القرآن هو نفسه الترتيب الذي أقرّه الرسول الأكرم، وهذا القول تسنده روايات صحيحة وكذلك يرجحه العقل، لوضوح عدم مقبوليّة العقل أن يترك النبيّ محمد الأمّة بدون أن يجمع لها كتابها الذي عليه المُعَوَّل، بل هو المرجع الأساس لهم في دنياهم وآخرتهم، وغاية ما فعله الخلفاء بعد وفاة الرسول الأكرم، هو أنهم جمعوا الناس على كتاب واحد ولسان واحد،

## المطلب الثالث: نقد آراء المستشرقين في قضية جمع القرآن:

من الواضح أن آراء المستشرقين في مسألة الجمع كانت مستندة إلى آراء علماء السنة من أنّ جمع القرآن كان بعد زمان النبيّ، وأن أوّل عملية جمع وتدوين للقرآن تنسب إلى الخليفة الأوّل أبي بكر.

وقد ذهب المستشرقون إلى هذه النظرية تبعًا لشيخ المستشرقين الألمان ثيودور نولدكه.

إن الذي يمكن قوله بضرس قاطع هو أن استشهاد الحفّاظ للقرآن في حرب

<sup>[</sup>۱] لمزيد من الاطِّلاع، انظر: الكوراني العاملي، علي: تدوين القرآن الكريم، ط۱، قم المقدَّسة، دار القرآن الكريم، لات، ص٠٤-٢٦؛ وانظر أيضًا: الزرندي، أبو الفضل مير محمَّدي: بحوث في تاريخ القرآن وعلومه، ط۱، قم المقدَّسة، مؤسَّسة النشر الإسلاميّ التابعة لجماعة المدرَّسين، لا ت، ص١١٨-١٢٨.

<sup>[</sup>۲] الخوئي، البيان في تفسير القرآن، م.س، ص٢٥١.



اليمامة لا يمكن له أن يشكّل الذريعة الرئيسة لأبي بكر في الدعوة إلى جمع القرآن؛ وذلك لوجود صحابة آخرين حافظين للقرآن؛ من أمثال: أبي بن كعب في دمشق، أو المقداد في حمص، وآخرين... وكان لدى كلّ واحدٍ منهم مصاحف، يُضاف إلى ذلك أزمة خلافة النبيّ الأكرم التي التي تعرض لها المسلمون مؤخرًا وكانت تشغل حيّرًا كبيرًا من اهتمام الخليفة! ولكن من ناحية أخرى كان الإمام علي المحمع القرآن بأمر من النبيّ الأكرم الأي وعليه لا بد من التغطية على هذه الفضيلة وطمسها بنحو من الانحاء. وبذلك فقد بادروا إلى القيام بعمل من عند أنفسهم، فعمدوا في المرحلة الأولى إلى جمع القرآن مجرّدًا عن أيّ نوع من أنواع التفسير، ولنسبة كرامة مفترضة للخليفة الأول في حفظ القرآن الكريم.

بيد أن هذا الجمع غير قابل للإثبات حتى بالدليل العقلي؛ وذلك لأنّ المسلمين لوكانوا بحاجة إلى قرآن مجموع حقيقة لما تحوّل هذا القرآن إلى مصحف خاص لأبي بكر، ولما أضحى داخلًا ضمن ممتلكاته الشخصية، فبقي عنده حتى موته ولم ينعم المسلمون بثمار هذا المجهود الذي بذلته الحكومة في عهد الخليفة الأول. وعليه لا نستطيع القول باعتبار جمع للقرآن تحقّق في عهد الخليفة الأول بوصفه أول من جمع القرآن، بل إنّ الذي تولى القيام بهذه المهمّة الخطيرة هو شخص النبيّ الأكرم في حياته [1].

يقول نولدكه في هذا المجال «تقول روايات مختلفة إنّ عليًا بن أبي طالب.. كان وراء جمع القرآن.. لكي يأخذ الكرامة من أبي بكر.. لا شيء من الصحّة في هذا كله. فمصادر هذه الأخبار تفاسير قرآنية شيعية وكتب تاريخية سنية ذات أثر شيعي مشكوك بأمرها، ذلك أن كل ما يرويه الشيعة عن وليّ شيعتهم الأعلى غير موضوعي ومنحاز بجملته»[2].

<sup>[</sup>۱] انظر: متقي زاده، عيسى؛ نبي كندي، باب الله محمَّدي: "جمع القرآن من قبل النبيّ والإمام علّي من وجهة نظر المستشرقين وأهل السنَّة"، مجلَّة دراسات استشراقيَّة (تصدر عن المركز الإسلاميّ للدراسات الاستراتيجيَّة التابع للعتبة العبَّاسيَّة المقدَّسة)، بيروت، العدد ۲، خريف ٢٠١٤م، ص٢١.

<sup>[</sup>۲] نولدکه، تاریخ القرآن، م.س، ج۲، ص۲۶۳-۲۶۲؛ وهامش رقم ۲۱.

# 🥕 — القرآن الكريم في الدراسات الاستشراقية



ويشكك بلاشير في موضوع جمع القرآن على يد أمير المؤمنين فيقول: إنّ موقف الخوارج والشيعة هو الذهاب إلى القول من دون شك إن عليًا قد اهتم بهذا الأمر في حياة النبيّ قبل أيّ شخص آخر من الصحابة. بيد أن هذا التأكيد مقرون بالشك والتردّد [1].

عكن لنا أن نستبين بعض الخبث في دراسات المستشرقين. فإنهم تبعًا لبعض المتعصبين، لا يرون أيّ فضيلة للإمام علي في ما يتعلّق بجمع القرآن الكريم. في حين أنّ هناك روايات مستفيضة يتداولها العلماء من الفريقين بشأن مصحف الإمام علي وعدّه من قبلهم أول من جمع القرآن الكريم بعد رسول الله أما جمعه في عهد أبي بكر خاليًا من أي تفسير أو تهميش، فقد كانت الغاية من وراء ذلك سياسبة بحتة [2].

وسنكتفي بالرّد على «بلاشير» في جمع القرآن في زمن النبيّ، أما كلامه في جمعه في زمن الخليفة الأول أو الخليفة الثالث فلن نتعرض له خشية الإطالة مع وجود ملاحظات كثيرة عليه. وكذلك على «نولدكه» في تقسيمه الآيات لأن كثيراً من المستشرقين تأثروا بهما، ومن خلال هذه الردود عليهما تتبيّن الردود على أقوال المستشرقين الأخرى المشابهة لكلامهما.

## أولاً: نقد كلام (بلاشير) في جمع القرآن:

## أ. عدم كتابة الوحي قبل الهجرة:

إن قوله: «يبدو أن فكرة تدوين مقاطع الوحي الهامة التي نزلت في السنوات السالفة على مواد خشنة من الجلود واللّخاف، لم تنشأ إلا بعد إقامة محمد في المدينة»[3] لا يستند إلى دليل علمي، ذلك أن كُتّاب الوحي بدؤوا في مهامهم قبل

<sup>[</sup>۱] انظر: بلاشیر، در آستانه قرآن، م.س، ص٥٩-٦٦.

<sup>[</sup>۲] انظر: متقي زاده؛ نبي كندي، "جمع القرآن من قبل النبيّ والإمام علّي من وجهة نظر المستشرقين وأهل السنَّة"، م.س، ص۲۰.

<sup>[7]</sup> بلاشير، القرآن نزوله تدوينه ترجمته وتأثيره، م.س، ص٢٨-٢٩.



الهجرة، ولم ينقل القرآن إلينا في تلك الفترة شفاهًا فقط، وجميع المصادر التي أرّخت لتلك الفترة تشهد بوجود أناس في مكة يعرفون القراءة والكتابة.

بل إنّ أهل البوادي في العصر الجاهلي كانوا يعرفون القراءة والكتابة بدليل وجود نصوص مبعثرة في أماكن بعيدة عن الحضارة تدل على معرفة أهل البادية بالقراءة والكتابة.

أما أهل الحضر فكان العديد منهم يكتبون ويقرؤون، خاصة الحنفاء الذين قرؤوا الكتب المقدسة الأخرى وبلغات عبريّة وأجنبيّة. وعندما ظهر الإسلام في بمكة كان بها قوم يعرفون القراءة والكتابة، بل واطلعوا على كتب اليهود والنصارى وكتب فارس أيضًا، وواقعة فداء أسرى بدر لمن يعلم صبيان المسلمين في المدينة القراءة والكتابة معروفة ومشهورة، ويؤكد المؤرخون أنّه لما نزل الوحي على الرسول في مكة كان في قريش سبعة عشر رجلًا كلّهم يكتب، سمّوا منهم من المسلمين عمر بن الخطاب، وعلي بن أبي طالب، وعثمان بن عفان، وأبا عبيدة بن الجراح، وطلحة [1].

فظاهرة كُتّاب الوحي مسألة مسلّمة بين المؤرخين والمفسرين وإن اختلفت الآراء في الذين كانوا يكتبون الوحي للنبي عدًّا وتشخيصًا، حتى لقد عدّ بعضهم من لم يكتب الوحي في جملة من كتبه، وآخرون أهملوا من كتّاب الوحي وعدّوا في من لم يكتبه، ولكن لا شك في وجود ما يسمى «كُتّاب الوحي» وذلك قبل الهجرة النبويّة الشريّفة.

يقول الرافعي: واتفقوا على أن من كتب القرآن وأكمله وكان قرآنه أصلًا للقرآنات المتأخرة: علي بن أبي طالب، وأبي بن كعب، وزيد بن ثابت، وعبد الله بن مسعود [2].

وقد أورد الطبرسي على في كتاب الاحتجاج حديث احتجاج أمير المؤمنين علي المعالية

<sup>[</sup>۱] انظر: البلاذري، أحمد بن يحيى: فتوح البلدان، تحقيق: صلاح الدين المجد، القاهرة، لا ن، ١٩٦٥م، ص٤٥٧.

<sup>[</sup>۲] الرافعي، مصطفى صادق: إعجاز القرآن والبلاغة النبويَّة، ط٩، بيروت، دار الكتاب العربِّي، ١٩٧٣م، ص٣٥.



على جماعة من المهاجرين والأنصار، حيث يقوله فيه: «يا طلحة، إن كل آية أنزلها الله جل وعلا على محمد عندي بإملاء رسول الله وخط يدي، وتأويل كل آية أنزلها الله على محمد وكل حرام وحلال أو حد أو حكم أو شيء تحتاج إليه الأمة إلى يوم القيامة مكتوب بإملاء رسول الله وخط يدي حتى أرش الخدش...»[1].

وهناك أدلة كثيرة تثبت كتابة القرآن الكريم قبل الهجرة النبويّة؛ أي في الفترة المكتّة نذكر منها:

- 1. قال ابن عباس عن سورة الأنعام: «هِيَ مَكِيَّة، نَزَلَتْ جُمْلَةً وَاحِدَةً، نَزَلَتْ لَيْلَتِهِمْ غير ست آيات منها...»[2].
- 2. قصة إسلام عمر بن الخطاب: فقد جاء في تفاصيل إسلامه: «فرجع عمر عامدًا إلى أخته وختنه، وعندهما خباب بن الأرت معه صحيفة، فيها (طه) يقرئهما إياها، فلما سمعوا حس عمر، تغيب خباب في مخدع لهم، أو في بعض البت، وأخذت فاطمة بنت الخطاب الصحيفة فجعلتها تحت فخذها»[3].
- 3. في سيرة رافع بن مالك: وهو صحابي من أوائل من أسلم من الأنصار في مكة قبل بيعة العقبة، وأحد النقباء عن بني زريق يوم العقبة، وتردد على مكة قبل الهجرة، وقد جاء في سيرته: إنه هاجر إلى النبي وأقام معه بمكة فلما نزلت سورة طه كتبها ثم أقبل بها إلى المدينة فقرأها على بني زريق [4]. وكان أول مسجد قرئ فيه القرآن بالمدينة.

<sup>[1]</sup> الطبرسي، أحمد بن على: الاحتجاج، تعليقات وملاحظات: محمَّد باقر الخرسان، لا ط، لا م، لا ن، ١٩٦٦م، ج١، ص١٥٣٠.

<sup>[</sup>۲] ابن الجوزي، جمال الدين أبو الفرج عبد الرحمن بن علّي بن محمَّد: زاد المسير في علم التفسير، تحقيق: عبد الرزَّاق المهدي، ط۱، بيروت، دار الكتاب العربيّ، ۱٤۲۲هــق، ح۸۹، ج۲، ص۷.

<sup>[7]</sup> الحميريّ، عبد الملك بن هشام بن أيُّوب: السيرة النبويَّة، تحقيق: عمر عبد السلام تدمري، ط٣، لا م، دار الكتاب العريّ، ١٩٩٠م، ج١، ص٢٣٠.

<sup>[</sup>٤] انظر: ابن الأثير، علّي بن محمَّد بن عبد الكريم بن عبد الواحد الشيبائي الجزريّ: أسد الغابة في معرفة الصحابة، ط١، بيروت، دار الكتب العلميّة، ٢٠١٢م، ص٢٤٣.



4. ومن شواهد حرص النبي على التدوين أنه لما هاجر إلى المدينة حمل معه أدوات الكتابة في أشد الأوقات وأصعبها.

#### ب. التحريف بعد اغتيال الإمام علي علي التحريف

إنّ التحريف الذي نسبه (بلاشير) إلى الشيعة كلام من دون دليل، لأنّ الشيعة بالإجماع ينفون تحريف القرآن الكريم. يقول الشيخ الطبرسي: «إنّ العلم بصحة نقل القرآن كالعلم بالبلدان والحوادث الكبار والوقائع العظام والكتب المشهورة وأشعار العرب المسطورة فإنّ العناية اشتدت والدواعي توفرت على نقله وحراسته وبلغت إلى حد لم يبلغه شيء فيما ذكرناه... لأنّ القرآن مفخرة النبوة ومأخذ العلوم الشرعية والأحكام الدينيّة، وعلماء المسلمين قد بلغوا في حفظه وحمايته الغاية حتى عرفوا كل شيء اختلف فيه من إعرابه وقراءته وحروفه وآياته، فكيف يجوز أن يكون مغيّرًا أو منقوصًا مع العناية الصادقة والضبط الشديد»[1].

## ج. حذف بعض الآيات التي تمجد عليًا في زمن عبد الملك:

وهذا الكلام أيضًا لا دليل عليه، فما نقله لنا التاريخ أنّ ما قام به الحجاج هو مجرد إعجام القرآن الكريم ولم يُنقل لنا حذف أيّ آية تمجّد الإمام علي كما ادعى (بلاشير) بل المنقول أنّه بعد اتساع رقعة الإسلام واختلاط العرب بالعجم وتفشي اللحن وبدأ اللبس والإشكال في قراءة القرآن يلح بالناس حتى يشقّ على الغالبية منهم أن يهتدوا إلى التمييز بين حروف المصحف وكلماته، وهي غير معجمة، هناك أمر الحجاج هذا الأمر الخطير، فندب الحجاج نصر بن عاصم الليثي، ويحيى بن عمر العدواني، فأعجما المصحف، ونقطا جميع حروفه المتشابهة...»[2]. ومع ما في هذه الروايات من شك، فروح الدسّ والوضع من أنصار الأمويين ونسبة مثل هذه الأعمال إلى الحجاج وأمثاله من الطغاة والجبابرة في التاريخ الأموي، لا تخفى على القارئ اللبب.

<sup>[</sup>١] الطبرسي، مجمع البيان في تفسير القرآن، ج١، المقدّمة، ص١٥.

<sup>[</sup>۲] زيدان، جرجى: تاريخ التمدُّن الإسلاميّ، لا ط، القاهرة، مؤسَّسة هندواي للتعليم والثقافة، ٢٠١٢م، ج٣، ص٦٦.

## د. عدم وعي النبيّ بأهميّة رسالته:

يعتقد بلاشير أن تاريخ القرآن والتطوّر الذي حصل في العلوم القرآنية مرتبطٌ بعواملَ ثلاثةٍ، هي:

- 1. الاستفادة من نُسخ خطيّةٍ ناقصةٍ.
- 2. فقدان نسخةِ من القرآن مدوّنةِ تحت إشراف النبيّ.
- 3. بناءً على ما ذكر من (نقص في الكتابة وفقدان متن ثابت لا يتغير) كان من الضروري الاعتماد على الحافظة والنقل الشفهي في جمع القرآن وحفظه.

والنتيجة التي ينتهي إليها بلاشير هي وجود فاصلةٍ زمنيةٍ بين نزول الوحي وبين تدوينه وجمعه، والدلائل التي يستند إليها في تأسيس مدّعياته في هذا المجال، يمكن حصرها في ما يأتي:

- 1. عدم وعي النبيّ بأهميّة رسالته.
  - 2. عدم توفر الوسائل اللازمة.

طبعًا هناك أمور استند عليها (بلاشيرم)ن روايات، وأحداث تاريخية، ومعتقدات يتبناها الجمهور، قد توصل الباحث إلى هذه النتائج الخطيرة؛ تبعًا للمصادر التي عتمد عليها، من قبيل بعض الروايات التي تُظهر النبيّ بمظهر الناسي لآيات القرآن الكريم من قبيل ما روي «عَنْ عَائِشَةَ، قَالَتْ: سَمِعَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ

<sup>[</sup>١] سورة يوسف، الآية ١٠٨.



أو اعتماده على ما يعتقده العامة في موضوع الخلافة، فبلاشير يرى أن مسألة الخلافة كانت أهم من مسألة جمع القرآن ومع ذلك أغفلها النبيّ والمسلمون، وبالتالي فمن الطبيعيّ أن يتركوا الأمر الأقلّ أهميّة! مع أنه من أوضح الواضحات في معتقدات الإمامية أن تعيين الخليفة بعد رسول الله هو ضرورة عقلية وشرعية، وقد قام النبيّ بذلك فعلًا بتعيين الإمام أمير المؤمنين على الخلافة من بعده.

#### هـ. عدم توفّر الوسائل اللازمة:

قد استعمل العرب قبل الإسلام قراطيس من ورق البردي المصري أو الرقاق المصنوعة من الجلود، وإنما استعمل بعض الصحابة غيرها من الأكتاف والألواح واللخاف لوفرتها وسهولة مسحها وإعادة استعمالها خلافا للرقاع من الورق أو جلد الغزال.

فقد استعمل العرب القراطيس في الكتابة والمراسلة، وراسل النبي الموك عصره وقبائل العرب وكتب إلى الأنصار قبل الهجرة وكتبوا إليه، ولعل قصة المرأة التي أرسل معها حاطب بن أبي بلتعة رسالة لقريش تؤكد اعتماد الكتابة على قراطيس خفيفة مكن حملها وحتى إخفاؤها بسهولة[3].

وقد كتب بعض الباحثين في مجال «كتابّة القرآن في العهد المكّي» وتوصّل إلى نتائج مهمة في هذا المجال أهمّها أنّ حالة الكتابة في مكة المكرمة والمدينة المنورة لم تكن مرثيًا لها كما وصفها المؤرخون، وأنّ القرآن المكي قد كتب كلّه في مكّة، ثم

<sup>[</sup>۱] البخَّاري، صحيح البخَّاري، م.س، ح٥٠٣٨؛ ابن الحجَّاج القشيري النيسابوري، صحيح مسلم، م.س، ح٧٨٨.

<sup>[</sup>۲] سورة الأعلى، الآيتان ٦-٧.

<sup>[</sup>٣] البخَّاري، صحيح البخَّاري، م.س، كتاب المغازي، باب غزوة الفتح وما بعث حاطب بن أبي بلتعة إلى أهل مكّة يخبرهم بغزو النبيَّ ﷺ.

- < 34 >

نُقل من مكّة المكرّمة الى المديّنة المنوّرة عن طريق الصحابة الذين كانوا ينتقلون بينهما من المهاجرين والأنصار؛ أمثال: رافع بن مالك. كما أنّ المسلمين استخدموا الجلد الرقيق، ونوعًا من الورق (الورق البردي) قبل ظهور الورق الصيني لكتابة القرآن الكريم وغيره، وما يروى من أنّ القرآن الكريم جمع من العسب واللخاف والأكتاف... إنها ورد في مجال التتبع والجمع الذي أريد به إشراك كل من عنده شيء من المكتوب في عهد أبي بكر، ومن باب الاحتياط لزيادة توثيق النص القرآني، وذلك لورود ما يفيد صراحة بأنّ القرآن الكريم كان يؤلف من الرقاع بإشراف الرسول المعلى إمّا من جلد أو ورق [1].

## ثانيا: نقد كلام (نولدكه) في ترتيب القرآن:

لقد بدأ اهتمام المستشرقين بترتيب نزول القرآن منذ القرن التاسع عشر، ولم يكتفوا بالتقسيم الذي تعارف عليه المسلمون من تقسيم القرآن إلى الحِقبتين: المكية والمدنية، بل عمد بعضهم إلى خصوص السور المكية فقسمها إلى ثلاث مراحل كما صنع (ثيودور نولدكه)، متأثرًا بصنيع سلفه المستشرق (جوستاف فايل)، ونجد لهذا التقسيم جذورًا حتى عند بعض المسلمين القدامى، وهو أبو القاسم الحسن بن محمد بن حبيب النيسابوري إذ يقول في كتابه (التنبيه إلى فضل علوم القرآن): «من أشرف علوم القرآن، علم نزوله، وجهاته، وترتيب ما نزل محكة: ابتداءً ووسطًا وانتهاءً، وترتيب ما نزل بالمدينة كذلك...»[2].

والرد التفصيلي على نولدكه وبيان الوهن والضعف في هذا التقسيم يحتاج إلى دراسة تفصيلية ولكن نشير إجمالًا إلى ما قاله بعض الباحثين[3] في هذا المجال «أن (نولدكه) لم يأتِ بمعايير جديدة غير تلك التي ذكرها من سبقه من المسلمين

<sup>[</sup>١] لمزيدٍ من الاطِّلاع حول الموضوع، انظر: اسبينداري، عبد الرحمن عمر محمَّد: كتابة القرآن الكريم في العهد المكّيِّ، لا ط، لا م، المنظمة الإسلاميّة للتربية والعلوم والثقافة، لا ت، الفصل الخامس: أدوات الكتابة ومصير القرآن المكّيّ المكتوب.

<sup>[</sup>۲] الزركشي، البرهان في علوم القرآن، م.س، ص٢٨٠.

<sup>[7]</sup> لمزيدٍ من التفاصيل، انظر: مطر الهاشميّ، حسن علي حسن: قراءة نقديَّة في تاريخ القرآن للمستشرق تيودور نولدكه، ط١، لا م، المركز الإسلاميّ للدراسات الاستراتيجيَّة التابع للعتبة العبّاسيّة المقدّسة، ٢٠١٤م، ص٣٥٩-٣٥٦.



والمستشرقين، بحسن نية أو سوء نية، وقد تقدم أن أجبنا عن مدى صدقية هذه المعايير في معرض الحديث عن ظاهرة المكي والمدني، والتمييز بينهما في مطلع هذا الفصل، وبذلك نجد أنفسنا في غنى عن التكرار والإسهاب والإعادة. ومن الواضح أيضًا أنّ نولدكه شأنه في ترتيب نزول السور شأن المسلمين الأوائل الذين ميزوا بين الأسلوب المكي والمدنى من السور (وسيأتي البحث عن المكي والمدني )، فقد استخرج هذه الخصائص والمعايير من السور المكية والمدنية بعد التعرف عليها عبر الرواية التاريخية، وعليه فإنّ جعل هذه الخصائص علامات للتمييز بن المكي والمدني أشبه بالدور. ولو سلمنا جدلًا بصحة هذه المعايير التي أعاد (نولدكه) اجترارها في بيان الترتيب التاريخي لترول سور القرآن، فإنما يقتصر نجاحه \_ إذا كتب له النجاح \_ على تحديد تاريخ نزول مجموعة من السور ضمن فترة زمنية بعينها، فنعلم أن الفترة المكية الثالثة قد شهدت مثلًا نزول السور رقم: ٣٢ و٤١ و٤٥ و٢٦ و٣٠، ولكن ما هو المتقدم منها وما هو المتأخر ضمن هذه الفترة الواحدة؟ هذا ما لم يستطع (نولدكه) الجزم به بضرس قاطع. بل اعترف غير مرة بعجزه عن ذلك، كما ذكرنا مرارًا. لا بل إنه عاب على (وليم مويرم)نهجه في تعيين تاريخ آحاد السور، قائلًا: (أما غلطته الأساسية في هذا التقسيم، فهي انه يسعى إلى ترتيب السور واحدة واحدة ترتيبًا زمنيًا. وهو يتواضع إلى درجة الاعتراف بأنه لم يبلغ هدفه تمامًا، لكن هذا الهدف يستحيل بالفعل بلوغه»[1].

وملاحظة أخيرة على منهج المسشترقين فقد أشرنا في الأبحاث السابقة، إلى الانتقائية عند المستشرقين في التعامل مع المصادر، وفي مبحث جمع المصحف نرى بشكل واضح هذه الانتقائية في التعامل مع المصادر، والملاحظات التي يمكن تسجيلها في هذا المجال؛ هي:

أولًا: الفضاء الذي يحكم التفكير والأبحاث الاستشراقية في مجال جمع المصحف هو الفضاء السنى البعيد عن الفضاء الإمامي.

<sup>[</sup>۱] نولدکه، تاریخ القرآن، م.س، ج۱، ص٦٧.

# القرآن الكريم في الدراسات الاستسثراقيةً



ثانيًا: قاموا بدراسات واسعة وعميقة لأنواع مصادر الدراسات فوجدوا ضالتهم المنشودة في بعض الكتب وبعض الروايات وبعض الاجتهادات الخاطئة من علماء المسلمين فاستفادوا منها وأشادوا بذكرها ونشروها في بلاد المسلمين أ.

على سبيل المثال نذكر ما قام به المستشرق آرثر جيفري في موضوع «المصاحف»؛ فهو كما أشرنا سابقًا نشر كتاب «المصاحف» لابن أبي داود (ت316) وهو نجل ابن داود صاحب كتاب السنن. وفي الكتاب روايات ضعيفة جدًا اعتمدها جيفري وغيره من المستشرقين للطعن في موثوقية النص القرآني.

ولكي يثبت عدم موثوقية النص القرآني اعتمد على جملة من الروايات الضعيفة ليثبت تطور حركة المصاحف وأنّ القرآن قد تغير وتبدّل منذ عصر نزوله إلى عصور الطبع مرّات متعدّدة ولتأييد قوله هذا نشر أسماء الكتب التي يستفاد منها اختلاف المصاحف بعضها مع بعض على مرّ العصور [2]. فهو يرى تطوّر القرآن في ستة أطوار وهى:

- 1. طور المصاحف القديمة.
- 2. طور المصاحف العثمانية التي بعثت إلى الأمصار.
  - 3. طور حرية الاختيار في القراءات.
    - 4. طور تسلّط السبعة أو العشرة.
  - 5. طور الاختيار في روايات العشرة.
- 6. طور تعميم قراءة حفص وهو طور النسخ المطبوعة [3].

<sup>[</sup>۱] العسكريّ، مرتضى: القرآن في روايات المدرستين، ط۱، لا م، المجمع العالميّ لأهل البيت (عليهم السلام)، ٢٠١٠م، ج٢، ص٧٣٦.

<sup>[</sup>۲] انظر: م.ن، ص٧٤٦.

<sup>[7]</sup> انظر: السجستاني، كتاب المصاحف، م.س، مقدِّمة الكتاب لآرثر جيفري، ص٩.

# المبحث الثاني

المكّي والمدني





من المباحث المهمة في تاريخ القرآن مبحث تقسيم السور والآيات القرآنية إلى مكّي ومدني وهناك آراء متعدّدة حول هذا الموضوع سواء من المسلمين أومن المستشرقين.

وقد تعرّض جملة من هؤلاء من قبيل: لامنس، وبلاشير، ونولدكه، لبحث المكي والمدني وطرحوا مجموعة من الآراء والنظريات عن هذا الموضوع. وسنمهّد لمناقشة شبهات هؤلاء المستشرقين بتحديد معنى المكي والمدني وبيان طريقة معرفتهما، ونعرض بعد ذلك شبهات هؤلاء المتعلقة بالمكي والمدني سواء من جهة ادعاء تأثر القرآن بالبيئة، ومن هنا كان التقسيم، أو الإشكالات التي أثاروها على المعيار المضموني في التفريق بين المكي والمدني، أو المعيار الأسلوبي في التمييز، ونختم هذا المبحث بنقد شبهة التاريخية وتأثر النص القرآني بالظروف التاريخية لنزوله.

# المطلب الأول: معنى المكّي والمدني عند المفسرين وطريقة معرفتهما:

يُقْسّم القرآن في عرف علماء التفسير إلى مكّي ومدني فبعض آياته مكّية وبعض آياته مدنية وتوجد في التفسير اتجاهات عديدة لبيان هذا المصطلح.

الاتجاه الزماني: القائم على أساس الترتيب الزماني للآيات واعتبار الهجرة حدًا زمنيًا فاصلًا بين مرحلتين فكل آية نزلت قبل الهجرة تعتبر مكّية وكل آية نزلت بعد الهجرة فهي مدنية وإن كان مكان نزولها مكّة فالمقياس هو الناحية الزمنية لا المكانية.

الاتجاه المكاني: هو الأخذ بالناحية المكانية مقياسًا للتميّز بين المكيّ والمدني فكل آية يلاحظ مكان نزولها فإن كان النبيّ حين نزولها في مكة، سميت مكّية وإن كان حينذاك في المدينة سميت مدنية.

# 🧢 — القرآن الكريم في الدراسات الاستنثراقية



الاتجاه الخطابي: يقوم على أساس مراعاة أشخاص المخاطبين فهو يعتبر أن المكيّ ما وقع خطابًا لأهل المدينة.

إنّ لفظ المكيّ والمدني ليس لفظًا شرعيًا حدّد النبيّ مفهومه لكي نحاول اكتشاف ذلك المفهوم وإنما هو مجرد اصطلاح تواضع عليه علماء التفسيّر ولكنّنا نرى أن وضع مصطلح المكيّ والمدني على أساس الترتيب الزمني كما يقرّره الاتجاه الأول أنفع للدراسات القرآنيّة لأنّ التمييز من ناحية زمنية بين ما أنزل من القرآن قبل الهجرة وما أنزل بعدها أكثر أهمية للبحوث القرآنيّة من التمييز على أساس المكان بين ما أنزل على النبيّ في مكة وما أنزل عليه في المدينة فكان جعل الزمن أساسًا للتمييز بين المكيّ والمدني واستخدام هذا المصطلح لتحديد الناحية الزمنية أوفق بالهدف[1].

## طريقة معرفة المكّي والمدني:

بدأ المفسرون عند محاولة التّمييز بين المكّي والمدني بالاعتماد على الروايات والنصوص التأريخية، التي تؤرخ السورة أو الآية وتشير إلى نزولها قبل الهجرة أو بعدها، وعن طريق تلك الروايات والنصوص التي تتبّعها المفسرّون واستوعبوها استطاعوا أن يعرفوا عددا كبيرًا من السور والآيات المكّية والمدنية ويميّزوا بينها.

ويمكن تلخيص ما ذكروه من الخصائص الأسلوبية والموضوعية للقسم المكي في ما بأتى:

- 1. قصر الآيات والسور وإيجازها وتجانسها الصوتى.
- 2. الدعوة إلى أصول الايمان بالله والوحي وعالم الغيب واليوم الآخر وتصوير الجنة والنار.
  - 3. الدعوة للتمسك بالأخلاق الكريمة والاستقامة على الخير.

<sup>[</sup>۱] انظر: الحكيم، علوم القرآن، م.س، ص۷۳-۷۶؛ معرفت، محمَّد هادي: التمهيد في علوم القرآن، ط۳، قم المقرَّسة، منشورات ذوي القربى، ۲۰۱۱م، ج۱، ص۱٦۲-١٦٥؛ الزركشي، البرهان في علوم القرآن، م.س، ج۱، ص۲۳۹؛ السيوطي، الإتقان في علوم القرآن، م.س، ج۱، ص۳۶.



- 4. مجادلة المشركين وتسفيه أحلامهم.
- 5. استعمال السورة لكلمة «يا أيها الناس» وعدم استعمالها لكلمة «يا أيها الذين آمنوا».

وأما ما يشيع في القسم المدني من خصائص عامة فهي:

- 1. طول السورة والآية وإطنابها.
- 2. تفصيل البراهين والأدلة على الحقائق الدينيّة.
- 3. مجادلة أهل الكتاب ودعوتهم إلى عدم الغلو في دينهم.
  - 4. التحدّث عن المنافقين ومشاكلهم.
- 5. التّفصيل لأحكام الحدود والفرائض والحقوق والقوانين السياسية والاحتماعية والدولية.

والصحيح أن هذه الخصائص التي ذكرها علماء التفسير قد تؤدّي إلى ترجيح أحد الاحتمالين على الآخر في السور التي لم يرد نص بأنّها مكّية أو مدنية ولكن الاعتماد على تلك المقاييس إنما يجوز إذا أدّت إلى العلم، ولا يجوز الأخذ بها لمجرد الظن<sup>[1]</sup>. فالفروق التي ذكرت لا تتسم بالكلية بل بالأغلبية النسبية ولا معنى للمبالغة في هذه الخصائص.

يقول العلامة الطباطبائي: «وللعلم بمكية السور ومدنيتها ثم ترتيب نزولها أثر هام في الأبحاث المتعلقة بالدعوة النبوية، وسيرها الروحي والسياسي والمدني في زمنه وتحليل سيرته الشريفة، والروايات -كما ترى- لا تصلح أن تنهض حجة معتمدًا عليها في إثبات شيء من ذلك على أن في ما بينها من التعارض ما يسقطها عن الاعتبار. فالطريق المتعين لهذا الغرض هو التدبر في سياق الآيات والاستمداد بما يتحصل من القرائن والأمارات الداخلية والخارجية، وعلى ذلك نجري في هذا الكتاب»[2].

<sup>[</sup>١] انظر: الحكيم، علوم القرآن، م.س، ص٧٦-٧٩.

<sup>[7]</sup> الطباطبائي، الميزان في تفسير القرآن، م.س، ج١٣، ص٢٣٥.

# المطلب الثاني: شبهات المستشرقين حول المكّي والمدنى:

ما تقدّم هو مجمل ما أورده العلماء، في بيان الفروق بين المكي والمدني، وقد وضعها العلماء بعد ملاحظة واستقراء، ولكنهم لا يعتقدون أنّها قواعد كليّة.

وإذا لاحظنا جهود المستشرقين في مجال الدراسات القرآنيّة نجدها تتجه، -كما تقدّم- إلى إثبات أن القرآن الكريم من وضع النبيّ محمد الله وأنه لا صلة له بالوحي إطلاقًا، وقد تعدّدت مسالك المستشرقين، في الترويج لأفكارهم، وكان من بين الأبواب التي ولجها المستشرقون، باب المكي والمدني.

وقد أغرى هؤلاء في هذا المجال وجودُ دراسات في التراث الإسلاميّ أقرَّ فيها أهلها أن ثمة خصائص وميزات لكل من المكي والمدني -سبق ذكرها- ترقى لأن تصبح فروقًا قائمة برأسها.

وسعى المستشرقون إلى تضغيم هذه الخصائص، وإلى توظيفها بطريقة سيئة بتفسيرها في ضوء المنهج الذاتي الذي سيطر على دراستهم وهو يقوم على استحضار المستشرق لانتماءاته سواء أكانت دينية، أو علمية أو تاريخية، عند دراستهم لمباحث العلوم الإسلاميّة، بحيث جاء نتاجهم وبدرجات متفاوتة، مستجيبًا لثقافاتهم، لا لم تفرضه الدراسة العلميّة للمصادر الإسلاميّة من نظريات ورؤى. فجاء كلامهم متضمّنًا عددًا من المغالطات نعرض لها بإيجاز ونبيّن تهافتها.

وأساس هذه الشبهات هو: أن الفروق والميزات التي تلاحظ بين القسم المكي من القرآن الكريم والقسّم المدني منه تدعو في نظر بعض المستشرقين إلى الاعتقاد بأنّ القرآن قد خضع لظروف بشرية مختلفة - اجتماعية وشخصية - تركت آثارها على أسلوب القرآن وطريقة عرضه، وعلى مادته والموضوعات التي عني بها.



## أولًا: تأثر القرآن ببيئة النزول:

توهّم جملة من المستشرقين: أمثال نولدكه، جولدتسيهر، لامنز، وبلاشير، وكازانوفا، وغيرهم أن القرآن الكريم كان متأثرًا بالبيئة لا مؤثرًا فيها، وتعتبر هذه الفكرة أيّ تأثر القرآن أو تأثيره من الأبحاث التأسيسة في الرد على هذه الشبهات.

فقد زعم بلاشير أن الفروق بين المكيّ والمدني، تدل على وجود قرآن مكيّ، وآخر مدني، لا صلّة بينهما من الناحية الأسلوبيّة والمضمونية، وهذا ما قاله بلاشير في كتابه «مدخل إلى القرآن» وهذا يعني عنده تأثر القرآن بالبيئتين المكيّة والمدنية، الأمر الذي يدل بزعمه وزعم غيره على بشريّة القرآن الكريم[1].

ولذا «لا بدّ لنا أن نفرّق بين فكرة تأثر القرآن الكريم، وانفعاله بالظروف الموضوعية من البيئة وغيرها، وبين فكرة مراعاة القرآن لهذه الظروف بقصد تأثيره فيها وتطويرها لصالح الدعوة.

فإنّ الفكرة الأولى تعني في الحقيقة: بشريّة القرآن، حيث تفرض القرآن في مستوى الواقع المعيش وجزءًا من البيئة الاجتماعية يتأثر بها كما يؤثر فيها، بخلاف الفكرة الثانية فإنّها لا تعني شيئًا من ذلك، لأنّ طبيعة الموقف القرآني الذي يستهدف التغيير، وطبيعة الأهداف والغايات التي يرمي القرآن إلى تحقيقها قد تفرض هذه المراعاة، حيث تحدّد الغاية والهدف طبيعة الأسلوب الذي يجب سلوكه للوصول إليها»[2].

فهناك فرق بين أن تفرض الظروف نفسها على الرسالة، وبين أن تفرض الأهداف والغايات - التي ترمي الرسالة إلى تحقيقها من خلال الواقع - أسلوبًا ومنهجًا للرسالة؛ لأن الهدف والغاية ليس شيئًا منفصلًا عن الرسالة ليكون تأثيرهما عليها تأثيرًا مفروضًا من الخارج.

<sup>[</sup>۱] انظر: الشايب، خضر: نبوَّة محمَّد في الفكر الاستشراقيّ المعاصر، ط١، الرياض، مكتبة العبيكان، ١٤٢٢هـق، ص٣٠٤؛ وانظر: زقزوق، الاستشراق والخلفيَّة الفكريَّة، م.س، ص٩٤.

<sup>[</sup>۲] الحكيم، علوم القرآن، م.س، ص٨٠.



فنحن في الوقت الذي نرفض فيه الفكرة الأولى بالنسبة إلى القرآن نجد أنفسنا لا تأبى التمسّك بالفكرة الثانية في تفسير الظواهر القرآنيّة المختلفة، سواء ما يرتبط منها بالأسلوب القرآني أو الموضوع والمادة المعروضة فيه [1].

#### ثانيًا: الشبهات الأسلوبيّة:

#### الشبهة الأولى: أسلوب العنف والشدّة والسّباب في المكّي:

قالوا إنّ القسم المكيّ يتفرد بالعنف والشدّة والقسّوة والحدّة، والغضب والسباب والوعيد والتهديد.

وما أنّ السور المكيّة فيها عنف، وشدّة وسباب، وتقريع لأهل مكّة، فهذا يدل على تأثر النبيّ بالبيئة المكيّة، وتكيَّف حديثه مع ما متاز به أهل مكّة من غلظة وجهل وعناد<sup>[2]</sup>.

#### الجواب عن الشبهة:

- قولهم إن في القرآن المكّي يوجد سباب، فهذا كلام غير صحيح من جهتين:

الأولى: لا يعقل أن القرآن الذي جاء يعلم الناس أصول الآداب يخرج هو عن أصول الآداب إلى السباب؟

قال تعالى: ﴿ وَلَا تَسُبُّواْ ٱلَّذِينَ يَدَّعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ فَيَسُبُّواْ ٱللَّهَ عَدُواً بِغَيْرِ عِلْمٍ ﴾ [3] فالله عز وجل في هذه الآية نهى عن السب والشتم.

والآية تذكر أدبًا دينيًا تصان به كرامة مقدّسات المجتمع الديني وتتوّقى ساحتها أن يتلوث بدرن الإهانة والإزراء بشنيع القول والسّب والشتم والسخرية ونحوها

<sup>[</sup>۱] انظر: التسخيري، محمَّد علّي: محاضرات حول علوم القرآن، ط١، لا م، المنظَّمة العلميَّة للحوزات والمدارس الإسلاميَّة، ٢٠٠٣م، ص١٠٣ وما بعدها.

<sup>[</sup>۲] انظر: بلاشير، ريجي: كتاب القرآن، ترجمة: رضا سعادة، ط۱، بيروت، دار الكتاب اللبنائي، ١٩٧٤م، ص٨١؛ وانظر: أبو شهبة: المدخل لدراسة القرآن الكريم، م.س، ص٢٣٦.

<sup>[</sup>٣] سورة الأنعام، الآية ١٠٨.



فإن الإنسان يدافع عن كرامة ما يقدّسه،... فلو سب المؤمنون آلهة المشركين حملتهم عصبية الجاهلية أن يعارضوا المؤمنين بسب ما له عندهم كرامة الألوهية وهو الله عز اسمه ففي سب آلهتهم نوع تسبيب إلى ذكره تعالى بما لا يليق بساحة قدسه وكبريائه [1].

الثانية: أما احتجاجهم بسورة المسد أو التكاثر نقول وليس في السورتين أيُ سب أو بذاءة - كما يحاول المستشرقون أن يقولوا ذلك – وإنما فيهما تحذير ووعيد بالمصير الذي ينتهي إليه أبو لهب والكافرون بالله. نعم، يوجد في القرآن الكريم تقريع وتأنيب عنيف، وهو موجود في المدني كما هو في المكيّ. ومن صور التقريع الذي ورد في السور المدنية نذكر الآتي:

قوله تعالى: ﴿ وَضُرِبَتْ عَلَيْهِ مُ ٱلذِّلَّةُ وَٱلْمَسْكَنَةُ وَبَآءُو بِغَضَبٍ مِنَ ٱللَّهِ ۗ ذَالِكَ بِأَنَّهُمُ كَانُواْ يَكُفُرُونَ بِعَايَاتِ ٱللَّهِ وَيَقْتُلُونَ ٱلنَّبِيِّى بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ ذَالِكَ بِمَا عَصُواْ وَكَانُواْ يَعْتَدُونَ ﴾ [2].

وقوله: ﴿ قُلْ هَلْ أُنَبِّكُكُم بِشَرِ مِّن ذَلِكَ مَثُوبَةً عِندَ ٱللَّهِ مَن لَّعَنهُ ٱللَّهُ وَعَضِبَ عَلَيْهِ وَجَعَلَ مِنْهُمُ ٱلْقِرَدَةَ وَٱلْخَنَازِيرَ وَعَبَدَ ٱلطَّغُوتَ أُوْلَيْكَ شَرُّ مَكَانًا وَأَضَلُّ عَن سَوَآءِ ٱلسَّبِيلِ ﴾ [3]. وغيرهما من الآيات.

- أما قولهم إن القسّم المكيّ قد تفرد بالعنف والشدّة فينقضه أن في القسّم المدني شدةً وعنفًا فدعواهم بالتفرد باطلة. وإنما اشتمل القرآن الكريم بقسميه المكيّ المدني على الشدة والعنف لأن ضرورة التربية الرشيدة في إصلاح الأفراد والشعوب تقضي أن يمزج المصلح في قانون هدايته بين الترغيب والترهيب والوعد والوعد والشدة واللن.

كما أن القسّم المدنى لا يختص أيضًا -كما قد يفهم من الشبهة- بالأسلوب اللين

<sup>[</sup>١] انظر: الطباطبائي، الميزان في تفسير القرآن، م.س، ج٧، ص١٤٣.

<sup>[</sup>٢] سورة البقرة، الآية ٦١.

<sup>[</sup>٣] سورة المائدة، الآية ٦٠.

## 🦟> — القرآن الكريم في الدراسات الاستنثراقيةً 🔾



الهادئ الذي يفيض سماحة وعفوًا، بل نجد ذلك في المكيّ، والشواهد القرآنيّة على ذلك كثرة.

فمن القسّم المدني الذي اتسم بالشدة والعنف قوله تعالى: ﴿ فَإِن لَّمُ تَفْعَلُواْ وَلَن تَفْعَلُواْ وَلَن تَفْعَلُواْ فَالنَّا وَ اللَّهِ وَقُودُهَا ٱلنَّاسُ وَٱلْحِجَارَةُ أُعِدَتْ لِلْكُنِفِينَ ﴾ [1].

وقوله تعالى: ﴿ فَإِن لَمْ تَفْعَلُواْ فَأَذَنُواْ بِحَرْبِ مِّنَ ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ۗ وَإِن تُبَتُمُ فَلَكُمُ مَنُ ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ۗ وَإِن تُبَتُمُ فَلَكُمُ مَ رُءُوسُ أَمُولِكُمُ لَا تَظْلِمُونَ وَلَا تُظُلَمُونَ ﴾ [2]. إلى غير ذلك من الآيات.

كما نجد في القسّم المكّي لينا وسماحة نحو قوله تعالى: ﴿ لَا تَمُدَّنَّ عَينَيكَ إِلَى مَا مَتَّعُنَا بِهِ عَ أَزُورَ جُا مِّنْهُمْ وَلَا تَحُزَّنْ عَلَيْهُمْ وَأَخْفِضْ جَنَاحَكَ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [3].

وقوله تعالى: ﴿ قُلْ يَعِبَادِى ٱلَّذِينَ أَسْرَفُواْ عَلَىٰۤ أَنفُسِهِمْ لَا نَفَّسُهُمْ لَا نَفْنُطُواْ مِن رَحْمَةِ ٱللَّهِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ يَغْفِرُ ٱلدُّنُوبَ جَمِيعاً إِنَّهُ هُو ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ [4].

الشبهة الثانية: أسلوب القسم المكي عتاز بقصر السور والآيات:

يرى المستشرقون أن البيئة المكية كانت بيئة أمية، مغلقة، فناسب أن تأتي السور قصيرة، وكذا الآيات، في حين أن المدينة كانت متحضرة بسبب وجود اليهود فناسب أن تأتى السور المدنية طويلة وكذا آياتها[5].

والفكرة التي يريد هؤلاء طرحها من خلال هذه الشبهة هي أن هذا التفاوّت في القصر والطول للآيات والسور القرآنيّة يعود إلى تأثّر النبيّ بالبيئة التي عاشها، حيث كان المجتمع أُمّيًا لا يستوعب تفصيل المفاهيم، فجاءت الآيات والسور قصيرة وذلك لتتناسب مع المسنوى الفكرى والثقافي للمجتمع المكّي، ولما هاجر

<sup>[</sup>١] سورة البقرة، الآية ٢٤.

<sup>[</sup>٢] سورة البقرة، الآية ٢٧٩.

<sup>[</sup>٣] سورة الحجر، الآبة ٨٨.

<sup>[</sup>٤] سورة الزمر، الآية ٥٣.

<sup>[0]</sup> عبَّاس، قضايا قرآنيَّة في الموسوعة البريطانيَّة، م.س، ص٤٣.



النبيّ وانتقل إلى بيئة أخرى وهي المدينة والتي تتمتع بمستوى ثقافي أفضل نسبيًا من مستوى البيئة المكّية جاءت الآيات والسور أطول؛ وذلك انسجامًا مع التطور الفكري والثقافي للبيئة المدنية.

#### الجواب عن الشبهة:

نسجل على هذه الشبهة ملاحظات عدّة؛ هي:

- أن القصر والإيجاز ليسا مختصين بالقسّم المكّي، بل توجد في القسّم المدني سورًا قصيرة مثل سورة النصر، سورة الزلزلة، سورة البينة وغيرها. وأن في القسّم المكّي سورًا طويلة مثل سورة الأنعام، وسورة الأعراف.

وهذا يؤكّد على أن اختيار غط السور أو الآيات يتبع الظروف والمقتضيات الزمنية والمكانية، لا أنه منفعل بالبيئة والمحيط الخاص، ويعتبر الإيجاز في السور المكّية مظهرًا من مظاهر القدرة الفائقة على التعبير، وبالتالي فهو من مظاهر الإعجاز، حيث نزل القرآن متحدّيًا ببلاغته العرب، ومن الواضح أن إيجاز السور والآيات أبلغ في التحدي والإعجاز هذا من جهة، ومن جهة أخرى قد عرف عن القرشيين في مكة أنهم كانوا أهل ذكاء وألمعيّة وفصاحة وبلاغة وأهل المدينة على الستنارتهم لم يبلغوا شأن قريش في تلك الخصائص والمزايا، فناسبهم بشكل عام الإيجاز دون غيره من الأساليب.

- لو افترضنا أن لطبيعة المجتمعين المكيّ والمدني وثقافتهما دورًا في هذا التفاوت بين الأسلوبين فهذا لا يؤدي إلى بشريّة القرآن ونفي صلته وارتباطه بالسماء، لأنه لا يعني سوى انسجام القرآن مع الواقع الموضوعي، فهو يتحدّث بلغة البيئة والمحيط التى نزل فيها.
- من المعروف أن تفاعل الإنسان مع بيئته الجديدة تحتاج إلى وقت طويل حتى يفهم طبيعة المجتمع وعاداته ومستواه الفكري حتى يتمكن من مخاطبته بشكل صحيح، ولكن الذي يلاحظ القسّم المدنى من القرآن فيجد أن القرآن نزل



بشكل متلاحق، وفي بدايات الهجرة النبوية هذه السرعة لا تعطي النبي متسعًا من الوقت للتفاعل مع البيئة الجديدة، خصوصًا حينها نعرف أن أوّل سورة نزلت في المدينة هي سورة البقرة، وأن السّور الستّ الأولى النازلّة على النبيّ عُلِيناً في المدينة هي: سورة البقرة، وسورة الانفال، وسورة آل عمران، وسورة الأحزاب، وسورة النساء وبين هذه السور ثلاث من السبع الطوال كما هو معروف في تقسيم سور القرآن وهذا أن دلّ على شيء فإنه يدّل على عدم تأثّر القرآن بالمحيط بل القرآن الكريم هو الذي أثّر في المحيط المدني.

فكيف استطاع النبيّ المتأثّر بالمحيط والبيئة المكّية ذات المستوى الهابط ثقافيًا وفكريًا كما يقولون وفي هذه الفترة الزمنية الوجيزة أن يحدث تغييرًا عميقًا في الخطاب القرآني كمًا وكيّفًا ويُخرج لنا سورة بحجم وعمق ودقّة سورة البقرة؟

- من المعروف بين علماء التفسير قولهم: السورة مكّية عدا ما استثني والعكس أيضًا أي أننا نلحظ وجود آيات مكّية في سور مدنية، وآيات مدنية في سور مكّية، وفي كلتا الحالتين نجد انسجامًا بل تلاحمًا بين آيات السورة وكأنها كتلة واحدة ونزلت مرّة واحدة، وهذا يدّل على وجود صلة كاملة بين القسّمين.

#### ثالثًا: الشبهات المضمونيّة:

#### الشبهة الأولى: خلو القسم المكي من التشريع والأحكام:

خلا القسم المكي من التشريع والأحكام بينما نجد القسّم المدني مشحونًا بتفاصيل التشريع والأحكام، وذلك يدّل على أنّ القرآن من وضع محمد وتأليفه تبعًا لتأثره بالوسط الذي يعيش فيه، فهو عندما حلّ بالمدينة بين أهل الكتاب المثقفيّن جاء قرآنه المدنى مليئًا بتلك العلوم والمعارف العالية.

فقد زعم جولدتسيهر، وفلهلهم رودلف، أن وجود التشريعات في القسّم المدني هو دليل على تأثّر الرسول باليهود في المدينة، وإفادته من تلك البيئة بما فيها من



أحكام وتشريعات كانت بين يدي اليهود، وهو ما كان يفتقده في مكة التي كان أهلها جهلة أمين [1].

#### والجواب عن هذه الشبهة؛ بالآتي:

كما أنّنا نلحظ في بعض آيات سورة الأنعام [3] المكّية نقاشات تفصيلية لتشريعات أهل الكتاب والتزاماتهم، وهذا يدّل على معرفة القرآن الكريم بهذه التشريعات وغيرها مسبقًا أي قبل الهجرة إلى المدينة.

- بدءُ التشريعات في القسّم المدني من القرآن في أوّل سورة نزلت في المدينة وهي سورة البقرة، يدحض فكرة تأثّر القرآن بمحيطه وبيئته، فلم يمرّ على النبيّ وقتًا طويلًا يسمح بتفاعل النبيّ مع أهل الكتاب.

يقول ابن العربي: «إنّ في سورة البقرة، ألف أمر، وألف حكم، وألف نهي» [4]، فهل يعقل أن يكون الرسول قد تأثّر بهذه السرعة مع البيئة ومن فيها، وأفاد من اليهود بهذه السرعة القياسيّة؟

- الحديث عن تفاصيل التشريع في مكة كان شيئًا سابقًا لأوانه، حيث لم يستلم الإسلام حينذاك زمام الحكم بعد، بينما الأمر في المدينة على العكس.

<sup>[</sup>١] انظر: جولدتسيهر: العقيدة والشريعة في الإسلام، م.س، ص١٧.

<sup>[</sup>٢] سورة الأنعام، الآية ١٥١.

<sup>[</sup>٣] سورة الأنعام، الآيات ١١٩-١٢١؛ ١٣٨-١٤٦.

<sup>[</sup>٤] ابن العربيّ المالكيّ، أبو بكر: أحكام القرآن، تحقيق: محمَّد عبد القادر عطا، ط٣، لا م، دار الكتب العلميَّة، ٣٠٠٣م، ج١، ص٢٧.



- إنّ إجراء مقارنة بين التشريع الإسلاميّ وتشريعات أهل الكتاب يكشف لنا أنّ هناك اختلافًا جوهريًا بينهما، فكيف يمكن الزعم بأنّ النبيّ أخذ التشريع من أهل الكتاب في المدينة، ولوكان ذلك واقعًا وحقيقة لادعاه أهل الكتاب المعاصرون للنبي والذين كان النبيّ يحاورهم ويدحض أفكارهم.

#### الشبهة الثانية: القسم المكيّ لم يتناول الأدلة والبراهين:

إن القسّم المكيّ لا يتضمّن الأدلّة والبراهين على أصول العقيدة وتعاليم الرسالة بينما نجد ذلك واضحًا في القسّم المدني وهذا يعني مرة أخرى حسب ادعاءهم تأثّر النبيّ بمجتمعه، ففي المجتمع المكيّ الساذج البسيط لم نرَ براهين وأدلّة على العقيدة لخلوّ المجتمع من ذلك، بخلاف الأمر عندما تواجد في المجتمع المدني المتحضّر واحتّك بأهل الكتاب من اليهود والنصارى فانعكس ذلك على القسّم المدني من القرآن باعتبار أن القرآن ما هو إلا انعكاس لصورة المجتمع.

ويمكن الرد على هذه الشبهة من وجهين:

الوجه الأول: لم يخل القسّم المكيّ من الأدلة والبراهين بل تناولها في كثير من سوره، وبذلك تنهار الشبهة من أساسها، والشواهد القرآنيّة على ذلك كثيرة وفي مجالات شتى نذكر منها:

ما ذكر حول الوحدانية:

قوله تعالى: ﴿ مَا ٱتَّخَذَ ٱللَّهُ مِن وَلَدٍ وَمَا كَانَ مَعَهُ، مِنْ إِلَهُ إِذًا لَّذَهَبَ كُلُّ اللَّهِ بِمَا خُلَقَ وَلَعَلَا بَعْضُهُمُ عَلَى بَعْضِ شُبْحَن ٱللَّهِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴾ [1].

وقوله تعالى: ﴿ لَوْ كَانَ فِي مِمَا عَالِهَ أَهُ إِلَّا ٱللَّهُ لَفَسَدَنَّا فَسُبَحَنَ ٱللَّهِ رَبِّ ٱلْعَرْشِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴾ [2]

الاستدلال على النبوة وارتباط ما جاء به النبيّ بالسماء:

<sup>[</sup>١] سورة المؤمنون، الآية ٩١.

<sup>[</sup>٢] سورة الأنبياء، الآبة ٢٢.



قوله تعالى: ﴿ وَمَا كُنْتَ نَتْلُواْ مِن قَبْلِهِ مِن كِنْبٍ وَلَا تَخُطُّهُ وبِيمِينِكَ إِذَا لَا تَخُطُّهُ وبِيمِينِكَ إِذَا لَا تَخُطُّهُ وبِيمِينِكَ إِذَا لَا تَخُطُّهُ وَلَمُ يَكُفِهِمُ أَنَّا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَبَ يُتْلَى عَلَيْهِمْ أَلِكَ لَرَحْبَةً وَذِكَرَىٰ لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونِ ﴾ [1]. عَلَيْهِمْ أَلِثَ فِي ذَلِكَ لَرَحْبَةً وَذِكَرَىٰ لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونِ ﴾ [1].

الاستدلال على البعث والجزاء:

قوله تعالى: ﴿ أَفَحَسِبْتُمْ أَنَّمَا خَلَقْنَكُمْ عَبَثًا وَأَنَّكُمْ إِلَيْنَا لَا تُرْجَعُونَ ﴾ [2].

وهناك آيات أخرى كثيرة في القسم المكي تضمّنت البرهنة والاستدلال على أصول العقائد، والقرآن تناول أغلب قصص الأنبياء في القسم المكيّ والتي لا تخلو من استدلالات ونقاشات عقدية درات بينهم وبين أقوامهم في التوحيد، والنبوة، والمعاد، وغير ذلك.

الوجه الثاني: حتّى لو تنزّلنا، وقبلنا بهذا الفارق بين القسمين، فمن الممكن تفسير هذا الفرق على أساس مراعاة طبيعة موقف المواجهة من الدعوة، حيث كانت تواجه الدعوة في مكّة مشركي العرب وعبدة الأصنام، والأدلّة التي كان يواجه القرآن بها هؤلاء أدلّة وجدانية، من الممكن أن تستوعبها مداركهم ويقتضيها وضوح بطلان العقيدة الوثنية، والقرآن - كما عرفنا - هو كتاب هداية وتغيير وتزكية وليس كتابًا علميًا فقد كان يواكب تطور الدعوة الإسلاميّة ومسيرتها في آياته ونزوله، وحين اختلفت طبيعة الموقف، وأصبحت الأفكار المعارضة تمتاز بكثير من التعقيد والتزييف والانحراف - كما هو الحال في عقائد أهل الكتاب - اقتضى الموقف مواجهتها، بأسلوب آخر من البرهان والدليل أكثر تعقيدًا وتفصيلًا [3].

<sup>[</sup>١] سورة العنكبوت، الآيتان ٤٨ و٥١.

<sup>[</sup>٢] سورة المؤمنون، الآية ١١٥.

<sup>[</sup>٣] للمزيد من التفصيل في عرض الشبهات ومناقشتها في مجال المكّيِّ والمدنيّ، انظر: الزرقاني، مناهل العرفان في علوم القرآن، م.س، ج١، ص١٩٩.

# 🎏 🧢 القرآن الكريم في الدراسات الاستسژاقية



أوصلها بعضهم إلى بضع آياتٍ؛ أيّ أن العدد أقلّ ممّا ذكره النّحاس بكثير [1].

مع العلم أنّ كثيرًا من هذه الآيات التي ادُّعي أنّها من الناسخ والمنسوخ هي ليست كذلك، ولا ينطبق عليها مصطلح النّسخ الذي أراده علماء التفسير، بل فيه خلط بين النّسخ والتخصص والتقييد وغير ذلك، وقد أطلق النّسخ كثيرًا على التخصيص في التفسر المنسوب إلى ابن عباس. بل أغلب ما يطلق عليه النسخ في النصوص القديمة يراد به التخصيص. يقول الشيخ معرفة: «فإطلاق النّسخ على التخصيص كان شائعًا في متداول السلف، ومن ثم أكثروا القول في عدد الآي المنسوخة»[2].

<sup>[1]</sup> انظر: مركز الثقافة والمعارف القرآنيَّة: علوم القرآن عند المفسرِّين، ط١، قم المقدَّسة، مكتب الإعلام الإسلاميّ، ١٤١٧هـ.ق،

<sup>[7]</sup> معرفت، التمهيد في علوم القرآن، م.س، ج٢، ص٢٧١.

# المبحث الثالث 🗡

آراء المستشرقين في نسخ القرآن الكريم





تطالعنا كتب كثيرة عن مسألة «الناسخ والمنسوخ» في القرآن، وقد أُلّفت كتب مستقلّة في هذا العنوان، وقلّما تجد كتاب تفسير لم يتعرض للآيات الناسخة والمنسوخة، وهناك آيات كثيرة ادُّعي نسخها. وقد جمعها أبو بكر النّحاس في كتابه «الناسخ والمنسوخ» فبلغت «138» آية. وهناك نقاشات بين العلماء في عدد الآيات المنسوخة

# المطلب الأول: تعريف النّسخ لغَة واصطلاحًا: النّسخ لغَة:

النسخ في اللغة: إزالة شيء بشيء يتعقّبه كنسخ الشمس الظلّ، والظلّ الشمّس، والشيّب الشباب، فتارة يفهم منه الإزالة، وطورًا يفهم منه الإثبات، وتارة يفهم منه الأمران معًا، ومن هنا يكون معنى نسخ الكتاب إزالة الحكم بحكم يتعقّبه، قال الله تعالى: ﴿ ﴿ مَا نَسَخَ مِنْ ءَايَةٍ أَوْ نُنسِهَا نَأْتِ بِخَيْرٍ مِّنْهَا أَوْ مِثْلِهَا أَلَمُ الله تعالى: ﴿ فَ مَا نَسَخَ مِنْ ءَايَةٍ أَوْ نُنسِهَا نَأْتِ بِخَيْرٍ مِّنْهَا أَوْ مِثْلِهَا أَلَمُ الله تعالى: ﴿ فَ مَا نَسَخَ مِنْ ءَايَةٍ أَوْ نُنسِهَا نَأْتِ بِخَيْرٍ مِّنْهَا أَوْ مِثْلِهَا أَلَمُ الله تعالى: ﴿ فَ مَلْ مَلَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُ ﴾ ([1]) ([2]).

#### النُّسخ اصطلاحًا:

النّسخ هو: رفع أمر ثابت في الشريعة المقدسة بارتفاع أمده وزمانه.

لأِّن الحكم في الشريعة المقدّسة له نحوان من الثبوّت:

الأول: ثبوت ذلك الحكم في عالم التشريع والإنشاء، والحكم في هذه المرحلة يكون مجعولًا على نحو القضية الحقيقيّة، ولا فرق في ثبوته بين وجود الموضوع في الخارج وعدمه، وإنما يكون قوام الحكم بفرض وجود الموضوع. فإذا قال الشارع: شرب الخمر حرام -مثلًا- فليس معناه أن هنا خمرًا في الخارج. ورفع هذا الحكم في هذه المرحلة لا يكون إلا بالنّسخ.

<sup>[</sup>١] سورة البقرة، الآية ١٠٦.

<sup>[7]</sup> الراغب الأصفهاني، مفردات غريب القرآن، م.س، ص٤٩٠.



الثاني: ثبوت ذلك الحكم في الخارج بمعنى أن الحكم يعود فعليًا بسبب فعلية موضوعه خارجًا، كما إذا تحقّق وجود الخمر في الخارج، فإن الحرمة المجعولة في الشريعة للخمر تكون ثابتة له بالفعل، وهذه الحرمة تستمرّ باستمرار موضوعها، فإذا انقلب خلًا فلا ريب في ارتفاع تلك الحرمة الفعلية التي ثبتت له في حال خمريته، ولكن ارتفاع هذا الحكم ليس من النّسخ في شيء [1].

ويعرّفه العلامة الطباطبائي بأنه: «الإبانة عن انتهاء أمد الحكم وانقضاء أجله» [2].

وعرّفه العلامة معرفت بأنه: «رفع تشريع سابق -كان يقتضي الدّوام حسب ظاهره- بتشريع لاحق، بحيث لا يمكن اجتماعهما معًا، إمّا ذاتًا، إذا كان التنافي بينهما بيّنًا، أو بدليلِ خاص، من إجماع أو نصِّ صريح»[3].

وإذا أردنا أن نبسِّط فكرة النّسخ فهي على الشكل الآتي:

يصدر حكم شرعي أوّل؛ كالتوجه إلى بيت المقدّس على سبيل المثال، ثم يصدر حكم آخر ناظر إلى الحكم الأول ورافع له؛ كالتوجه إلى البيت الحرام، فالأول يسمى الحكم المنسوخ والثاني الحكم الناسخ، وينتج عن هذه العملية الآتي:

أُولًا: وقْفُ العمل بالحكم السابق وهو التوجه في الصلاة إلى بيت المقدس.

ثانيًا: إحلال حكم آخر مكان الأول مثل التوّجه إلى المسجد الحرام بدل التوّجه إلى بيت المقدس، بمعنى أن النّص الأول يبقى نّصًا قرآنيًا وما يُنسخ هو الحكم فقط؛ لأن علماء الإمامية -كما سيأتي- لا يوافقون على نسخ التلاوة أي رفع النّص القرآنيّ.

ثالثًا: لا بدّ أن يكون ظاهر النص الأول يقتضي الدوام، لا أن يكون محدّدا من البداية بأمدٍ معين، أيّ لولا ورود النص الثاني وهو التّوجه إلى المسجد الحرام في مثالنا، لكان العمل بالنّص الأوّل وهو الصلاة إلى بيت المقدّس هو المتعيّن لأن ظاهره الدوام.

<sup>[</sup>١] انظر: الخوقِّ، البيان في تفسير القرآن، م.س، ص٢٧٦-٢٧٧.

<sup>[</sup>۲] الطباطبائي، الميزان في تفسير القرآن، م.س، ج١، ص<br/>۲٤٩.

<sup>[</sup>٣] معرفت، التمهيد في علوم القرآن، م.س، ج٢، ص٢٦٧.



رابعًا: لا بد من وجود حكمة قصدها الشارع المقدس من عملية النسخ سواء تبيّن لنا ذلك أم لا.

وقد ذكرت شروط متعددة للنسخ منها: تحقّق التنافي بين تشريعين وقعا في القرآن بحيث لا يمكن اجتماعهما في تشريع مستمرّ، تنافيًا ذاتيًا، ومنها: أن يكون التنافي كليًا على الإطلاق، لا جزئيًا، ومنها: أن لا يكون الحكم السابق محدّدًا بأمدٍ صريح، ومنها: أن يتعلّق النّسخ بالتّشريّعيات، وغير ذلك[1].

### المطلب الثاني: النسخ في كلام المستشرقين:

كتب جماعةٌ من المستشرقين الكتب والمقالات في مسألة النسخ في الإسلام، وخاصة النسخ في القرآن، واعتبروا أن ذلك كان وسيلة للنبيّ لتغيير الأحكام السابقة والعدول عنها، واعتبروا كذلك أن من الأسباب التي أدَّتْ إلى ظهور فكرة الناسخ والمنسوخ بين المسلمين تبرير التناقضات في القرآن، والاختلاف بين القرآن والسنّة، واختلاف فتاوى الفقهاء [2].

وقد اعترض المستشرقون على النسخ واعتبره بعضهم دليل على بشريّة النّص القرآني ومن هؤلاء ما ذكره المستشرق «مونتغمري وات» في مؤلفه «محمد» حيث ذكر أن مفهوم النّسخ فيه نحو من تصويب للنص: «وربما يكون قد حاول- أي النبيّ محمد- أن يُصوَّب النّص إذا أحسَّ أن النصَّ الموحي به يحتاج إلى إصلاح»[3].

وأرجع المستشرق جولدتسيهر النسخ في القرآن إلى التطوّر الداخليّ فيه وأن النبيّ اضطرّ لذلك فقال: «إن الرّسول نفسه قد اضطرّ بسبب تطورّه الداخليّ الخاص وبحكم الظروف التي أحاطت به إلى تجاوز بعض الوحي القرآني إلى وحي

<sup>[</sup>۱] انظر: معرفت، التمهيد في علوم القرآن، م.س، ج٢، ص٢٧٢- ٢٧٥.

<sup>[7]</sup> انظر: الحاجّ، نقد الخطاب الاستشراقي، م.س، ج١، ص٣٨٦.

<sup>[</sup>٣] مونتغمري وات، محمَّد في مكَّة، م.س، ص١٢٢.

# 🦟 🥕 القرآن الكريم في الدراسات الاستسژافيةً

جديد في الحقيقة، إلى أن يعترف أنه يُنسخ بأمر الله ما سبق أن أوحاه إليه»[1].

والمستشرق «رودنسون» Rodinson، أشار في مؤلفه «محمد» إلى تلك الآراء التي صرح بها «ريتشارد بل» R. Bell حيث قال: «إن القرآن الموجود بين أيدينا قد تعرّض إلى مراجعات عديدة، والتي حسب رأيه تبيّن أنها خضعت لدراسة قامت على وثائق مكتوبة، وأن هذا العمل قد أنجز تحت رعاية محمد؛ وإن لم يكن قد قام به من تلقاء نفسه...».

ثم يخرج في قوله باستنتاجين متباينين، فيعلن: «أن هذه المراجعات لم تكن خالية من الأخطاء والنتائج السيّئة. فالله يعيد وحيه ويعدّله... ولكن الله أجاب بأنه يملك الحرية المطلقة في فعل ما يشاء وتعديل رسالته كيفما يبتغي. ألم تكن حكمة الله اقتضت مراعاة الضعّف الذي يعتري البشر، فيخفّف من الواجبات الملقاة عليهم، وذلك بنسخها، وإحلال أحكام أخرى أخف منها لمصلحتهم؟»[2].

ويرى المستشرق «روبير برونشنج» أن النّسخ في القرآن هو بسب التناقض الذي يظهر بين الآيات ولتجاوز التناقض شُرّع النّسخ، ويرى أيضًا أنه لا يمكن القبول بتغيير أو تبديل الأحكام الإلهية الصادرة من الله تعالى المتصف بالحكمة والخلود[3].

فهو يدّعي أن القرآن من تأليف النبيّ؛ فهو يبدّل ويغيّر فيه كيفما شاء، والسبب في ذلك اعتقاد هؤلاء أن القرآن هو من صنع محمد وليس وحيًا إلهيًا كما تقدم في الأبحاث السابقة.

ويعتقد جون بورتون وهو أشهر مستشرق تناول بحث النسخ، وهو أستاذٌ سابق في جامعة سانت أندروز \_ أن بعض الآيات حُذفت أثناء جمع القرآن، وما النسخ إلا لتربر ذلك [4]. وهذا التصوُّر نقرؤه أبضًا في كتاب «محمد في مكّة»، لمونتغمري واط؛

<sup>[</sup>١] جولدتسيهر، العقيدة والشريعة في الإسلام، م.س، ص٣٣.

<sup>[</sup>۲] الحاجّ، نقد الخطاب الاستشراقيّ، م.س، ج١، ص٣٨٥.

<sup>[</sup>٣] انظر: م.ن.

<sup>[4]</sup> Burton, John: The collection of the quran, London, Cambridge University Press, 1979, p 50.



إذ يقول مثلًا: «أصبح نسخ حكم الآية وبقاء تلاوته أمرًا مشروعًا ومعتبرًا في بعض الموارد التي أُهملت الأحكام المستنبطة من آيات القرآن بقصد مطابقتها لأحكام الفقه»<sup>[1]</sup>، معتبرًا أنّ مسألة النسخ ومصاحف الصحابة عللٌ تقتضي عدم انتساب جمع القرآن إلى النبيّ<sup>[2]</sup>.

كما تعرَّض روبرت برانس جيف، في كتابه «دراسات إسلامية»، وفي هامش موضوع «المنطق والقانون في الإسلام»، بصورةٍ مختصرة لبحث النسخ، حيث يعتقد «أن المسلمين أدخلوا النسخ إلى القرآن بوصفه معيارًا قانونيًا؛ لإلغاء التناقضات الموجودة في النصوص القرآنيّة»[3].

لقد استخدم المستشرقون مسألة النسخ، وخصوصًا في القرن الأخير، سلاحًا يرمون به القرآن، ويتَّهمونه بالاختلاف والتناقض والتحريف. وإذا دقَّقنا النظر قليلًا فسوف نرى أن منكري النسخ في هذا القرن قريبون للاتّفاق على هذه المسألة. ويمكن القول: إن إنكار النسخ من كثيرٍ من هؤلاء هو نوعٌ من الدفاع عن القرآن وصيانته، ودفعٌ للاتهامات والشبهات التي تستهدفه، تلك الشبهات التي تتأتّى من قبول النسخ في القرآن، وما «شبهة نقصان القرآن وتحريفه» إلا واحدة منها.

من خلال المراجعة والتمحيص للأقوال المتقدمة من آراء المستشرقين في النسخ نستنتج النقاط الآتية:

#### 1. اعتبارهم أن النّسخ إنما هو أداة أو وسيلة استغلّها الرسول لتغيير أحكام كان

نقلًا عن: بيدگلي وآخرون، محمَّد تقي دياري: "إنكار النسخ في القرآن الكريم نظرة تاريخيَّة"، مجلّة الاجتهاد والتجديد (مجلّة فصليّةٌ متخصِّمة تعنى بقضايا الاجتهاد والفقه الإسلاميّ)، بيروت، مركز البحوث المعاصرة، السنتان ٩ و١٠، العددان ٣٦ وو٧، ١٤٣٦هــق/خريف ٢٠١٥م-١٤٣٧هـق/شتاء ٢٠١٦م، ص٤١٨-٤١٨.

<sup>[</sup>۱] شريفي، علي: بررسي ونقد ديدگاه هاي مستشرقان درباره نسخ در قران كريم [بحث ونقد نظريًات المستشرقين حول النسخ في القرآن الكريم]، ط۱، قم المقدَّسة، نشر: كتاب مبين، ۱۳۸۷هـش، ص۹۱.

<sup>[</sup>۲] م.ن، ۱۱۸.

<sup>[3]</sup> Brunschvig, Robert: Etudes d'islamologie, Paris, Maisonneuve et Larose, 1979, 2: 347 – 348. نقلًا عن: بيدگلي وآخرون، "إنكار النسخ في القرآن الكريم نظرة تاريخيَّة"، م.س، ص٤١٧-٤١٨.



قد أصدرها، ثم ما لبث أن أدرك عدم مسايرتها للأوضاع الجديدة، وكذا عدم فاعليتها في حلّ المشاكل المستجدّة.

- 2. التّغيير حسب ادعاءهم كان بيد الرسول ولكنّه الله ينسبه إلى الله تعالى.
  - 3. وجود فكرة النسخ هي لإلغاء التناقضات الموجودة في النصوص القرآنيّة.
    - 4. النسخ لتبرير الآيات التي حذفت أثناء جمع القرآن.
- 5. ويزعم هؤلاء أيضًا أنّه لا مكن أن تصدر الأحكام ثم تنسخ من قبل الله فهذا لا ينسجم مع عالم الغيب، والذي يعلم مسبقًا عدم ملاءمة هذه الأحكام للأوضاع المستقبلة فالنّسخ مخالف للعلم والحكمة، ومن هنا انتهى الأمر بهم للقول ببشرية النص القرآني".

ومن خلال تتبع آراء هؤلاء، نرصد إشكالين اثنين أساسيّين:

#### أولًا: النسخ ينافي العلم الإلهي والحكمة الإلهيّة:

والشبهة باختصار: لا يصحّ أن يكون في كلام الله ناسخ ومنسوخ ؛ لأن الناسخ والمنسوخ في كلام الله هو ضدّ حكمته وصدقه وعلمه، فالإنسان لقصور عنده يضع قوانين ويغيّرها ويبدلها بحسب ما يبدو له من أحوال وظروف. لكنّ الله يعلم بالأشياء قبل حدوثها.

وهذه الشبهة على النّسخ قدمة وقد أوردها اليهود على أصل النّسخ وتقريرها: أنَّ النَّسخ يستلزم إما البداء (أي الجهل)، وإما العبث؛ وكلاهما لا يصحّ نسبتهما إلى الله تعالى.

فالنَّسخ يستلزم الباطل، وكل ما يستلزم الباطل، فهو باطل؛ فالنتيجة تكون أن النّسخ باطل.

#### بيان وجه الملازمة:



تشريع الحكم من الله تعالى لا بدّ أن يتضمّن مصلحة ما، فالتّشريع من دون مصلحة يتنافى مع حكمة الشارع.

فرفع الحكم الثابت بحكم آخر وهو ما نسميه الناسخ: إمّا أن يكون مع بقاء المصلحة وعلم الشارع بذلك فهذا ينافي الحكمة ويلزم منه العبثيّة في التّشريع.

وإمّا مع عدم علمه بالمصلحة الواقعيّة وهو البداء؛ بمعنى انكشاف المصحلة الجديدة أمامه وهو ما يتحقّق في القوانين الوضعيّة.

وبالنتيجة: وعلى كلا الفرضين يكون وقوع النّسخ في الشريعة محالًا لأنه يستلزم المحال. إمّا البداء أو العبث؛ وهما محال على الله؛ لأنهما نقص لا يتّصف بهما<sup>[1]</sup>.

#### الردّ على شبهة أن النّسخ ضدّ حكمته وصدقه وعلمه:

للردّ على الشبهة نقدم مقدمة مختصرة عن تقسيم الأحكام، فالحكم المجعول من قبل الشارع يقسم إلى قسمين رئيسين؛ هما:

الأول: الحكم المجعول الذي لا يكون وراءه بعث وزجر حقيقيّان كالأوامر والنواهي التي تجعل ويقصد بها الامتحان ودرجة الاستجابة. وهذا ما نسميّه بالحكم الامتحاني.

الثاني: الحكم المجعول الذي يكون بداع حقيقي من البعث والزّجر حيث يقصد منه تحقيق متعلّقة بحسب الخارج. وهذا ما نسميّه بالحكم الحقيقي.

والقسم الأول دوره ينتهي بالامتحان نفسه فيرتفع حين ينتهي الامتحان ولحصول فائدته وغرضه.

والقسّم الثاني من الحكم، يمكن أن نلتزم بالنّسخ فيه دون أن يستلزم ذلك شيئًا من البداء أو العبث ومخالفة الحكمة حيث يمكن أن نضيف فرضًا ثالثًا إلى الفرضين اللذين ذكرتهما الشبهة.

<sup>[</sup>١] انظر: الخوئِّي، البيان في تفسير القرآن، م.س، ص٢٧٩.



وهذا الفرض هو أن يكون النسخ لحكمة كانت معلومة لله سبحانه من أول الأمر ولم تكن خافية عليه وإن كانت مجهولة عند الناس غير معلومة لديهم فلا يكون هناك بداء لأنه ليس في النسخ من جديد على الله لعلمه سبحانه بالحكمة مسبقًا كما أنّه لا يكون عبث لوجود الحكمة في متعلّق الحكم الناسخ وزوالها في متعلق الحكم المنسوخ وليس هناك ما يشكل عقبة في طريق تعقّل النسخ هذا... إلا الوهم الذي يأبى تصور ارتباط مصلحة الحكم بزمان معيّن بحيث تنتهي عنده. أو الوهم الذي يرى في كتمان هذا الزمان المعيّن عن الناس جهلًا من الله بذلك الزمان. وهذا الوهم يزول حين نلاحظ بعض النّظائر الاجتماعية التي نرى فيها شيئًا اعتياديًا ليس فيه من المحال أثر ولا من العبث والبداء. فالطبيّب حين يعالج مريضًا ويرى أن مرحلة من مراحل المرض التي يجتازها المريض يصلح لها دواء معيّن فيصف له هذا الدواء لمدّة معيّنة ثم يستبدله المريض يصلح لمرحلة أخرى... لا يوصف عمله بالعبث والجهل الأ.

فالحكمة في النسخ هي الأساس الأول لمشروعيته، وهذه الحكمة تتجلّى في تحقيق مصالح الناس التي هي المقصود الأصلي في تشريع الأحكام، لأن هذه المصالح قد تختلف باختلاف الأحوال والأزمان. فإذا شُرّع حكم لتحقيق مصلحة، ثم زالت تلك المصلحة كان المناسب لذلك أن ينتهي الحكم الذي شُرّع لها. ولذلك فليس في النص القرآني ما يمكن تسميته نسخ مخالف للحكمة أو موجب للعبث.

ثانيًا: النَّسخ نظريَّة جاء بها المسلمون لإزالة التعارض بين الآيات المتناقضة:

من المعروف أن التّعارض بين النّصين لا يوجب النّسخ بينهما ما لم يصل الأمر إلى درجة التناقض، لأنه قد يُرفع التعارض كما هو معروف في علم الأصول من خلال التخصيص، أو التّقبيد، أو غير ذلك.

والسؤال الأساس كيف مكن حلّ شبهة ملازمة النّسخ لبشريّة النّص القرآني؟

<sup>[</sup>١] انظر: الحكيم، علوم القرآن، م.س، ص١٩٦-١٩٩.



لأننا نفترض تناقضًا بين الآيات ومن المعروف أنه لا اختلاف بين الآيات القرآنيّة؛ فضلًا عن تناقضها.

والجواب: يكمن في فهم طبيعة الرافع للتنافي بين الناسخ والمنسوخ بعد استقراره بينهما بحسب الظهور اللّفظي، هو الحكمة والمصلحة الموجودة بينهما. وقد ميّز العلامة الطباطبائي بين الرافع للتنافي الحاصل بين الناسخ والمنسوخ من جهة وبين الرافع للتّنافي الحاصل بين العام والخاص، والمطلق والمقيد، والمجمل والمبين من جهة أخرى باعتبار الثاني هو قوة الظهور الموجودة في الخاص والمقيد والمبين بالنسبة لما يقابلها من العام والمطلق والمجمل [1].

فالناسخ يشتمل على ما في المنسوخ من كمال ومصلحة، فتكون الآية المتأخرة ناسخة لحكم الآية المتقدمة، فالرافع للتنافي بين الناسخ والمنسوخ هو الحكمة والمصلحة التي يشتمل عليها.

ولا يرى العلامة الطباطبائي ثمة تعارض أو تناقض في النّسخ فيقول: «النّسخ كما أنه ليس من المناقضة في القول وهو ظاهر، كذلك ليس من قبيل الاختلاف في النظر والحكم، وإنها هو ناشئ من الاختلاف في المصداق من حيث قبول انطباق الحكم يومًا لوجود مصلحته فيه وعدم قبوله الانطباق يومًا آخر لتبدل المصلحة من مصلحة أخرى توجب حكمًا آخر، ومن أوضح الشواهد على هذا أن الآيات المنسوخة الأحكام في القرآن مقترنة بقرائن لفظية تومىء إلى أن الحكم المذكور في الآية سينسخ كقوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِي يَأْتِينَ الْفَنْحِشَةُ مِن نِسَآ إِحَامُ فَالسَّشَهُدُواْ عَلَيْهِنَّ أَرْبَعَةً مِّن حَلَّمُ فَإِن شَهِدُواْ فَأَمْسِكُوهُمْ فَي وَ ٱلبُيُوتِ فَالسَّمَ مِنْ اللهُ اللهُ لَمُنْ سَبِيلًا ﴾ [2]. يقول العلامة الطباطبائي: انظر إلى التلويح الذي تعطيه الجملة الأخيرة [3]، والآيات المنسوخة، كما يرى

<sup>[</sup>۱] انظر: الطباطبائيِّ، الميزان في تفسير القرآن، م.س، ج١، ص٢٥٠.

<sup>[</sup>۲] سورة النساء، الآية ١٥.

<sup>[</sup>٣] الطباطبائي، الميزان في تفسير القرآن، م.س، ج١، ص٦٩.



الطباطبائي لا تخلو من إيماء إلى النسخ، كما في قوله تعالى: ﴿ فَأَعَفُواْ وَاَصْفَحُواْ حَتَى يَأْتِى اللّهُ بِأَمْرِهِ ﴾ [1] المنسوخ بآية القتال، وقوله تعالى: ﴿ فَأَمْسِكُوهُ شَ حَتَى يَا لَكُ بُاللّهُ بِأَمْرِهِ وَقُلْهُ وَاللّهُ اللّهُ لَمُنَ سَبِيلًا ﴾ [2] المنسوخ بآية في البُيُوتِ حَتَى يَتَوَفَّهُنَ الْمَوْتُ أَوْ يَجَعَلَ اللّهُ لَمُنَ سَبِيلًا ﴾ [2] المنسوخ بآية الجلد، فقوله تعالى: ﴿ حَتَى يَأْتِى اللّهُ بِأَمْرِهِ ﴿ فَوله: ﴿ أَوْ يَجُعَلَ اللّهَ لَمُنَ اللّهُ لَمُنَ اللّهُ لَمُنَ اللّهُ لَمُنَ اللّهُ لَمُنَ اللّهُ اللّهُ الله الله المنافقة نسخ.

بهذا أجاب العلامة الطباطبائي على ما يعنيه التّنافي بين النصوص، أو على ما إذا اقتضى أحد الدليلين المتساويين في القوّة نقيض ما يقتضيه الآخر، إذ هو يرى أن التّعارض هو في الظاهر، وليس تعارضًا حقيقيًا، لأن كلام الله تعالى منزّه عن الاختلاف [3]، كما قال الله تعالى: ﴿ الْقُرْءَانَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ اللهِ لَوَجَدُوا فِيهِ الاختلاف [4]، «ففي الواقع لا يوجد تعارض حقيقي بين آيات الكتاب، إذ أن ترتّب النّسخ على وقوعه دليل على أنه لم يبق بين النّصين تعارض حقيقي من حيث إن الحكمين أحدهما منسوخ بالآخر يجب أن يختلف زمن العمل بهما، فاتحاد الزمان بين الحكمين، وهو شرط لتحقق التعارض، مانع من النّسخ، واختلاف الزمن فيهما، وهو شرط لوقوع النّسخ، مانع من التعارض» [5].

### المطلب الثالث: نسخ التلاوة:

من المباحث التي تطرح عادة في مباحث النسخ هو «مبحث نسخ التلاوة»، وجملة من علماء الإمامية وبعض الباحثين في مجال علوم القرآن الكريم يدرجون هذا المبحث في مباحث تحريف القرآن أو صيانة القرآن من التحريف لأنّهم

<sup>[</sup>١] سورة البقرة، الآية ١٠٩.

<sup>[</sup>٢] سورة النساء، الآبة ١٥.

<sup>[</sup>٣] لمزيدٍ من التفصيل حول النسخ في القرآن عند العلاَّمة الطباطبائي، انظر: فرد، عارف هنديجائي: علوم القرآن عند العلاَّمة آية الله السيِّد محمَّد حسين الطباطبائيِّ (قده) دراسة مقارنة، ط١، بيروت، إعداد ونشر: جمعيَّة القرآن الكريم، ٢٠١٣م، النسخ عند الطباطبائي.

<sup>[</sup>٤] سورة النساء، الآية ٨٢.

<sup>[0]</sup> الأوسي، علّي: الطباطبائي ومنهجه في التفسير، ط١، طهران، معاونيَّة الرئاسة للعلاقات الدوليَّة في منظَّمة الإعلام الإسلاميّ، ٨٩٨٥، ص٢٢٥.



يعتبرون أنّ هذا النوع من النسخ هو القول بالتحريف بالنقيصة، ولكن علماء العامة يدرجون هذا البحث في مباحث النسخ باعتبار أنّه نوع من أنواع النسخ المقبول عندهم ولذا أدرجنا البحث في مباحث النسخ.

#### أولًا: معنى نسخ التلاوة:

قالوا النسخ في القرآن يقع على ثلاثة أقسام:

- 1. نسخ التلاوة مع بقاء الحكم الشرعي
- 2. نسخ الحكم الشرعي مع بقاء التلاوة
  - 3. نسخ الحكم والتلاوة معًا[1].

#### ثانيًا: الأدلة على نسخ التلاوة:

استدلّ بعض علماء أهل السنة على فكرة نسخ التلاوة بآيتين؛ وهما:

الأولى: ﴿ مَا نَنسَخْ مِنْ ءَايَةٍ أَوْ نُنسِهَا نَأْتِ بِحَيْرٍ مِّنْهَاۤ أَوْ مِثْلِهَآ أَلَمْ تَعْلَمُ أَنَ اللّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيْرُ ﴾ [2].

فيكون المعنى ـ على حدّ زعمهم ـ ما ننسخ من آية من آيات القرآن أو نمحها من الأذهان، نأتِ بآيات قرآنية خير منها أو مثلها.

الثانية: ﴿ وَإِذَا بَدَّلْنَا ءَايَةً مَّكَانَ ءَايَةٍ وَٱللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا يُنَزِّلُ قَالُواْ إِنَّمَا أَنتَ مُفْتَرٍ بَلْ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [3].

فيكون المعنى فيها أيضًا: إذا بدّلنا آية من آيات سور القرآن مكان آية أخرى.

وبتبنّي علماء السنّة لفكرة نسخ التلاوة يتمكّنون حسب زعمهم من حلِّ

<sup>[</sup>۱] انظر: الشيرازيّ، أبو إسحاق إبراهيم بن علّي: اللمع في أصول الفقه، ط٢، بيروت، عالم الكتب، ١٤٠٦هــق، ص٥٧؛ النووي، يحيى بن شرف: صحيح مسلم بشرح النووي، ط١، بيروت، دار الكتاب العربيّ، ١٤٩٧٧هــق/ ١٩٨٧م، ج١٠، ص٢٩.

<sup>[</sup>۲] سورة البقرة، الآية ١٠٦.

<sup>[</sup>٣] سورة النحل، الآية ١٠١.



بعض علماء الامامية ذهبوا إلى أن هاتين الآيتين لا تدلان على نسخ التلاوة أصلًا وذلك لأمور، منها:

1. أن لفظ «آية» في قوله تعالى: ﴿ مَا نَسَخُ مِنْ ءَايَةٍ ... ﴾ إذا ورد في القرآن الكريم بصيغة المفرد فإنه يراد به الأمر العظيم الخارق للعادة، لا الفقرة القرآنيّة.

2. ولو سُلِّمَ، أَنَّ قوله تعالى: ﴿ مَا نَسَخَ مِنْ ءَايَةٍ ... ﴾ المراد به النسخ فقد ورد في مقام التعريض بأهل الكتاب والمشركين فلا بدّ وأن يراد به نسخ ما ورد في الشرايع السابقة لأجل هذه القرينة السياقية. سياق الآيات على الشكل الآتي: ﴿ مَا نَسَخَ مِنْ ءَايَةٍ أَوْ نُنسِهَا نَأْتِ بِحَيْرٍ مِّنَهَا أَوْ مِثْلِهَا ۖ أَلَمْ تَعْلَمْ أَنَّ اللّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُ ﴿ آَنَ اللّهَ اللّهَ اللّهَ اللّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُ ﴿ آَنَ اللّهَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَىٰ كُلّ شَيْءٍ قَدِيرُ ﴿ آَنَ اللّهِ مِن وَلِيّ وَلا نَصِيرٍ ﴿ آَنَ اللّهُ عَلَىٰ كُلُ اللّهُ عَلَىٰ كُمُ اللّهُ عَلَىٰ كُلُ اللّهُ عَلَىٰ كُمُ اللّهُ عَلَىٰ كُمُ اللّهُ عَلَىٰ كُمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَىٰ كُلُ اللّهُ عَلَىٰ كُلُ اللّهُ عَلَىٰ كُمُ اللّهُ عَلَىٰ كُلُ اللّهُ عَلَىٰ كُلُ اللّهُ عَلَىٰ كُلُ اللّهُ عَلَىٰ كُلّهُ اللّهُ عَلَىٰ كُلّ اللّهُ عَلَىٰ كُلُ اللّهُ عَلَىٰ كُلّ اللّهُ عَلَىٰ كُلُ اللّهُ عَلَىٰ كُلُ اللّهُ عَلَىٰ كُلّ اللّهُ عَلَىٰ كُلُ اللّهُ عَلَىٰ كُلّ اللّهُ عَلَىٰ كُمُ اللّهُ عَلَىٰ كُلُولُ اللّهُ عَلَىٰ كُلّ اللّهُ عَلَىٰ كُمُ اللّهُ عَلَىٰ كُمُ اللّهُ عَلَىٰ كُلّ الللّهُ عَلَىٰ كُلّ اللّهُ عَلَىٰ كُلّ اللّهُ عَلَىٰ كُلّ الللّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ الللّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللّهُ اللّهُ عَلَىٰ كُلّ الللّهُ عَلَىٰ كُلّ اللّهُ عَلَىٰ كُلّ اللّهُ عَلَىٰ كُلّ اللّهُ عَلَىٰ كُلّ اللّهُ عَلَىٰ كُلّهُ اللّهُ عَلَىٰ كُلّهُ اللّهُ عَلَىٰ كُلّ اللّهُ عَلَىٰ كُلّهُ عَلَى كُلّ اللّهُ عَلَى كُلّ اللّهُ عَلَى كُلّ الللّهُ عَلْمُ عَلَى كُلّ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَا لَهُ عَلَى كُلُولُ اللّهُ عَ

فمع وجود هذه القرائن قبل الآية وبعدها نعلم أن المقصود من الآية ها هنا هو تبديل استقبال بيت المقدس في الصلاة بحكم استقبال الكعبة فيها، ومن ثم ندرك أن المقصود من تبديل آية مكان آية في قوله تعالى: ﴿ مَا نَسَخُ مِنَ ءَايَةٍ ... ﴾ تبديل حكم استقبال بيت المقدس في الصلاة بحكم استقبال الكعبة فيها، أو نظائره. [2]

وقد أورد علماء العامة نماذج كثيرة على نسخ التلاوة نذكر منها:

ففي الصحيحين عن عبد الله بن عباس: قال عمر بن الخطاب وهو جالس على

<sup>[</sup>١] سورة البقرة، الآيات ١٠٦-١٠٨.

<sup>[</sup>۲] انظر: العسكري، القرآن الكريم وروايات المدرستَينْ، م.س، ج٢، ص٣٥١ وما بعدها؛ وانظر: مرتضى العاملّي، جعفر: حقائق هامّة حول القرآن، ط١، قم المقدّسة، مؤسّسة النشر الإسلاميّ التابعة لجماعة المدرّسين، ١٤١٠هـــق، ص٣١٤.



منبر رسول الله أن الله قد بعث محمدًا بالحقّ وأنزل عليه الكتاب، فكان ممّا أنزل عليه آية الرجم، قرآناها ووعيناها وعقلناها، فرجم رسول الله ورجمنا بعدَه، فأخشى أن طال بالناس زمان أن يقول قائل: ما نجد الرجم في كتاب الله، فيضلُّوا بترك فريضة أنزلها الله، وأن الرجم في كتاب الله حقّ على من زنى إذا أحصَن من الرحال والنساء، إذا قامت السّنة، أو كان الحيل، أو الاعتراف[1].

ومنها: آية: «لا ترغبوا عن آبائكم فإنه كفر بكم» ثبت في صحيح البخاري بسنده عن عمر بن الخطاب في خطبته المشهورة قوله: «ثم إنا كنا نقرأ في ما نقرأ من كتاب الله أن: (لا ترغبوا عن آبائكم فإنه كفر بكم أن ترغبوا عن آبائكم)، أو (أن كفرًا بكم أن ترغبوا عن آبائكم)»[2].

بعد هذا البيان لا نستطيع توجيه اللوّم إلى المستشرقين، لذهابهم إلى القول بالتحريف استنادًا إلى فكرة «نسخ التلاوة» الموجودة في كتب العامة، ولا بدّ من رفضه نظرًا للوازمه الباطلة وهي التحريف الذي هو أمر باطل بالإجماع، وللأسف لا يقبل بعض الباحثين حتى النقاش في أصل فكرة نسخ التلاوة فيقول: «إن من أبرز سمات أهل الأهواء - في هذا الزمان - معاداة صحيح السنة النبوية، والتذرُّعَ إلى إبطالها بأدنى ملابسة وأهون الأسباب، بل وجعل الأهواء والعقول البشرية القاصرة حاكمةً عليها قبولًا وردًا... ومن تلك البابة: مسألةُ نسخ التلاوة مع بقاء الحكم الشرعيّ، حيث لا يفتأ أهل الأهواء ينكرونها قديًا وحديثًا، ولا يقتصر الأمر على مجرّد الإنكار، بل يتعدَّى إلى رمى ما صحَّ من الأحاديث في إثباتها بأقذع الألفاظ وأسوأ العبارات» [ق.

#### ثَالثًا: رأى علماء الإمامية في نسخ التلاوة:

رفض علماء الإمامية «نسخ التلاوة» واعتبروه ضربًا من التحريف، لأن هناك ملازمة واضحة بين القول بنسخ التلاوة والذي هو «رفع الآية من المصحف الشريف بعد نزولها»، وبين التحريف بالنقيصة. يقول السيد الخوئى: «نسخ التلاوة دون

<sup>[1]</sup> البغَّاري، صحيح البغَّاري، م.س، ح٦٨٣٠؛ ابن الحجَّاج القشيري النيسابوريّ، صحيح مسلم، م.س، ح١٦٩١.

<sup>[</sup>۲] البخَّاري، صحيح البخَّاري، م.س، ح٦٨٣٠.

<sup>[</sup>٣] "نسخ التلاوة دون الحكم والردّ على شبهات المنكرين"، مركز سلف للبحوث والدراسات: /salafcenter.org.



الحكم: قد مثّلوا لذلك بآية الرّجم فقالوا: إن هذه الآية كانت من القرآن ثم نسخت تلاوتها وبقي حكمها، وقد قدّمنا لك في بحث التحريف أن القول بنسخ التلاوة هو نفس القول بالتحريف وأوضحنا أن مستند هذا القول أخبار آحاد وأن أخبار الآحاد لا أثر لها في أمثال هذا المقام»[1].

يقول العلامة معرفت: هناك مزعومة لهج بها كثير من أصحاب الحديث وجماعة من أصولي العامّة، حاولوا معالجة ما صحّ لديهم من روايات تنمّ عن ضياع كثير من آي القرآن، فحاولوا توجيهها بأسلوب مختلق، قالوا: إنها من منسوخة التلاوة، ولو فرض الحكم باقيًا مع الأبد. كما في آية «الرضعات العشر» وآية «رجم الشيخ والشيخة» وآية «لا يملأ جوف ابن آدم إلا التراب» وغيرهن كثير، حسبوها آيات قرآنية، كانت تتلى على عهده كنها رفعت في ما بعد ونسيت عن الصدور، وإن بقي حكمها واجب العمل أبدًا. وبهذا الأسلوب الغريب حاولوا توجيه ما عساه كان ثابتًا لديهم من صحاح الأحاديث.

وأمّا علماؤنا المحقّقون فقد شطبوا على هكذا روايات تخالف صريح القرآن، ولم يصحّ لديهم شيء من أسانيدها بتاتًا، ولأن كتاب الله العزيز الحميد أعزّ شانًا وأعظم جانبًا من أن يحتمل التحريف<sup>[2]</sup>. وقد تقدّم الكلام عن شبهات المستشرقين على آية الرجم وغيرها في مبحث تحريف القرآن الكريم.

وأكّد السيد الخوئي أيضًا: بأن نسخ التلاوة هذا إما أن يكون قد وقع من رسول الله وإما أن يكون ممن تصدى للزعامة من بعده، فان أراد القائلون بالنسخ وقوعه من رسول الله فهو أمر يحتاج إلى الإثبات. وقد اتفق العلماء أجمع على عدم جواز نسخ الكتاب بخبر الواحد، بل قطع الشافعي وأكثر أصحابه، وأكثر أهل الظاهر بامتناع نسخ الكتاب حتى بالسنة المتواترة، وإليه ذهب أحمد بن حنبل في إحدى الروايتين عنه، وعلى ذلك فكيف تصح نسبة النسخ إلى النبيّ بأخبار

<sup>[</sup>١] الخوتِّي، البيان في تفسير القرآن، م.س، ص٢٨٣-٢٨٤.

<sup>[</sup>۲] انظر: معرفت، صيانة القرآن من التحريف، م.س، ص٢٤-٢٥.



هؤلاء الرواة؟ مع أن نسبة النسخ إلى النبيّ تنافي جملة من الروايات التي تضمنت أن الاسقاط قد وقع بعده. وإن أرادوا أن النسخ قد وقع من الذين تصدوا للزعامة بعد النبيّ فهو عين القول بالتحريف[1].

فالمسألة لا محيص منها (مانعة خلو) لا تخلو: إما الالتزام بسقوط هذه الروايات وأمثالها من العشرات عن الاعتبار، أو الالتزام بصحة هذه الروايات واعتبارها ورفعها فوق مستوى الشبهات، وبالتالي «إن الالتزام بصحة هذه الروايات؛ التزام بوقوع التحريف في القرآن»[2].

فيثبت بذلك سقوط هذه الروايات جميعها عن الاعتبار والنظر العلمي؛ لما تقدم، ولاصطدامها بالقاعدة المجمع عليها بين المسلمين والتي يجب الاعتماد عليها، ولا يمكن الاستغناء عنها، وهي «عدم وقوع التحريف في القرآن، وأن الموجود بأيدينا هو جميع القرآن المنزل على النبيّ الأعظم الله المناه المنزل على النبيّ الأعظم الله المناه المنزل على النبيّ الأعظم الله المناه المنزل على النبيّ الأعظم المناه المنا

ويقول العلامة الطباطبائي: «وأمّا حملهم الرواية وسائر ما ورد في التحريف وقد ذكر الآلوسي في تفسيره أنها فوق حدّ الإحصاء على منسوخ التلاوة فقد عرفت فساده وتحققت أن إثبات منسوخ التلاوة أشنع من إثبات أصل التحريف»[4].

<sup>[</sup>۱] انظر: م.ن، ص۲۰۵-۲۰۲.

<sup>[</sup>۲] معرفت، صيانة القرآن من التحريف، م.س، ص٢٠١.

<sup>[</sup>۳] م.ن، ص۲۰۰.

<sup>[</sup>٤] الطباطبائي، الميزان في تفسير القرآن، م.س، ج١٢، ص١٢٥.

# 🧢 – القرآن الكريم في الدراسات الاستنثراقيّة



بالموضوعات اللّغوية والأسلوبية، ومن أهمها موضوعات: البلاغة، والإعجاز القرآني، ولغة القرآن الكريم، والأسلوب القرآني، وغريب القرآن وغير ذلك.

وقد أوردوا على القرآن مطاعن عدة، حاولوا من خلالها التشكيك في صحّة القرآن الكريم وقدسيّته وصدوره عن الله، ومنها محاولة نفيهم إعجاز القرآن والتّشكيك في صحّة أسلوبه وعظمة بيانه.

ومن جهة أخرى، يقوم بعض المستشرقين بتحليل الآيات القرآنيّة على أنها أثر أدبي مثل أيّ نصًّ أدبي آخر، وهم يريدون من وراء ذلك إثبات بشرية القرآن الكريم وأنّه من صنع النبيّ حتى وإن اعترف بعضهم بأنه نص لا يشبه النصوص العربيّة الأخرى.

نعرض أولًا: للشبهات العامة التي أوردوها على الإعجاز القرآني، ثم نعرض بعض النماذج من كلام بعض المستشرقين أمثال: «جولدتسيهر»، «وهاملتون» وغيرهما، والردود عليها؛ وبهذا يتضح حال النّماذج الاستشراقيّة الأخرى.

# 🖢 المبحث الرابع

إعجاز القرآن





ومن المجالات التي اهتم بها المستشرقون في الدّراسات القرآنيّة اهتمامهم

## المطلب الأول: الشّبهات العامة للمستشرقين على إعجاز القرآن:

إنّ الموقف الذي ساد في البيئة الاستشراقيّة هو عدم الإقرار بإعجاز القرآن الكريم، ومن نهاذج ذلك ما ورد في دائرة المعارف البريطانية (Britannica) ضمن مادة القرآن: «القول بإعجاز لغة القرآن جمالًا وصفاءً مما يعجز عن محاكاته الأنس والجن حتى فصحاء العرب وبلغاؤهم أمر غير مقبول»[2].

مكن تقسيم هذه الشبهات العامّة إلى قسمن:

الأول: الشّبهات التي تدّعي النّقص والخطأ في الأسلوب والمحتوى القرآنيّ.

الثاني: الشّبهات التي تنفي الإعجاز في القرآن وأن البشر غير قادرين على الإتيان على.

أولًا: القسم الأول من الشبهات حول إعجاز القرآن:

الشبهة الأولى:

إن الإعجاز القرآني يرتكز بصورة رئيسة على الفصاحة والبلاغة القرآنيّة ونحن

<sup>[</sup>١] سورة الإسراء، الآية ٨٨.

<sup>[7]</sup> الوزان، عدنان: موقف المستشرقين من القرآن الكريم دراسة في بعض دوائر المعارف الغربيَّة، لا ط، لا م، لا ن، لا ت، ص٢٣.



نعرف أنّ العرب قد وضعوا قواعد وأسسًا للفصاحة، والبلاغة، والبيان تعتبر هي المقياس الرئيس في تمييز الكلام البليغ من غيره. وبالرغم من ذلك نجد في القرآن الكريم، بعض الآيات لا تنسجم مع هذه القواعد بل تخالفها الأمر الذي يدعونا إلى القول إنّ القرآن الكريم ليس معجزًا لأنه لم يسر على نهج القواعد العربيّة وأصولها. وتسرد الشبهة بعض الأمثلة لذلك.

ويمكن أن تناقش هذه الشبهة بأسلوبين رئيسين؛ هما:

الأول: ملاحقة الأمثلة والتفصيلات التي تسردها الشبهة وبيان انطباقها مع القواعد العربيّة المختلفة وانسجامها معها. وملاحظة شتى القراءات القرآنيّة التي يتفق الكثير منها مع هذه القواعد، بالشكل الذي لا يبقي مجالًا لورود الشبهة عليها. وسيأتي مناقشة بعض الأمثلة التي ذكروها في هذا المجال.

#### الثانى: مناقشة أصل الفكرة وذلك بملاحظة أمرين:

1. أن تأسيس قواعد اللغة العربيّةكان في وقت متأخر على نزول القرآن الكريم وفي العصور الأولى للدول الإسلاميّة بعد أن ظهرت الحاجة إليها بسبب التوسّع الإسلاميّ الذي أدى إلى اختلاط العرب بغيرهم من الشعوب. ولا شك أن القرآن الكريم كان أهم تلك المصادر التي اعتمد عليها واضعو هذه القواعد في صياغتها وتأسيسها لأنه أوثق المصادر العربيّة والكلام البليغ الذي بلغ القمة. وعلى هذا الأساس التاريخي لوجود قواعد اللغة العربيّة يجب أن يكون الموقف تجاهها أن نجعل القرآن هو القياس الذي يتحكم في صحتها وخطئها لا أن نجعل القواعد مقياسًا نحكم به على القرآن.

2. ثم إذا لاحظنا موقف العرب المعاصرين للقرآن الكريم -وهم ذوو الخبرة والمعرفة الفائقة باللغة العربيّة- وجدناهم قد أذعنوا واستسلموا للبلاغة القرآنيّة وتأثروا بها وذلك إيمانًا منهم بأنه يسير على أدق القواعد والأساليب العربيّة في البيان والتعبير، ولوكان في القرآن الكريم ما يتنافي مع قواعد اللغة



العربيّة وأصولها لكان من الجدير بهؤلاء الأعداء أن يتخذوا ذلك وسيلة لنقد القرآن ومنفذًا للطعن به.

#### الشبهة الثانية:

اهتم المستشرقون بقصص الأنبياء في القرآن الكريم، وعقدوا مقارنات لكثير من هذه القصص بما يقابلها في أسفار العهد القديم والعهد الجديد. واهتم المستشرقون أيضًا بالموضوعات المرتبطة باليهودية والنصرانية، وبالتصور القرآني للديانتين، وبالنقد القرآني لهما<sup>[1]</sup>. ومن الشبهات التي طرحوها في هذا لمجال هي أن القرآن قد تحدث عن قصص الأنبياء كما تحدثت الكتب الدينيّة الأخرى كالتوراة والإنجيل عنها، وعند المقارنة بين ما ذكره القرآن وما ورد في التوراة والإنجيل نجد القرآن يخالف تلك الكتب في حوادث كثيرة ينسبها إلى الأنبياء وأممهم الأمر الذي يجعلنا نشك في أن يكون مصدر القرآن الوحى الإلهى.

وهذه الشبهة لا يمكن أن تصمد للمناقشة إذا عرفنا أن هذه الكتب الدينية قد تعرضت للتحريف والتزوير بالإضافة إلى أن ملاحظة محتوى الخلاف بين القرآن الكريم والكتب الدينية الأخرى يدعونا بنفسه للإيمان بصدق القرآن الكريم، حين نجد التوراة والإنجيل يذكران في قصص هؤلاء الأنبياء مجموعة من الخرافات والأوهام يتجاوزها القرآن الكريم، وينسبان إلى الأنبياء أعمالًا ومواقف لا يصح نسبتها إليهم ولا تليق برسل الله والقوّامون على شريعته ودينه بل لا تليق بمصلحين عاديين من عامة البشر كما يتبين ذلك بوضوح عند المقارنة بين القرآن والكتب الدينية الأخرى [2].

#### الشبهة الثالثة:

إن أسلوب القرآن في تناوله الأفكار والمفاهيم وعرضها لا ينسجم مع أساليب البلاغة العربيّة ولا يسير على الطريقة العلميّة في المنهج والعرض وذلك لأنه يجعل

<sup>[</sup>۱] حسن، دراسات القرآن الكريم عند المستشرقين على ضوء علم نقد الكتاب المقدِّس، م.س، ص٣.

<sup>[7]</sup> للاطُّلاع التفصيلي على هذه المقارنة، انظر: البلاغي، محمَّد جواد: الهدى إلى دين المصطفى، ط٣، لا م، لا ن، ١٤٠٥هــق/١٩٨٥م، ج٢.



المواضيع المتعددة متشابكة بعضها مع بعض فبينما يتحدث القرآن في التاريخ ينتقل إلى موضوع آخر من الوعد والوعيد والحكم والأمثال والاحكام وغير ذلك من الجهات فلا يجعل القارئ قادرًا على الإلمام بالأفكار القرآنية، مع أن الموضوعات القرآنية لوكانت معروضة على شكل فصول وموضوعات مستقلة لكانت الفائدة المترتبة عليه أعظم والاستفادة منه أسهل وكان العرض منسجمًا مع الأسلوب العلمي المنهجي الصحيح.

وتناقش هذه الشبهة على أساس النقطتين التاليتين:

الأولى: أنّ القرآن الكريم ليس كتابًا علميًا ولا كتابًا مدرسيًا فهو ليس كتاب فقه أو تاريخ أو أخلاق وإنما هوكتاب هداية وتربية وهدفه الأساس هو إحداث التغيير الاجتماعي. والأسلوب القرآني خضع لهذا الهدف في طريقة العرض وفي التدرج، في النزول وفي غير ذلك من الظواهر القرآنيّة؛ كوجود الناسخ والمنسوخ والمحكم والمتشابه.

الثانية: أن هذه الطريقة في العرض يمكن أن تعتبر إحدى الميزات التي يتجلّى فيها الإعجاز القرآني بصورة أوضح فإنه بالرغم من هذا التشابك في الموضوعات ممكن القرآن الكريم من الاحتفاظ بجمال الأسلوب وقوّة التأثير وحسن الوقع على الأسماع والنفوس؛ الأمر الذي يدلل على براعة متناهية وقدرة عظيمة على عرض الموضوعات وطرح الأفكار.

#### الشّبهة الرابعة:

لا شك أن ذوي القدرة والمعرفة باللغة العربيّة يتمكنون من الإتيان عمل بعض الكلمات القرآنية، وحين تتوفر هذه القدرة في بعض الكلمات فمن المعقول أن تتوفر أيضًا في كلمات أخرى. وهذا ينتهي بنا إلى أن نجزم بوجود القدرة على الإتيان بسورة أو أكثر من القرآن الكريم لدى أمثال هؤلاء لأن من يقدر على بعض القرآن عكن أن نتصور فيه القدرة على الباقي بشكل معقول.



والمناقشة في هذه الشبهة واضحة، لأن الإعجاز القرآني يتمثل في جانبين رئيسين: جانب الأسلوب والتركيب البياني، وجانب المضمون والمحتوى والأفكار. وفي كل من الجانبين لا مجال لهذا الوهم والخيال.

أما في جانب المضمون فمن الواضح أن القدرة على إعطاء فكرة أو فكرتين لا يعني القدرة على إعطاء هذا المقدار الكبير المنسجم من الأفكار والمفاهيم وفي الظروف الموضوعية والذاتية نفسها التي جاء فيها القرآن الكريم. والتحدي الذي شرحناه في سابقا كان ضمن الظروف الخاصة التي عاشها النبي محمد وجاء فيها القرآن الكريم.

وأما في جانب الأسلوب فإن القدرة على جملة أو مقدار من الكلمات لا يعني القدرة على تمام التركيب بعناصره المتعددة التي لا يمكن أن توجد أو تتوفر إلا ضمن التركيب بكامله. وقد استند بعض المستشرقين لفكرة الصرفة بأنّه يمكن الإتيان بمثل القرآن وسيأتي الكلام عنها.

#### الشبهة الخامسة:

القرآن ليس معجزة وإن كان يعجز جميع البشر عن الإتيان بمثله؛ فالمعجزة يجب أن تكون صالحة لأن يتعرف جميع الناس على جوانب التحدي فيها؛ كونها دليل النبوة التي يراد بواسطتها إثبات النبوة لهم. والكلام البليغ لا يكفي في إعجازه عجز الناس عن الإتيان بمثله، لأنّ معرفة جوانب التحدي والإعجاز فيه، من بلاغته وسمو التعبير فيه لا تتوفر إلا للخاصة منهم الذين يارسون الكلام العربي ويعرفون دقائق تركيبه وميزاته.

ويمكن أن تناقش هذه الشبهة بالمناقشات التالية:

الأولى: الشبهة تتضمن اعترافًا بالإعجاز، ولكنها تناقش في دائرته وقدرة الناس على فهم هذا الإعجاز واستيعابه.

الثانية: الإمان بالمعجزة لا يتوقف على التجربة الشخصية ولكل فرد فرد، وإنما

### 🧢 — القرآن الكريم في الدراسات الاستنثراقية



يمكن أن يتحقق ذلك عن طريق معرفة ذوي الاختصاص والخبرة من الناس، الشيء الذي يجعلنا نصدق بالمعجزة، وهذا هو السبيل الوحيد لإيماننا بكثير من حقائق الكون وخصائص عالم الطبيعة.

الثالثة: إن فكرة الاعجاز في القرآن الكريم من الممكن أن تشرح وتوضح على نطاق واسع وليس ذلك مما يتعسر فهمها فيفهمها الناس على حدّ سواء، العربي منهم وغير العربي وذوو الاختصاص وغيرهم لأن إعجاز القرآن لا يختص بالجانب البلاغي من أسلوبه بل هو المعجزة الخالدة التي لا تفنى والتي لا تختص بأمّة دون أخرى. وهناك جوانب كثيرة للإعجاز القرآني [1].

### المطلب الثاني: آراء بعض المستشرقين في الإعجاز القرآني:

تعامل المستشرقون مع القرآن الكريم بوصفه نصًا أدبيًا خاضعًا لخصائص الأدب البشري، نازعين عنه سمة القدسية الدينيّة، فإن «هـذا - في الواقع - انعكاس لطبيعة تعامل المستشرقين مع كتبهم الدينيّة؛ حيث يدرسونها كما يدرسون الآثار الأدبية القديمة والأساطير والملاحم الخرافية. وهذه الظاهرة تكاد تكون عامـة في كتب «تاريخ الأدب»؛ حيث تعرضوا للقرآن باعتباره يمثل مرحلة من مراحل الأدب العربي، وقوّموه بالمقاييس الأدبية الأوروبية تارة، وبالعربيّة تارة أخرى» [2].

يقول هاملتون جيب وهو يتحدث عن القرآن الكريم: «وليس غريبًا أن لا يجد المسلم في أي كتابٍ مقدسٍ آخر شيئًا من هذه الصفة الشعرية الشعورية، وهذه القوة على تأييد ملكة الروح الحدسية وتقويتها، والطفرة الصاعدة للعقل والروح كي يقفا من خلال تجربةٍ محسوسةٍ على الواقع الكامن وراء الظواهر الزائلة في عالم المادة، غير أن هذا ليس هو كلّ شيءٍ هنالك؛ إذ تقف شخصية محمد نفسه مرتبطةً ارتباطًا لا انفصام له بالقرآن بروابط من المشاعر الحارة التي يسبغها الحب

<sup>[</sup>۱] انظر: الحكيم، علوم القرآن، م.س، ص٤١٠ - ٦٤١.

<sup>[7]</sup> مقبول، إدريس: الدراسات الاستشراقيّة للقران الكريم في رؤية إسلاميَّة، لا ط، لا م، لا ن، لا ت، ص٢٢-٢٣.



الإنساني، مكملةً للقدرة العقلية في تعاليمه وللجوانب الشعورية في لُغته»[1].

وجيب هنا ينظر للقرآن أولًا: على أن القرآن الكريم من تأليف النبيّ الله الله النبيّ الله النبيّ الله المالية الله النبي النبي النبي الله النبي ال

وثانيًا: أنه يفهم هذا التميّز والإعجاز في لغة القرآن الكريم على أنه شعرية وحالة شعورية طاغية ناتجة عن تلاحم محمد على النص الذي يرى جيب أنه قد ألّفه بقدراته العقلية والنفسية الفذة. وقد تقدم الردّ على هذا الكلام في مبحث الوحى.

وقد ركِّز ( دافيد صموئيل مرجليوث )، شبهاته على إثارة الشكّ برواية الشعر العربي الجاهلي، فلعلّ في الشعر الجاهلي الذي لم يُروَ ما هو أبلغ من القرآن؛ وذلك لمنزلة الشعر الجاهلي باعتباره أمارة وعلامة على بلاغة القرآن وفصاحته، وهذا القول يطوي تحته تشكيكًا في الإعجاز البلاغي للقرآن الكريم.

وأَمُوذَجًا من هذه الدراسات نذكر ما قام به «جولدتسيهر» مما يتصل بمباحث الإعجاز؛ حيث يزعم:

أولًا: مشابهة القرآن لكلام الكهنة.

ثانيًا: ضعف بلاغة المدني من القرآن.

ثالثًا: إنكار كل معجزات الرسول- طبعًا ومن ضمنها الإعجاز القرآني [2].

وقد اعتمد «جولدتسيهر» وغيره من المستشرقين في دراساتهم بل افتراءاتهم على الأسلوب القرآني وإعجازه المنهج الفِيلُولُوجي وقد تقدم الكلام عن هذا المنهج.

وركز «جولدتسيهر» أيضًا على مذهب «الصّرفة» لينفي إعجاز القرآن، ونسب إلى الشيعة القول بتفكيك السياقات القرآنيّة ممّا يضر بالتالى بالنظم القرآني.

ولكي يؤكد فكرته أي نفي الإعجاز نسب فكرة تفكيك السياق إلى الشيعة، فقال: «وفي العهد المبكر للانشقاق الشيعي حصل فعلًا الاستدلال على الطعن

<sup>[1]</sup> جيب، هاملتون: في النُّظم الفلسفة والدين في الإسلام، لا ط، دمشق، المركز العربيّ للكتاب، ١٩٨٠م، ص٧٥.

<sup>[</sup>۲] انظر: عتر، حسن: بيّنات المعجزة الخالدة، ط١، حلب، دار النصر، ١٩٧٥م، ص٣٦٠-٤٠٠.

## 🦟> — القرآن الكريم في الدراسات الاستىثرا قيةً



في القرآن الرسمي؛ للإشارة إلى تفكك السياق من جهة المعنى في الآيات المتفرقة المتتالية بعضها مع بعض مما يمكن أن يكون سببه حذف الآيات الرابطة للسباق" [1].

وزعم أيضًا: «فلا ريب أنهم -أي الشيعة- قد هدفوا إلى إقامة البرهان على مدى التهاون والسطحية التي اتبعت في كتابة المصحف العثماني، لأن لهذه الكتابة يرجع ذلك الطابع المتقطع غير متصل السياق والملاحظ في مواضع كثيرة من نص القرآن في زعمهم- حيث ترتب على ذلك في رأيهم- تشويه لا علاج له في الجمال المعجز لنظم الكتاب الكريم الذي يجب أن يعترف به كل مسلم.... ففي نفس الآية الواحدة يسود انقطاع في صلة السياق، وإن الترتيب الطبيعي إنما يعاد أولًا إذا بحثنا عن تمام نصف الآية في مكان بعيد عنها، وضممنا ما يتصل بعضه ببعض من الأجزاء بعيدة التشعيب وهذا تشكك ناقد، قد يلح أحيانًا مثله على النظر العلمي أيضًا، وإن لم يكن إلى هذا الحدّ الذي لا يستسيغه العقل» [2].

هذا الكلام الذي ادعاه «جولدتسيهر» وبالأخص ما نسبه إلى الشيعة من تحريف للقرآن، وتفكيك في سياقاته الذي يؤدّي بالتالي إلى خلل في ترتيب النظم وهو أحد أهم أوجه الإعجاز القرآني. وهذا الكلام لا يتوافق مع الرأي العام والصحيح عند علماء الإمامية كما أكدنا أكثر من مرّة سابقًا.

<sup>[</sup>١] جولدتسهر، مذاهب التفسير الإسلاميّ، م.س، ص٢٩٥.

<sup>[</sup>۲] جولدتسهر، مذاهب التفسير الإسلاميّ، م.س، ص٣١٠.

# المبحث الخامس

آراء المستشرقين في القراءات القرآنية





احتوى كتاب «تاريخ القرآن» لنولدكه على جملة من المباحث والشبهات على قراءات القرآن، والتي يمكن اعتبارها من المصادر الأساسية للدراسات الاستشراقيّة التى جاءت من بعده.

وكتاب «تاريخ القرآن»: يتكون من ثلاثة أجزاء، والجزء الثالث هو جزء مُخَصَّص للقراءات القرآنيّة.

بُنى هذا الجزء على ثلاثة فصول:

خُصص الفصل الأوّل للرسم، وبُنى على أربعة مباحث:

المبحث الأول في أخطاء النص العثماني،

والثاني في صياغات النسخ العثمانية،

والثالث في ضبط الكتابة،

والرابع فخُصص للصياغات والقراءات غير العثمانية.

واستقل الفصل الثاني ببحث موضوع القراءة، بُني هو الآخر على ثلاثة مباحث:

المبحث الأول: فيه تسعة مسائل الأولى منها في المصادر، والثانية في العلاقة مع الرسم، والثالثة في صحة اللغة، والرابعة في مبدأ التقليد، والخامسة في مبدأ الغالبية، والسادسة في توجيه القراءات، والسابعة في تدريس القرآن والقراءات، والثامنة في نقد الروايات، والتاسعة في المذهب السلفى.

المبحث الثاني في القراء والقراءات عولجت فيه النّقاط الخمسة الآتية: الأولى في المصادر، والثانية في لمحة عن القراء القدماء، والثالثة في التطور التاريخي، والرابعة في نظام السبع والعشر والأربع عشرة قراءة، والخامسة في خصائص القراءات المشهورة واختلافاتها.

# 🧈 — القرآن الكريم في الدراسات الاستنثرا قيّةً



المبحث الثالث: عولجت فيه كتب القراءات في إحدى عشرة نقطة، الأولى في الحقبة القديمة، والثانية في نشأة كتب القراءة المشهورة، والثالثة في تطور نظام القراءات السبع الكلاسيكية، والرابعة في توسيع نظام السبعة، والخامسة في مصادر القراءات الشاذة، والسادسة في كتابات عن المفردات، والسابعة في كتابات عن التجويد، والثامنة في الكتب الخاصة بالوقف، والتاسعة في كتابات عن تعدد الآيات، والعاشرة في أعمال عن كتابة القرآن، والحادية عشرة في كتب تفسير القرآن؛ بوصفها مصادر لعلم القراءات.

أمّا الفصل الثالث فأُفرد لمخطوطات القرآن، في خمسة مباحث مع ملحق:

المبحث الأول في الوضع الراهن لأبحاث المخطوطات،

والثاني خط المصاحف القديمة،

والثالث في تزويد المصاحف بعلامات القراءة والأجزاء وعناوين السور،

والرابع في تاريخ المخطوطات وتحديد أماكن كتابتها،

والخامس في نسخ القرآن الحديثة، أما الملحق فيتضمن نماذج من مخطوطات قرآن قدمة.

ومن بين الدراسات عن القراءات القرآنيّة ما قام به جولدتسيهر وقد ضمنه في الفصل الأول من كتابه «مذاهب التفسير الإسلاميّ» وأثار فيه مجموعة من الشبهات تداولتها الكتب الاستشراقيّة بعده، بل وبعض الكتّاب المعاصرين له، وقد أخذ جولدتسيهر بعضًا من هذه الشبهات من كتاب نولدكه، ولكنها على كل حال هي أشهر ما ورد على مبحث القراءات[1] لذا سنشير إليها وإلى الردود عليها باختصار.

<sup>[</sup>۱] هناك كتب عدَّة ردَّت شبهات «جولدتسيهر» حول القراءات، نذكر منها: «الرد على جولدتسيهر في مطاعنه على القراءات القرآئيَّة" لمحمَّد حسن جبل؛ «تاريخ القرآن وغرائب رسمه» لمحمَّد طاهر بن عبد القادر الكردي؛ «رسم المصحف العثماني وأوهام المستشرقين» للدكتور عبد الفتَّاح شلبي؛ «القراءات في نظر المستشرقين والملحدين» لعبد الفتَّاح القاضي؛ «القراءات أحكامها ومصادرها» لشعبان محمَّد إسماعيل؛ «الأحرف السبعة و منزلة القراءات منها» لحسن ضياء الدين العتر؛ «القراءات القرآنيَّة وصلتها باللهجات» للدكتور رشاد محمَّد سالم. وإن كانت هذه الردود والكتب مهمَّة في الردّ على شبهات المستشرقين في مجال القراءات؛ ولكنَّنا نلحظ في أغلب هذه الردود التي صدرت من العامة أنَّها مبنيَّة على أسس موضوعيَّة مسلَّمة عندهم، ب



## المطلب الأوّل: شبهات على القراءات القرآنية وردّها: أولًا: الشبهة الأولى: اختلاف القراءات القرآنيّة واضطراب النص:

إن أحد معاني الاضطراب وعدم الثبات في النص القرآني أن يقرأ النص على وجوه مختلفة وصور متعددة، ويكون بين هذه الصور تناقض في المعنى وتعارض في المراد، وتضارب في الهدف، ولا يعرف الموحى به من هذه الصور من غيره.

يقول «جولدتسيهر» فلا يوجد كتاب تشريعي احتفظت به طائفة دينية على أنه نص منزل موحى به، يقدم نصه في أقدم عصور تداوله مثل هذه الصورة من الاضطراب وغير وعدم الثبات، كما نجد في نص القرآن»<sup>[1]</sup>. فيزعم هنا أن النص القرآني مضطرب، وغير ثابت، وفيه اختلاف كثير. يُفهم من كلامه أن نص القرآن هو من أكثر النصوص الدينية اضطرابًا على الإطلاق. ويمكن تسجيل ملاحظات عدّة على هذا الكلام؛ منها:

- إذا كان «جولدتسيهر» لم يطلع على النصوص الأصلية للكتب السماوية من أين عرف أن نص القرآن هو من أكثر النصوص اضطرابًا؟!
- اعترف «جولدتسيهر» بأن التلمود يقول بنزول التوراة بلغات متعددة وفي وقت واحد. وهذا يمثل اختلافًا في نصوص التوارة بلا شك.
- اعترف أنّ للتوراة أكثر من نسخة مختلفة، ثم إن علماء العرب أثبتوا أنه كانت هناك ثلاث نسخ معروفة للتوراة. وللإنجيل نسخ كثيرة جدًا مختلفة اختلافات واسعة.
- اعترف المستشرق آرثر جيفري أن تاريخ التوراة والإنجيل ونسبتهما وحرفيتهما أبعد شيء عن الصحة والوثوق [2].

 <sup>→</sup> من قبيل: حجِّيّة القراءات وتواترها، والأحرف السبعة، وغير ذلك، وهذا لا يتوافق مع ما عليه علماء الإماميّة من عدم صحّة تواتر القراءات وغير ذلك كما سنبيّن.

<sup>[</sup>١] جولد تسهير، مذاهب التفسير الإسلاميّ، م.س، ص٤.

<sup>[</sup>۲] جبل: محمَّد حسن حسن: الردِّ على المستشرق اليهوديِّ جولدتسيهر في مطاعنه على القراءات القرآنيَّة، ط٢، لام، القاهرة، كلِّيَّة القرآن الكريم في جامعة الأزهر، ١٤٢٣هــق، ص٣٨-٣٩.



#### ثانيًا: الردّ على الشبهة:

لا بدّ أن نشير إلى أنّه إذا افترضنا أنّ القراءات أدت إلى تناقض واضطراب في النص القرآني فهذا دليل على عدم صحة القراءات أصلًا، لا على عدم صحة النص القرآني. طبعًا هذا الكلام واضح على مباني علماء الإمامية وآرائهم في مبحث القراءات القرآنيّة؛ لأنهم لا يرون تواتر القراءات فلا ملازمة بين ثبوت النص القرآني وبين القراءات؛ لأن القرآن منقول إلينا بالتواتر بينما القراءات القرآنيّة ليست متواترة أصلًا، بل يعتبرها علماء الإمامية من الأمور الاجتهادية التي تخضع للضوابط والموازين العلميّة من صحة النقل، وموافقة القواعد العربيّة المشهورة وغير ذلك، ولذا لا يعتبر فقهاء الإمامية أن القراءات حجة في الاستدلال الفقهي بمجرد أنها من القراءات السبعة أو العشرة المشهورة، ولكنْ للانصاف هذا الفرض -أي إذا أدت القراءات إلى التناقض- من الصعوبة بمكان دفعه مع القول بحجية القراءات وتواترها؛ كما هو الأمر عند علماء أهل السنّة.

وأيضًا لا بد أن نشير إلى أننا لا نعترف بأي قراءة تؤدي إلى تبديل في النص القرآني؛ كأن نقرأ مكان كلمة «اهدنا» في سورة الفاتحة كلمة «ارشدنا» وما شابه ذلك من قراءات نُسبت إلى الصحابي الجليل عبد الله بن مسعود والتي قد تُفهم على أنها توضيحات وتفسيرات للنص، لا أنها قراءة للقرآن؛ وإلا فهذه القراءات هي عدل القول بتحريف القرآن الكريم؛ وهو مرفوض بالإجماع.

على كل الأحوال القراءات هي عبارة عن الوجوه المتعددة التي تواردت على النص القرآني، ولا تؤدي إلى تناقض وتضارب واضطراب في النص القرآني نفسه، والاضطراب والاختلاف منفي عن القرآن الكريم بقوله تعالى: ﴿ أَفَلاَ يَتَدَبُّرُونَ الْقُرْءَانَ وَلُو كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ اللّهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ اُخْنِلَافًا كَثِيرًا ﴾ [1]، نعم قد تؤدي القراءات إلى اختلاف في المعنى ولكن هذا الاختلاف لا يؤدي إلى التضارب والتناقض حتمًا ومن الأمثلة على ذلك:

[١] سورة النساء، الآية ٨٢.



اختلاف القراءات لفظًا واتحادهما في المعنى: كما فيه قوله تعالى في سورة الفاتحة: ﴿ مَلِكِ يَوَمِ الدِّينِ ﴾ فقد قُرئت «ملك» بأوجه مختلفة، كما قُرأت الصراط بالسين والصاد أي (الصراط-السراط) في قوله تعالى: ﴿ اَهْدِنَا اَلْصِرَطَ المُسْتَقِيمَ ﴾ ولا فرق بينهما، وإنما هو مراعاة للسان العرب ولهجاتهم[1].

اختلاف القراءات لفظًا ومعنى، كما في قوله تعالى في سورة الحديد: ﴿ إِنَّ الْمُصَّدِقِينَ وَالْمُصَّدِقِينَ وَالْمُصَّدِقِينَ وَالْمُصَّدِقِينَ وَالْمُصَّدِقِينَ وَالْمُصَّدِقِينَ وَالْمُصَّدِقِينَ وَالْمُصَّدِقِينَ وَالْمُصَّدِقِينَ وَالْمُصَدِقِينَ وَالْمُصَدِقِينَ الساد وتخفيفها، فعلى قراءة التشديد يكون المعنى مشتقًا من تصدق أي الذين يخرجون صدقات أموالهم، وعلى قراءة التخفيف يكون المعنى مشتقًا من التصديق، أي الذين صدقوا الرسول وآمنوا بما جاء به، فالمعنيان مختلفان، غير أنهما يجتمعان في العبد المؤمن المتصدق [3] وقيل إن «حكمة هذا النوع من الاختلاف أن تكون الآية بمنزلة آيتين وردتا لإفادة المعنيين جميعًا» [4].

أما اختلاف التضاد فلا وجود له في القرآن، يقول ابن قتيبة في مشكل القرآن: «الاختلاف نوعان: اختلاف تغاير، واختلاف تضادّ. فاختلاف التّضاد لا يجوز، ولست واجده بحمد الله في شيء من القرآن...»[5].

#### ثَانيًا: الشبهة الثانية: خلوّ المصاحف من التنقيط:

إنّ سبب اختلاف القراءات القرآنيّة هو خلوّ المصاحف التي كتبها الخليفة عثمان من النقط والإعجام يقول «جولدتسيهر»: «وترجع نشأة قسم كبير من هذه الاختلافات إلى خصوصية اللفظ العربي الذي يقدم هيكله المرسوم مقادير صوتية

<sup>[</sup>۱] الدمياطي، أحمد بن محمَّد بن أحمد بن عبد الغني: إتحاف فضلاء البشر في القراءات الأربعة عشر، ط٣، بيروت، دار الكتب العلميَّة، ١٤٢٧هــق، ج١، ص١٦٣.

<sup>[</sup>٢] سورة الحديد، الآية ١٨.

<sup>[</sup>٣] انظر: الدجوي، قاسم؛ القمحاوي، محمَّد: قلائد الفكر في توجيه القراءات العشر، ط١، مصر، قطاع المعاهد المصريّة، ١٤٢٧هــق، ص١٦٤.

<sup>[</sup>٤] القاضي، عبد الفتَّاح: القراءات في نظر المستشرقين والملحدين، لا ط، مصر، دار مصر للطباعة، لا ت، ص١٧.

<sup>[0]</sup> الدينوري، تأويل مشكل القرآن، م.س، ص٣٣.



مختلفة، تبعًا لاختلاف النقط الموضوعة فوق هذا الهيكل أو تحته، وعدد تلك النقط... وإذًا فاختلاف الحركات في المحصول موحّد القالب من الحروف الصامتة، كانا هما السبب الأول في نشأة حركة اختلاف القراءات في نص لم يكن منقوطًا أصلًا، أو لم تتحر الدقة في نقطه وتدقيقه»[1].

#### ردّ بعض علماء أهل السنّة على الشبهة:

حسب تاريخ جمع المصاحف فإن المصاحف التي جمعها الخليفة الثالث كانت خالية من التنقيط والتشكيل يقول الزرقاني في مناهل العرفان: «كان العلماء في الصدر الأول يرون كراهة نقط المصحف وشكله، مبالغة منهم في المحافظة على أداء القرآن كما رسمه المصحف، وخوفا من أن يؤدي ذلك إلى التغيير فيه... ولكن الزمان تغير -كما علمت - فاضطر المسلمون إلى إعجام المصحف وشكله لنفس ذلك السبب، أي للمحافظة على أداء القرآن كما رسمه المصحف، وخوفًا من أن يؤدي تجرده من النقط والشكل إلى التغيير فيه»[2]. مع التسليم بهذه الحقيقة التاريخية أجاب بعض علماء العامة عن الشبهة على الشكل الآتي:

الوجه الأول: أن قراءاته ورواياته قد ذاع أمرها، وتداول الناس القراءة بها في العهد النبوي، ومما يدل على ذلك ما رواه ابن عباس رضي الله عنه أن رسول الله الله قال: «أقرآني جِبْرِيلُ عَلَى حَرْفٍ فَرَاجَعْتُهُ، فَلَمْ أَزَلْ أَسْتَزِيدُهُ وَيَزِيدُنِي حَتَّى انتَهَى إِلَى سَبْعَةِ أَحْرُفٍ »[3]، تمسكوا بهذا الحديث الذي لم يصح عندنا بل المروي في كتبنا خلافه وأن القرآن لم ينزل على سبعة أحرف بل نزل على حرف واحد.

فعَنِ اَلْفُضَيْلِ بْنِ يَسَارٍ قَالَ: قُلْتُ لِأَبِي عَبْدِ اَللَّهِ عَلَيْهِ اَلسَّلاَمُ أَن اَلنَّاسَ يَقُولُونَ أَن القرآن نَزَلَ عَلَى سَبْعَةِ أَحْرُفٍ فَقَالَ: «كَذَبُوا أَعْدَاءُ اَللَّهِ وَلَكِنَّهُ نَزَلَ عَلَى حَرْفٍ وَاحِدٍ القرآن نَزَلَ عَلَى سَبْعَةِ أَحْرُفٍ فَقَالَ: «كَذَبُوا أَعْدَاءُ اَللَّهِ وَلَكِنَّهُ نَزَلَ عَلَى حَرْفٍ وَاحِدٍ مَنْ عَنْد اَلْوَاحِد» [4].

<sup>[</sup>١] جولدتسيهر، مذاهب التفسير الإسلاميّ، م.س، ص٨-٩.

<sup>[</sup>۲] الزرقاني، مناهل العرفان في علوم القرآن، م.س، ص٤٠٢.

<sup>[</sup>٣] البخَّاري، صحيح البخَّاري، م.س، كتاب بدء الخلق، باب ذكر الملائكة، ح٣٢١٩؛ ابن الحجَّاج القشيري النيسابوريّ، صحيح مسلم، م.س، كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب بيان أنَّ القرآن على سبعة أحرف،ح٨١٩.

<sup>[</sup>٤] الكلينيّ، الكافي، م.س، ج٢، ص٦٣٠.



فهم استنادًا إلى النص المتقدم وغيره ادعوا أن الرسول تلقى القراءات السبع من جبريل وبلّغها لأصحابه. وعليه فزعم أن انعدام النقط هو سبب القراءات مردود عليه بشيوع القراءات القرآنيّة منذ العهد النبوي، وتدوينها، ما يجعل من الصعب ابتكار قراءة جديدة مع هذا الشيوع والتواتر، والأمر أصعب بعد التدوين وحمل الناس على مصحف واحد.

الوجه الثاني: يشبه الوجه الأول، بل هو نفسه لأنه يعتمد على حديث السبعة أحرف فقد وردت عندهم روايات متعددة منها ما روي لاستعجاب بعض الصحابة لبعض القراءات التي لم يعلموا بها في عهد النبيّ فبين لهم أن القرآن أنزل على سبعة أحرف.

عن أَي بن كعب قال كُنْتُ فِي الْمَسْجِدِ، فَدَخَلَ رَجُلٌ يُصَلِّي، فَقَرَأً قِرَاءَةً أَنكَرْتُهَا عليه ثم دَخَلَ آخَرُ فَقَرَأً قِرَاءَةً سِوَى قَرَاءَةٍ صَاحِبِه، فَلَمًا قَضَيْنَا الصَّلَاةُ دَخُلْنَا جَمِيعًا عَلَى رَسولِ اللهِ صَلَّى اللَّهُ عليه[وآله] وَسَلَّم، فَقُلْتُ: إن هذا قَرَأً قِرَاءَةً أَنكَرُتُهَا عليه وَدَخَلَ آخَرُ فَقَرَأً سِوَى قِرَاءَةٍ صَاحِبِه، فأمَرَهُما رَسولُ اللهِ صَلَّى اللَّهُ عليه[وآله] وَسَلَّم، فَقَرَآ، فَصَفَّطَ فِي نَفْسِي مِنَ وَسَلَّم، فَقَرَآ، فَحَسَّنَ النبيِّ صَلَّى اللَّهُ عليه [وآله] وَسَلَّم شَانهُمَا، فَسَقَطَ فِي نَفْسِي مِنَ التَّكْذِيب، وَلَا إِذْ كُنْتُ فِي الجَاهِلِيَّةِ، فَلَمًا رَأَى رَسولُ اللهِ صَلَّى اللَّهُ عليه [وآله] وَسَلَّم مَا قَدْ غَشِيَني، ضَرَبَ فِي صَدْرِي، فَفِضْتُ عَرَقًا وَكَأَمٰا أَنظُرُ إلى اللهِ عَزَّ وَجَلَّ فَرَقًا، فَقَلَلَ إِن اللهِ عَزَّ وَجَلَّ فَرَقًا، فَقَلَلْ لِي: يا أَيُّ أُرْسِلَ إِلَيَّ أَن اقْرَأُ القرآن على حَرْفِ، فَرَدَدْتُ إلَيْهِ أَن هَوِّنْ على أُمِّتِي، فَرَدَّ إِلَيَّ الثَّانِيةَ اقْرَأُهُ على حَرْفِي، فَرَدُدْتُ إلَيْهِ أَن هَوِّنْ على أُمِّتِي، اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِأُمَّتِي، وَرَدْتُ الثَّالِثَةَ لِيَومٍ يَرْغَبُ إِلَيَّ الخَلْقُ كُلُّهُمْ، حتَّى اقْرَأَهُ عليه [وآله]. [ا]. وغيرها من الأحاديث المنقولة في مجامع أهل السنّة، ويعتبر هؤلاء أن حديث نزول القرآن على سبعة أحرف هو من الأحاديث المتواترة». وقد ورد حديث: «نزل القرآن على سبعة أحرف» من رواية جمع من المتواترة». وقد ورد حديث: «نزل القرآن على سبعة أحرف» من رواية جمع من المتواترة، أي بن كعب وأنس وحذيفة بن اليمان وزيد بن أرقم وسمرة بن جندب الصحابة: أي بن كعب وأنس وحذيفة بن اليمان وزيد بن أرقم وسمرة بن جندب

<sup>[</sup>۱] ابن الحجَّاج القشيري النيسابوريّ، صحيح مسلم، م.س، ح٨٢٠.

## 🧢 — القرآن الكريم في الدراسات الاستشراقية



وسليمان بن صرد وابن عباس وابن مسعود وعبد الرحمن بن عوف وعثمان بن عفان وعمر بن الخطاب وعمرو بن أبي سلمة وعمرو بن العاص ومعاذ بن جبل وهشام بن حكيم وأبي بكرة وأبي جهم وأبي سعيد الخدري وأبي طلحة الأنصاري وأبي هريرة وأبي أبوب، فهؤلاء أحد وعشرون صحابيًا»[1].

ومدرسة أهل البيت الله الله المن بصحة حديث «نزل القرآن على سبعة أحرف» فضلًا عن تواتره، وحتى لو سلّمنا بصحته فلا يصح تفسيره بالقراءات السبع أو غيرها؛ كما سنبيّن.

الوجه الثالث: لما كتبت المصاحف العثمانية وأرسلت إلى الأمصار لم يكتفِ الخليفة عثمان بإرسالها وحدها، بل أرسل مع كل مصحف عالمًا من علماء القراءة يعلم المسلمين القرآن وفق هذا المصحف، فكان كل واحد منهم يقريء أهل مصره بما تعلمه من القراءات الثابتة عن رسول الله بطريق التواتر التي يحتملها رسم المصحف، دون الثابتة بطريق الآحاد والمنسوخة، وإن كان يحتملها رسم المصحف، فالمقصود من إرسال القارىء تقييد ما يحتمله الرسم من القراءات بالمنقول منها تواترًا.

الوجه الرابع: لوكان مبعث اختلاف القراءات وتنوعها خلوّ المصاحف من النقط والشكل، وكان كل قارىء يقرأ بقراءة يختارها من تلقاء نفسه، إذا كان الرسم محتملًا لها، ولم يكن مبعثها الوحي والمشافهة والتلقي من رسول الله، لكان بعض القرآن من كلام البشر، ولم يكن كله وحيًا سماويًا منزلًا من عند الله، ولوكان كذلك لذهبت أهم خاصية يمتاز بها القرآن وهي الإعجاز، ولو ذهبت خاصيّة الإعجاز لم يكن للتحدى به أى وجه.

نحن نسلم بصحّة هذه الفكرة؛ لأنّ بعض القراءات بل أكثرها هي اجتهادات شخصية وهي ليست رواية عن رسول الله في كثير من الأحيان حتى نناقش أنها رواية آحاد أم رواية متواترة، لأن هذا البحث فرع إثبات أن هذه رواية أصلًا. ولا نوافق أيضًا أن كل هذه القراءات هي وحي من الله تعالى؛ كما سنبيّن.

<sup>[</sup>١] السيوطي، الإتقان في علوم القرآن، م.س، ج١، ص١٦٣.



الوجه الخامس: أنّ القرآن سجّل على رسول الله أنّه لا يستطيع أن يبدّل في القرآن الكريم ومن هذه الآيات قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ نَقَوّلَ عَلَيْنَا بَعْضَ ٱلْأَقَاوِيلِ ﴿ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللهُ اللهُ

الوجه السادس: وعد الله بحفظ كتابه؛ كما قال في سورة الحجر: ﴿ إِنَّا نَحُنُ لَنَا ٱللَّهِ كُرُ وَإِنَّا لَهُۥ لَكَفِظُونَ ﴾ [2] ولا شك أن قراءته بالرأي والاختيار تفضي إلى تعريض نصوصه للتحريف والتغيير، وذلك ينافي الوعد بحفظه.[3]

وهناك أوجه أخرى يظهر منها التناقض فمثلًا دفاع بعض علماء أهل السنة عن القراءات ورد شبهة «جولدتسيهر»؛ وهي أن قصة جمع عثمان للقراءات في مصحف واحد تقدح في هذه الشبهة، وتبين عوجها، وذلك أنّ السبب الباعث على جمعه للمصاحف هو اختلاف الناس في البلدان المفتوحة في قراءات القرآن، فخشي حذيفة بن اليمان من ذلك، وصادف أن عثمان لديه التخوّف نفسه أيضًا، فمما يذكر أنّه: «لما كان في خلافة عثمان جعل المعلم يعلم قراءة الرجل والمعلم يعلم قراءة الرجل، فجعل الغلمان يتلقون فيختلفون حتى ارتفع ذلك إلى المعلمين، عتى كفر بعضهم بعضًا، فبلغ ذلك عثمان فخطب فقال: أنتم عندي تختلفون فمن نأى عني من الأمصار أشد اختلافًا، فكأنه والله أعلم لما جاءه حذيفة وأعلمه باختلاف أهل الأمصار تحقق عنده ما ظنه من ذلك» [4]. فالقراءات كانت موجودة قبل التدوين العثماني للمصحف، واختلاف الناس فيها هو ما دفع عثمان للجمع في مصحف واحد، فأين هذه الحقيقة التاريخية الثابتة من وجوه عديدة متواترة من زعم «جولدتسيهر» أن انعدام النقط والإعجام هو السبب في نشأة القراءات.

<sup>[</sup>١] سورة الحاقَّة، الآيات ٤٤-٤٦.

<sup>[</sup>٢] سورة الحجر، الآية ٩.

<sup>[7]</sup> انظر: القاضي، القراءات في نظر المستشرقين والملحدين، م.س، ص٢٦-٨٦.

<sup>[</sup>٤] العسقلاني، فتح الباري بشرح صحيح البخَّاري، م.س، ج٩، ص٢٧.



ولو سلّمنا أن القراءات كانت موجودة في زمن النبيّ، فهذا يعني أنها مأخوذة ومنقولة عنه وهي وحي، وكما قال علماء أهل السنّة هي متواترة، فكيف يحق للخليفة الثالث أن يُلغي جملة من القراءات المتواترة عن النبيّ ويوحد الأمّة على قراءة واحدة، فما فعله الخليفة هو اعتراف منه باجتهادية هذه القراءات، لأنّه لوكان يعلم أنها قراءات رسول الله، أو أنها قراءات لبعض الصحابة وقد أمضاها النبيّ وقد نقلت بشكل متواتر عنه وعلى الرغم من ذلك قام بإلغاءها فهذا تصرف غير جائز، فهل يصدر من الخليفة فعل كهذا؟!

الوجه السابع: قد يقال في جواب «جولدتسيهر» إنّ المعتبر في القراءات ليس الرسم العثماني، وإنّا صحة القراءة وتواترها، لأنّنا قد نجد كلمة رسمت في المصحف العثماني بشكل واحد، ولكنها في بعض المواضع وردت فيها القراءات التي يحتملها الرسم، فاختلف فيها القرّاء، وتنوعت قراءاتهم، وفي بعض المواضع اتفق القراء على قراءتها بوجه واحد، لأنّ غيره لم يصح به النقل، ولم تثبت به الرواية مع أن الرسم يحتمله، ومن الأمثلة على ذلك: كلمة ( مالك) فقد وردت في القرآن في ثلاث مواضع:

في قوله تعالى: ﴿ مَلْكِ يَوَمِّ ٱلدِّينِ ﴾ [1].

وقوله تعالى: ﴿ مَلِكِ ٱلنَّاسِ ﴾ [3].

ورسمت هذه الكلمة برسم واحد في المواضع الثلاثة (ملك)، بحذف الألف بعد الميم، ولكن القراء اختلفوا في قراءتها في سورة الفاتحة فقط، فمنهم من قرأها بعد بحذف الألف، ومنهم من قرأها بإثباتها، وأما في موضع آل عمران فقد اتفقوا

<sup>[</sup>١] سورة الفاتحة، الآبة ٤.

<sup>[</sup>۲] سورة آل عمران، الآية ٢٦.

<sup>[</sup>٣] سورة الناس، الآية ٢.



على إثبات الألف، وفي موضع الناس اتفقوا على حذف الألف، فلو كانت القراءات بالاجتهاد والرأي لا بالتلقّي والتلقين، وكان تنوع القراءات تابعًا لرسم المصحف لم يكن اختلاف القراءات مقصورًا على موضع الفاتحة فقط، بل شمل موضعي آل عمران والناس، لكنهم اختلفوا في موضع واحد فقط، ما يبين أن القراءة ثابتة بالسند والرواية، وليس بالرسم الذي جعله «جولدتسيهر» أساسًا للقراءات.

نسلّم بأنّ العبرة بالرواية المنقولة بطريقة صحيحة عن رسول الله، حتى لولم تبلغ حدّ التواتر، وليس العبرة بالرسم العثماني، ولكن ما لا نسلم به أن ما قام به بعض القرّاء ليس اجتهاديًا.

## المطلب الثاني: رأي الإمامية بتواتر القراءات والمعالجة الصحيحة لشبهات جولدتسيهر:

قدّم السيد الخوئي تَنسُّ في كتابه البيان ترجمة دقيقة للقرّاء السبعة؛ وهم: عبد الله بن عامر، وابن كثير المكي، وعاصم بن بهدلة الكوفي، وأبو عمرو البصري، وحمزة الكوفي، ونافع المدني، والكسائي الكوفي. وأضاف ترجمة ثلاثة قراء آخرين هم: خلف بن هشام البزار، ويعقوب بن إسحاق، ويزيد بن القعقاع [1]. وبعد هذا العرض لأحوال القرّاء توصّل إلى النتائج الآتية:

الأول: أن استقراء حال الرواة يورث القطع بأن القراءات نقلت إلينا بأخبار الآحاد. فبعض هؤلاء الرواة لم تثبت وثاقته.

الثاني: أنّ التأمل في الطرق التي أخذ عنها القراء، يدلنا دلالة قطعية على أنّ هذه القراءات إنما نقلت إليهم بطريق الآحاد.

الثالث: اتصال أسانيد القراءات بالقراء أنفسهم يقطع تواتر الأسانيد.

الرابع: احتجاج كل قارئ من هؤلاء على صحة قراءته، واحتجاج تابعيه على

<sup>[</sup>١] انظر: الخوئي، البيان في تفسير القرآن، م.س، ص١٢١-١٤٦.

# 🥕 – القرآن الكريم في الدراسات الاستنثراقيةً



ذلك أيضًا، وإعراضه عن قراءة غيره دليل قطعي على أن القراءات تستند إلى اجتهاد القراء وآرائهم، لأنّها لوكانت متواترة عن النبيّ للله يحتج في إثبات صحتها إلى الاستدلال والاحتجاج[1].

وأشار السيد الخوئي إلى آراء جملة من علماء أهل السنّة تنفي التواتر عن القراءات السبع وغيرها وهذا يؤكد عدم صحة الاحتجاج بهذه القراءات ما لم تخضع للضوابط العلميّة المعتبرة.

قال ابن الجزري: «كل قراءة وافقت العربيّة ولو بوجه، ووافقت أحد المصاحف العثمانية ولو احتمالًا، وصح سندها فهي القراءة الصحيحة التي لا يجوز ردّها، ولا يحلّ إنكارها، بل هي من الأحرف السبعة التي نزل بها القرآن، ووجب على الناس قبولها سواء كانت عن الأئمة السبعة أم عن العشرة، أم عن غيرهم من الأئمة المقبولين، ومتى اختل ركن من هذه الأركان الثلاثة أطلق عليها ضعيفة، أو شاذة، أو باطلة سواء كانت من السبعة أم عمن هو أكبر منهم».

هذا هو الصحيح عند أمّة التحقيق من السلف والخلف. وقد صرح بذلك الإمام الحافظ أبو عمرو عثمان بن سعيد الداني، ونص عليه في غير موضع الإمام أبو محمد مكي بن أبي طالب، وكذلك الإمام أبو العباس أحمد بن عمار المهدوي، وحققه الإمام الحافظ أبو القاسم عبد الرحمن بن إسماعيل المعروف بأبي شامة وهو مذهب السلف الذي لا يعرف عن أحد منهم خلافه[2].

وبعد أن عرض السيد الخوئي جملة من آراء علماء أهل السنّة، قال: «هل تبقى قيمة لدعوى التواتر في القراءات بعد شهادة هؤلاء الأعلام كلّهم بعدمه؟ وهل يمكن إثبات التواتر بالتقليد، وباتبّاع بعض من ذهب إلى تحققه من غير أن يطالب بدليل، ولا سيما إذا كانت دعوى التواتر ممّا يكذّبها الوجدان؟!»[3].

<sup>[</sup>١] انظر: الخوئِّ، البيان في تفسير القرآن، م.س، ص١٤٩-١٥٠.

<sup>[</sup>۲] ابن الجزري، شمس الدين أبو الخير محمَّد بن محمَّد بن يوسف: النشر في القراءات العشر، تحقيق: علّي محمَّد الضباع، لا ط، لا م، المطبعة التجاريَّة الكبرى، لا ت، ج١، ص٩.

<sup>[</sup>٣] الخوئِّي، البيان في تفسير القرآن، م.س، ص١٥٥.



وأمّا بالنسبة لحديث الأحرف السبعة وأنها مرتبطة بالقراءات السبعة فهذا الأمر لا يقبله كبار المحققين منأهل السنّة والشيعة. يقول السيد الخوئي: «قد يتخيل أن الأحرف السبعة التي نزل بها القرآن هي القراءات السبع، فيتمسك لإثبات كونها من القرآن بالروايات التي دلت على أن القرآن نزل على سبعة أحرف، فلا بد لنا أن ننبه على هذا الغلط، وأن ذلك شيء لم يتوهمه أحد من العلماء المحققين. هذا إذا سلمنا ورود هذه الروايات، ولم نتعرض لها بقليل ولا كثير»[1].

## أولًا: الطريقة التي اعتمدها المستشرقون في بحث القراءات

إذا نظرنا إلى كتاب «تاريخ القرآن» لنولدكه وكتاب «مذاهب التفسير الإسلاميّ» لجولدتسيهر والذي تأثر بنولدكه بل أخذ عنه، نجد أنهما ركّزا على الأمور الآتية:

أ. من ناحية المنهج، فالمنهج الذي اعتمده هؤلاء هو المنهج الفيلولوجي، وهو المنهج الذي يُعنى بدراسة الآثار العلميّة والمخطوطات القديمة بُغية إعادة تركيب معرفة جديدة من خلالها، وهو المنهج الذي أرسى دعامُه المستشرق سلفستر دي ساسي. وقد تقدم نقد هذا المنهج بشكل عام.

ب. نجد اهتمام وإشادة واضحة بمصادر القدماء من المستشرقين في الوقت الذي لم تتوفر الدراسة على المصادر الأصلية والأساسية لهذه الأبحاث وهي المصادر العربية، بل حتى عند الأخذ والاقتباس من هذه المصادر نجد الحيطة والحذر في نقل بعض النصوص، بالإضافة إلى كثرة التأويلات والتخريجات غير العلميّة في كثير من الأحيان وقد تعرضنا في ما سبق لكيفية تعامل هؤلاء مع المصادر الإسلاميّة والعربيّة بشكل عام لا بخصوص بحث القراءات ولكن هذا المصادر انعكس بطبيعة الحال على هذا المبحث.

ج. استخدم هؤلاء مصطلحات خاصة وغير مشهورة في كتب علماء المسلمين بل خلطوا وبشكل متعمد بين بعض المصطلحات والتي لها مداليل مختلفة،

<sup>[</sup>١] الخوئِّي، البيان في تفسير القرآن، م.س، ص١٥٩.

## - القرآن الكريم في الدراسات الاستسژاقية



وفسروا بعض الكلمات في الآيات القرآنيّة بطريقة تتناسب مع خلفياتهم الفكرية والدينية، وهذا موجود في كل أبحاث المستشرقين بشكل عام ولكننا نراه بوضوح في بحث القراءات. وهذا الأسلوب في البحث يعتبر من أخطر الأساليب على موضوعية البحث لأن تغيير المصطلح أو تشويهه سيؤدي حتمًا إلى نتائج غير علمية.

مثلًا نولدكه ومن تبعه غيَّروا كثيرًا في معاني المصطلحات وحمّلوها ما لا تحتمل، من هذه المصطلحات مصطلح «القراءة» الذي يشتق منه اسم «القرآن» واسم «القراءات»، ويذهب نولدكه إلى أن «قرأ» هي كلمة حضارية لا يمكن أن تنشأ عند العرب البدو، وافترض أنها انتقلت إلى بلاد العرب من شمال الجزيرة، وأعطى لمصطلح قراءة معنى «نادى «لأنّه هو المعنى الأصلي للكلمة في اللغتين العبريّة والآرامية، أما كلمة «اقرأ» في سورة العلق فقد فسرها بتفسير غريب وهو: «عظ»، ثم رتب على هذا كله أن كلمة «قرآن» لم تتطور داخل اللغة العربيّة فهى مأخوذة من كلمة سريانية ومطبقة على وزن فعلان [1].

أما المستشرق أوطوبرتزل فإنه يسمّي الأمور بغير مسمياتها، فهو يطلق على (الإدغام) (الدمج)، والدمج شيء والإدغام في القراءات شيء آخر، ويطلق على (الوقف) (القطع)<sup>[2]</sup>، ويطلق على (الإخفاء) (الاختفاء)<sup>[3]</sup> ومن الواضح الفرق بين هذه المصطلحات ونرى هذه الطريقة موجودة في كثير من دراسات المستشرقين.

د. اعتمدوا المقارنة بين مصاحف الصحابة وهذا في نفسه لا إشكال ولكنهم اعتبروا أن هذه المصاحف نصوصًا مختلفة من القرآن الكريم، فنولدكه على سبيل المثال يسمّي مصحف عبد الله بن مسعود «نص ابن مسعود»، ومصحف أُبَى بن كعب «نص أُبَى» ومصحف عثمان بن عفان «نص عثمان».

<sup>[</sup>۱] انظر: نولدکه، تاریخ القرآن، م.س، ص۳۱-۳۲.

<sup>[</sup>۲] انظر: م.ن، ج۳، ص٤١٩.

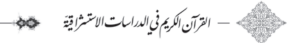
<sup>[</sup>٣] انظر: م.ن، ج٣، ص٤٩٢.



والهدف الذي يريد هؤلاء أن يصلوا إليه أنه لا يوجد نص موحّد للقرآن الكريم، بل هناك نصوص كثيرة مختلفة، زيادة ونقصانًا، بسبب اختلاف مصاحف الصحابة، ونحن ولو سلمنا باختلاف المصاحف ووجود بعض الملاحظات والتحفظات على بعضها مشروط بألا يؤدي ذلك إلى تحريف القرآن بالزيادة أو النقيصة، لأن عدم تحريف القرآن من الأمور المسلمة والمتفق عليها بين المسلمين بل هي مورد إجماع عندهم.

وما يراه علماء الإمامية أن هذا النص القرآني الموجود بين الدفتين هو النص الذي أُنزل على النبيّ محمد ونُقل إلينا بالتواتر، وباقي المصاحف تُقاس عليه فلو فرضنا نُقل لنا أن مصحف ابن مسعود حُذف منه سورة الناس، وسورة الفلق، وسورة الفاتحة، أو أن مصحف أبي فيه زيادات فعدد سوره 116 أو أن مصحف الإمام علي المسلم علي المسلمة والمرتب الإمام علي التفسير على التفسير على التفسير على التفسير على المنقول إلينا والذي يُسمى المصحف العثماني نسبة لجمع بسيط وهو أن النص المنقول إلينا والذي يُسمى المصحف العثماني نسبة لجمع الخليفة الثالث عثمان للمصحف هو منقول بالتواتر ومجمع على عدم تحريفه بين المسلمين، وأي قول آخر سواء نُسب إلى أهل السنة أم الشيعة فهو قول شاذ. أما باقي المصاحف فهي أولًا؛ مشكوك في صحة نسبتها إلى بعض الصحابة، وثانيًا؛ ما نُقل لنا من اختلاف في ترتيبها أو بعض تفاصيلها مع المصحف الحالي فهي لم تصل إلينا من خلال نصوص معتبرة، أو في أحسن الحالات هي آخبار آحاد لا يصح تصل إلينا من خلال تواتر المصحف العثماني.

والسبب الثاني والأساس عند الإمامية والذي يجعلهم يلتزمون بهذا النص القرآني الموجود وأنّه غير محرَّف لا بالزيادة ولا بالنقيصة هو إمضاء أمير المؤمنين الإمام علي الله على الله عند القرآن وقبول باقي الأمّة من بعده لذلك وإمضائهم له، وكما هو مقرر عندنا إمضاء الإمام المعصوم حجّة، سواء جمع المصحف عثمان أو غيره، لأنه عند ذلك تصبح هذه الأبحاث مجرد أبحاث تاريخية لا تؤثر على الموقف العقدي عند الإمامية بعد إحراز القطع بموافقة الإمام علي على المسمّى بالمصحف العثماني.



#### ثانيًا: الوجه الصحيح في الردّ على جولدتسيهر:

هناك شبهات كثيرة أوردها «جولدتسيهر» وغيره على القراءات القرآنيّة؛ كما تقدم، وبناء على عدم تواتر القراءات السبعة، وعدم صحة حديث «نزل القرآن على سبعة أحرف» أو لا أقلّ النقاش في أصل الحديث أو في صحة تطبيقه على القراءات السبع المشهورة، فالأفضل معالجة هذه الشبهات بأسلوب ومنهج مختلف لا يعتمد تواتر القراءات، وحديث الأحرف السبع.

والمنهج الأفضل هو المعالجة الجزئية لكل مورد أي تتبع كل ما طُرح بعنوان مثال أو أنموذج على القراءات والإشكالات التي أوردها «جولدتسيهر» أو غيره على القراءات ورد كل إشكال على حدة، وتوجيه القراءة وتصحيحها ضمن الضوابط المعروفة من صحة الرواية؛ أي الإسناد، وموافقة القراءة لقواعد اللغة العربية، ولا يرد هنا إشكال أنّ الأصل هو القرآن لا قواعد اللغة فالقرآن هو المصدر الأول والأهم على الإطلاق لقواعد اللغة، لأن الكلام في القراءة المحدّدة وهي أحد أوجه القراءة لا أنّها هي النص القرآني نفسه؛ بمعنى أنّه لا تساوى بين قراءة النص القرآني والنص القرآني نفسه.

وقد جاء «جولدتسيهر» بأمثلة تطبيقية على كلامه في القراءات بلغت سبعة وأربعين مثالًا. فالصحيح هو الردّ على هذه الشبهات بالتفصيل لكي لا يتمكن هؤلاء من ادّعاء تحريف القرآن أو التشكيك بإعجازه وذلك بسبب اختلاف القراءات، وفي حال أدت إلى ذلك فنحن نرفع اليد عن القراءات الاجتهادية، لا عن سلامة النص القرآني وإعجازه والتي هي من الأمور المسلّمة بين المسلمين لأنه لم تثبت حجية القراءات كما يقول السيد الخوئي: «الحق عدم حجية هذه القراءات، فلا يستدل بها على الحكم الشرعي. والدليل على ذلك أنّ كل واحد من هؤلاء القراء يحتمل فيه الغلط والاشتباه، ولم يرد دليل من العقل، ولا من الشرع على وجوب اتباع قارئ منهم بالخصوص، وقد استقل العقل، وحكم الشرع بالمنع عن اتباع غير العلم. وإن قيل: إن القراءات -وإن لم تكن متواترة - إلا أنها منقولة عن النبيّ فتشملها الأدلة القطعية التي أثبتت حجية الخبر الواحد.



أولًا: أن القراءات لم يتضح كونها رواية، لتشملها هذه الأدلة، فلعلها اجتهادات من القراء، ولعل السبب في اختلاف القراءات السبع وغيرها أنّ الجهات التي وجهت إليها المصاحف كان بها من الصحابة من حمل عنه أهل تلك الجهة وكانت المصاحف خالية من النقط والشكل.

ثانيًا: أنّ رواة كل قراءة من هذه القراءات، لم يثبت وثاقتهم أجمع، فلا تشمل أدلة حجية خبر الثقة روايتهم.

ثالثًا: أنا لو سلمنا أنّ القراءات كلها تستند إلى الرواية، وأن جميع رواتها ثقات، الله أنّا نعلم علمًا إجماليًّا أنّ بعض هذه القراءات لم تصدر عن النبي فله قطعًا، ومن الواضح أنّ مثل هذا العلم يوجب التعارض بين تلك الروايات وتكون كل واحدة منها مكذّبة للأخرى، فتسقط جميعها عن الحجية، فإن تخصيص بعضها بالاعتبار ترجيح بلا مرجح، فلا بد من الرجوع إلى مرجّحات باب المعارضة، وبدونه لا يجوز الاحتجاج على الحكم الشرعى بواحدة من تلك القراءات»[1].

<sup>[</sup>١] الخوئيِّ، البيان في تفسير القرآن، م.س، ص١٦٣-١٦٥.

# المبحث السادس

شبهات المستشرقين على الأخطاء اللغوية في القرآن





زعم جملة من المستشرقين وجود مجموعة من الأخطاء اللغوية والنحويّة في القرآن الكريم، بل بعضهم اعتبر أن هناك أخطاء نحويّة كثيرة في القرآن الكريم، وهذه الشبهات يمكن طرحها بشكل مستقل أو طرحها في ذيل أبحاث الإعجاز القرآني لأنّهم قالوا: الإعجاز القرآني يرتكز بصورة رئيسة على فصاحته وبلاغته أي (لغته). ولقد وضع العرب قبل الإسلام -حسب ادّعاء هؤلاء- قواعد وأسسًا للفصاحة والبلاغة والنطق، تعتبر هي المقياس الرئيس في تمييز الكلام البليغ من غيره. وعلى هذه القواعد والأسس يجب أن تقاس النصوص.

والحال مع المسلمين مختلف تمامًا، لأنهم قلبوا القاعدة حين جعلوا القرآن هو القياس الذي يتحكم في صحة قواعد اللغة أو خطئها، فكان يجب على المسلمين أن يجعلوا من هذه القواعد مقياسًا يحكموا به على القرآن وليس العكس كما هو حاصل. وبالرغم من ذلك نجد في القرآن بعض الآيات التي لا تنسجم مع هذه القواعد بل تخالفها؛ الأمر الذي يدعونا إلى القول إنّ القرآن ليس معجزًا لأنه لم يسِر على نهج القواعد العربيّة وأصولها!

وزعمَ هؤلاء بوجود أخطاء لغوية، يصدر عن موقف عام للمستشرقين حيال القرآن الكريم، وهو إنكار المصدر الإلهي للقرآن الكريم، ومع إجماعهم على هذا الرأي، فقد انقسموا إلى فريقين:

الأول: أنّ القرآن قد نُقل من مصادر أخرى، وألّفه النبيّ محمد وادّعى أنّه موحى به من الله تعالى، وعِثل هذا الفريق جملة من المستشرقين منهم: سبنجر، نولدكه، مرجليوث، جولدتسيهر، وبرجستراسر، وغيرهم. ويرى هؤلاء أن سبب الأخطاء اللغوية في القرآن هو علاقة اللغة العربيّة باللغات الشرقيّة القدمة.

الثاني: يرى أن القرآن الكريم إنّا هو نتاج جمعي تطور على امتداد القرن الأول والثاني الهجري، واشترك في وضعه جملة من الكتّاب والأدباء والشعراء

# » — القرآن الكريم في الدراسات الاستشراقية



والخلفاء وغيرهم، ومثل هذا الفريق جملة من المستشرقين منهم: يهودا دي نيفو، بيلامي، مايكل كوك، وباتريسيا كرون، وغيرهم. ويرى هذا الفريق أن السبب في وجود الأخطاء اللغوية للقرآن الكريم، هو ما قام به محمد ومن جاء من بعده في وضع القرآن، وكما يرون أن طبيعة اللغة العربيّة آنذاك، هي السبب المباشر لهذه الأخطاء اللغوية في القرآن.

ويعتبر نولدكه من أوائل علماء الاستشراق الذين تحدثوا عن أخطاء لغوية في القرآن، وتحدث عن مصادر القرآن، واعتبره عمل بشري قام به النبيّ محمد أي أنه عمل يعتريه النقص والخطأ وهي لوازم الطبيعة البشرية وقد أطلق على القرآن أوصافًا كثيرة تنسجم مع العمل البشري بل الظاهر من بعض تعابيره أنه عمل بشري غير متقن، فقال عن القرآن: «إنه غير متناسب الأجزاء» و«أسلوب نشاز» و«غير جميل» وغير ذلك واقترح على النبيّ أنه كان عليه «أن يتأمل طويلًا في محتوى وحيه قبل أن يبرزه للعالم. لكنه لم يعر اهتماما كبيرًا لأسلوبه»[1]. وسار على خطى نولدكه أكثر المستشرقين الذين كتبوا في هذا المجال.

## المطلب الأوّل: شبهات برجستراسر عن الأخطاء اللغوية:

يعتبر برجستراسر أول من فصَّل القول في الزعم بوجود أخطاء لغوية في القرآن الكريم وذلك في الجزء الثالث من كتاب «تاريخ القرآن» لنولدكه وهو الكتاب الذي أكلمه برجستراسر بعد وفاة نولدكه [2]. وقد بُني هذا الجزء على ثلاثة فصول خُصص الفصل الأول للرسم، وبُني على أربعة مباحث: المبحث الأول في أخطاء النص العثماني.

<sup>[</sup>۱] انظر: نولدکه، تاریخ القرآن، م.س، ص٥-۸.

<sup>[</sup>۲] اعتنى بهذا الجزء الثالث «أوطوبرتزل»، تتصدَّر هذا الجزء مقدّمة مهمّة لـ «أوطوبرتزل» بينَّ فيها أنَّه بعدموت «فريدريك شفالي» وضع «غوتهلف برجستراسر» على عاتقه إنجاز هذا الجزء، لكنَّه توفي ولم يتمكَّن من مشاهدة نتائج أبحاثه حول هذا الموضوع، فأكمل العمل «أوطو برتزل»، مع «جولدتسيهر»، وهذان المستشرقان بدآ الاهتمام ب «القراءات القرآنيَّة». ثمَّ إنَّ المستشرق «هاينرش سميرس» كان قد بيَّن في مقدّمة الجزء الثاني في أيلول من سنة ١٩١٩م أنَّ الجزء الثالث من تاريخ القرآن الكبير هو جزء مُخَصَّص للقراءات القرآنيَّة.



ويقول في أول الفصل الثالث في أخطاء النص العثماني: «اعترف المسلمون منذ زمن طويل بأن نصَّ القرآن الذي أصدرته اللَّجنة التي عيَّنها عثمان لم يكن كاملًا على وجه الإطلاق، ويوجد بين أيدينا عددٌ من الروايات التي أخذت على هذا النص أخطاءه المباشرة»[1].

## أُولًا: روايات اللَّحن وخطأ الكتَّاب في المصحف العثماني:

الرواية الأولى: والتي اعتمد عليها برجستراسر لدعم رأيه في وجود أخطاء لغوية هي رواية اللَّحن وأردفها برواية خطأ الكتّاب المروية عن عائشة[2] والرواية الأولى؛ هي:

«لما كتبت المصاحف عُرضت على عثمان، فوجد فيها حروفًا من اللحن، فقال: لا تغيّروها ؛ فإنّ العرب ستغيّرها -أو قال ستعرّبها بألسنتها- لوكان الكاتب من ثقيف والمملي من هذيل لم توجد فيه هذه الحروف»[3].

وقد كفانا علماء أهل السنّة مؤونة الردّ:

أ. أنّه لا تصح أسانيد هذه الآثار، وضعف أسانيدها يشكك في دقة متونها. وعن مصدر هذه المتون، قال الداني: «هذا الخبر عندنا لا يقوم بمثله حجّة، ولا يصحّ به دليل من جهتين، إحداهما: أنه -مع تخليط في إسناده واضطراب في ألفاظه- مرسل، لأن ابن يعمر وعكرمة لم يسمعا من عثمان شيئًا، ولا رأياه، وأيضًا، فإن ظاهر ألفاظه ينفي وروده عن عثمان، لما فيه من الطعن عليه، مع محلّه من الدين ومكانه من الإسلام، وشدّة اجتهاده في بذل النصيحة، واهتباله بما فيه الصلاح للأمّة. فإن قال: فما وجه ذلك عندك لو صحّ عن عثمان؟ قلت: وجهه أن يكون عثمان أراد باللحن المذكور في التلاوة دون الرسم» [4].

<sup>[</sup>۱] نولدکه، تاریخ القرآن، م.س، ج۳، ص٤٤٤-٤٤٤.

<sup>[</sup>۲] انظر: م.ن، ص٤٤٥.

<sup>[</sup>٣] السجستانيّ، كتاب المصاحف، م.س، رقم ١١٠، ج١، ص٢٣٥.

<sup>[</sup>٤] انظر: الكرديّ، محمَّد طاهر بن عبد القادر: تاريخ القرآن وغرائب رسمه وحكمه، ط٢، مصر، مصطفى البابّي الحلبيّ وأولادوه، ١٩٥٣م، ص٦٦.

# 🧢 — القرآن الكريم في الدراسات الاستنثرا قية



يقول محمد رشيد رضا صاحب تفسير المنار: «وروي عن عثمان أنه قال: إن في كتابة المصحف لحنًا ستقيمه العرب بألسنتها، وقد ضعّف السخاوي هذه الرواية وفي سندها اضطراب وانقطاع. فالصواب أنها موضوعة، ولو صحّت لما صحّ أن يعد ما هنا من ذلك اللحن، لأنه فصيح بليغ...»[1].

وهو رأي الرافعي ومحمد أبو زهرة، فقد وصف محمد أبو زهرة هذه الأحاديث المنافية لتواتر القرآن بـ: «الروايات الغريبة البعيدة عن معنى تواتر القرآن الكريم، التي احتوتها بطون بعض الكتب كالبرهان للزركشي والإتقان للسيوطي، التي تجمع كما يجمع حاطب ليل، يجمع الحطب والأفاعي، مع أن القرآن كالبناء الشامخ الأملس الذي لا يعلق به غبار». ثم استشهد بكلام الرافعي القائل: «... ونحسب أن أكثر هذا ممّا افترته الملحدة» وقال: «وإن ذلك الذي ذكره هذا الكاتب الإسلاميّ الكبير حقّ لا ريب فيه» [2].

ب. وأجيب عن رواية عثمان ورواية عائشة الآتية: بأن هذا بعيد جدًّا، لأن النين جمعوا القرآن هم أهل اللغة والفصاحة والقدوة على ذلك، فكيف يتركون في كتاب الله لحنًا يصلحه غيرهم، فلا ينبغي أن ينسب هذا لهم، قال ابن الأنباري: ما روي عن عثمان لا يصحّ لأنه غير متصل، ومحال أن يؤخّر عثمان شيئًا فاسدًا ليصلحه غيره. وقال الزمخشري في الكشّاف: ولا يلتفت إلى ما زعموا...[3].

ت. هناك جملة من العلماء حاولوا توجية رواية عثمان وأمثالها من الروايات على يتناسب مع الإجماع على عدم تحريف القرآن الكريم يمكن فهم كلام عثمان على أنه أراد باللحن: اللحن في التلاوة بسبب اشتباه الرسم على الناس في بعض الأحيان، فطمأن بأن سلامة ألسنة العرب ستصحّح تلاوة من يخطئ في قراءة كلمات القرآن. هذا تفسير أبي عمرو الداني للحديث.

<sup>[1]</sup> رضا، محمَّد رشيد: تفسير المنار، لا ط، مصر، الهيئة المصريَّة العامَّة للكتاب، ١٩٩٠م، ج٦، ص٦٤.

<sup>[</sup>٢] أبو زهرة، محمَّد: المعجزة الخالدة، لا ط، القاهرة، دار الفكر العربّي، لا ت، ص٤٣.

<sup>[</sup>٣] الخازن، علاء الدين علّي بن محمَّد بن إبراهيم بن عمر الشيحي: لباب التأويل في معاني التنزيل (المعروف بتفسير الخازن)، تصحيح: محمَّد عليّ شاهين، ط١، بيروت، دار الكتب العلميَّة، ١٤١٥هــق، ج١، ص٤٢٢.



أمّا الرد على هذه الرواية:

أ. تشكيك علماء أهل السنّة في هذه الرواية. وقد تنوعت طرق التشكيك، فمنهم من اكتفى «بالاستبعاد»، وآخر يقول: «فيه نظر»، وثالث يقول: «لا يخفى ركاكة هذا القول»، ورابع يقول: «لا يلتفت...»، وخامس يقول: «غريب»...، وبعض العلماء حكم بوضع هذه الأحاديث فقال: الحكيم الترمذي: «... ما أرى مثل هذه الروايات إلاّ من كيد الزنادقة....[5]»

ب. الآيات التي ذكرت في الرواية ليس صحيحًا أنّ فيها لحن، فقد قال الزمخشري: «(والمقيمين) نصب على المدح لبيان فضل الصلاة وهو باب واسع قد ذكره سيبويه على أمثله وشواهد، ولا يلتفت إلى ما زعموا من وقوعه لحنًا في خطّ المصحف...» [6]. وقال الرازي: وأمّا قوله: ﴿وَٱلۡمُوۡيَمِينَ ٱلصَّلَوٰةَ وَٱلۡمُوۡتُونِ ٱلرَّكُوٰةَ ﴾ ففيه أقوال؛ الأول: روي عن عثمان وعائشة أنّهما قالا: إن في المصحف لحنًا وستقيمه العرب بألسنتها. واعلم: أنّ هذا بعيد، لأن هذا المصحف منقول بالنقل المتواتر عن رسول الله في فكيف مكن ثبوت اللحن فيه؟! [7].

<sup>[</sup>١] سورة المائدة، الآبة ٦٩.

<sup>[</sup>٢] سورة النساء، الآية ١٦٢.

<sup>[</sup>٣] سورة طه، الآية ٦٣.

<sup>[</sup>٤] انظر: السيوطي، الدرّ المنثور، م.س، ج٢،ص٧٤٥؛ السيوطي، الإتقان في علوم القرآن، م.س، ج١، ص٥٣٦؛ وانظر أيضًا: الطبري، تفسير الطبري، م.س، ج٦، ص٢٥.

<sup>[0]</sup> الميلاني، على: التحقيق في نفي التحريف عن القرآن الشريف، لا ط، لا م، مركز الحقائق الإسلاميَّة، لا ت، ص١١٧.

<sup>[7]</sup> الزمخشري، أبو القاسم محمود بن عمرو بن أحمد: الكشَّاف عن حقائق غوامض التنزيل، ط٣، بيروت، دار الكتاب العربيّ، ١٤٠٧هــق، ج١، ص٥٨٢.

<sup>[</sup>۷] الرازي، محمَّد بن عمر فخر الدين: التفسير الكبير (مفاتيح الغيب)، لا ط، بيروت، دار الكتب العلميَّة، ٢٠٠٤م، ج١١، ص١٠٥-١٠٦.



ج. بعضهم حاول أن يوجّه رواية عائشة أيضًا بأنّه يمكن فهم كلام عائشة على أنّها ترى أنّه لو اختيرت القراءات الأخرى الموافقة للمشهور من قواعد اللغة العربيّة بين العامّة لكان أفضل، فتخطئتها للكتاب بمعنى مخالفة القراءة المشهورة، والوجه الفاشي في العرب من أعاريبها. وهذا التوجيه هو ملخّص ما ذكره الطبرى في جامع البيان.

#### ثانيًا: الأخطاء النحوية التى ادعاها برجستراسر:

وبعد ذلك عرض برجستراسر مجموعة من الأخطاء اللغوية التي ادّعى وجودها في القرآن الكريم وقسّمها إلى قسمين:

-الأخطاء اللغوية المتعلقة بقواعد النحو.

-الأخطاء المتعلقة بالمحتوى أي المفردات؛ كاستبدال كلمة مكان أخرى.

ولا بد من أن نلفت عناية المهتمين في الرد على أمثال هذه الشبهات -والتي بالمناسبة صدرت من بعض المسلمين العرب وليست من مختصات الفكر الاستشراقي وإن كنا نلحظ أنّ أكثر شبهات هؤلاء ترجع إلى شبهات المستشرقين أو هي شبيهه بها إلى حد كبير- يمكن اتباع أكثر من أسلوب في الردّ. ومن هذه الأساليب نذكر:

### الأسلوب الأوّل: التتبّع الجزئي:

بأن نعمد إلى تتبع كل الجزئيات التي عرضها هؤلاء وادّعوا أنها تخالف قواعد اللغة ونجيب عن كل جزئية ونبين الأوجه النحوية واللغوية وغير ذلك من خلال الرجوع إلى الكتب الرئيسة في هذا المجال؛ كالكشاف للزمخشري، وإعراب القرآن للنحاس، وإعراب القرآن للزجاج، وكتب النحو العربي والبلاغة وغيرها من الكتب. وسنشير إلى بعض النماذج في هذا المجال. طبعًا هذا مع التسليم بصحّة هذه القواعد النحويّة وسلامتها.



#### الأسلوب الثاني: بيان القواعد الكلّية:

بأن نبين القواعد الكليّة التي بنيت على بعض الظواهر القرآنيّة التي لحظها في الآيات ويظنّها من لا خبرة له ولا تمرّس باللغة العربيّة أنها مخالفة للقواعد النحوية، فعلى سبيل المثال: فإنّ ما اعتقده بعض المستشرقين أمثال نولدكه وتبعه آخرون على ذلك من عدم المطابقة بين العدد والمعدود، أو المذكر والمؤنث، أو غير ذلك واستهجن من هذا الأمر واعتبره غير حسن، بل غير طبيعي وهو ما يسميه التحول النحوي في القرآن، أن كل هذه الأمور خاضعة لظاهرة بلاغية معروفة ومشهورة بين علماء اللغة بعنوان الالتفات. وسنشير إلى هذا الموضوع ولو باختصار. وعلى كل حال عكن الدمج بين الأسلوبين.

## ثالثًا: الأخطاء التي ذكرها بيلامي والردّ عليها:

ادّعى جيمس بيلامي أنّ القرآن قد تطور عبر التاريخ في القرنيين الهجريَّين الأوّلين، واعتبر أن الأخطاء وقعت بسبب النُّساخ، وانصبت جهوده على مجموعة من «أخطاء النقل» أو الأخطاء الإملائية. ومن الأخطاء التي ذكرها:

أ. استند بيلامي إلى الروايات المنقولة عن عثمان في قضية الرسم وقد تقدمت الإجابة عن ذلك.

ب. استند إلى بعض الروايات المنقولة عن أمير المؤمنين والتي تنقل أن الإمام على اعترض على بعض الأخطاء في نسخ المصاحف من قبل قوله تعالى: ﴿ وَطَلِّحٍ مَّنضُودٍ ﴾ [1]، وقال إن الصحيح هو «وطلع منضود».

ج. ذكر جملة من الأخطاء وأرجعها إلى القرّاء والنُّساخ والسبب في رأيه خلوّ القرآن الكريم من النقط والإعجام ومن ضعف الرواية الشفوية في التلقي عن النبيّ، لذا لم تصمد الرواية في وجه الكتابات غير المعجمة، ولأجل ذلك سقط القرّاء في أخطاء في المفردات والتعبيرات[2]. ومن الأخطاء التي ذكرها:

<sup>[</sup>١] سورة الواقعة، الآية ٢٩.

<sup>[</sup>۲] انظر: آدم، بمبا: المستشرقون ودعوى الأخطاء اللغويَّة في القرآن، ط١، بيروت، دار الكتب العلميَّة، ٢٠١٥م، ص٢٤-٢٥.

— القرآن • حد الله

• حصب أم حطب: قال تعالى: ﴿ إِنَّكُمْ وَمَا تَعَبُدُونَ مِن دُونِ الْعَبارة السَّرِ حَصَبُ جَهَنَّمَ أَنْتُمْ لَهَا وَرِدُونَ ﴾ [1]، وقد فسرت العبارة «حصب جهنم» بمعنى «كل ما يلقى فيها لتشتعل به». وهي المرة الوحيدة التي يستعمل فيها القرآن هذه كلمة. والصحيح عنده هو «حطب» كما في قوله تعالى: ﴿ وَأَمَّا ٱلْقَنْسِطُونَ فَكَانُوا لِجَهَنَّمَ حَطَبًا ﴾ [2] ويعتبر بيلامي أن النُساخ فقد أبدلوا الطاء صادًا.

والصحيح: على الرغم من اختلاف التعبير في آيتين كريمتين من آيات القرآن الكريم بالنسبة إلى ما يلقى في نار جهنم بهدف الاحراق لكن النتيجة واحدة وهي الاحتراق، لكن هناك فرقًا لطيفًا بين التعبيرين.

الحَصَبْ هي جمع حصبة وهي الحجارة والحصى الصغيرة التي تُقذف باليد أو بالآلات اليدوية، وقد أكد القرآن الكريم بأن مصير العابدين للأصنام كمصير الأصنام فكلها تُقذف في نار جهنم لتحترق.

وقد يُتصور فرقًا لطيفًا بين الحطب والحصب، وهو أن الله عَزَّ وجَلَّ أراد احتقار الأوثان التي تعبد من دون الله وتشبيهها بالحصى الصغيرة التي لا قيمة لها ولا هيبة، فترمى في نار جهنم مع من كانوا يعبدونها.

- حِطةٌ أم خِطأة: قال تعالى: ﴿ رَغَدًا وَٱدۡخُلُوا ٱلۡبَابَ سُجَدًا وَقُولُوا حِطَّةٌ ﴾ [3] قال بيلامي الصحيح «خِطأة».
- مثاني أم متالي: قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ ءَالْيَنْكَ سَبْعًا مِّنَ ٱلْمَثَانِي وَٱلْقُرْءَاكَ الْمَظِيمِ ﴾ [4]، صححها إلى المتالي اسم مفعول من المثلُو.
- أمنيته أم إملائه قال تعالى: ﴿ وَمَا آرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولِ وَلَا

<sup>[</sup>١] سورة الأنبياء، الآية ٩٨.

<sup>[</sup>٢] سورة الجنّ، الآبة ١٥.

<sup>[</sup>٣] سورة البقرة، الآية ٥٨.

<sup>[</sup>٤] سورة الحجر، الآية ٨٧.



نَجِيٍّ إِلَّا ٓ إِذَا تَمَنَّى ٓ ٱلْقَى ٱلشَّيْطَنُ فِىٓ أُمْنِيَّتِهِ ۗ ﴾ [1]. عند بيلامي «إلا إذا يُخِيِّ إِلَّا آلقى الشيطان في إملائه».

- أماني أم أمالي قال تعالى: ﴿ وَمِنْهُمْ أُمِّيَّوُنَ لَا يَعْلَمُونَ ٱلْكِئْنِ إِلَّا أَمَانِيَّ وَإِنْ هُمُ إِلَّا يَظُنُّونَ ﴾ [2]، زعم أنها أمانيَّ.
- كلمة صبغة في قوله تعالى: ﴿ صِبْغَةَ ٱللَّهِ ۗ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ ٱللَّهِ صِبْغَةً ۗ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ ٱللَّهِ صِبْغَةً ۗ وَكَنْ لَهُ مُ عَبِدُونَ ﴾ [3] ، زعم أن ينبغي أن تغيير إلى «صنيعة الله».
- كلمة أعراف في قوله تعالى: ﴿ أَلْأَعْرَافِ رِجَالٌ يُعْرِفُونَ كُلّاً بِسِيمَ لِهُمْ لَهُ [4]، أجراف بمعنى المكان العالى. إلى غيرها من الافترضات التي افترضها بيلامي.

### رابعًا: ظاهرة الالتفات في القرآن الكريم:

اعتبر بعض المستشرقين أن هناك أخطاء نحوية كثيرة في الآيات القرآنيّة سببها عدم التطابق بين التذكير والتانيث، والإفراد والجمع، والعدد والمعدود، والصفة والموصوف، وغير ذلك. والواقع أنّهم يجهلون أساليب القرآن، وطرائقه البيانيّة ومن ذلك أسلوب الالتفات أو العدول.

و يمكن تعريف أسلوب الالتفات في القرآن أنّه: نَقْلُ الْكَلَامِ مِنْ أُسْلُوبٍ إِلَى آخَرَ، مِنَ الْغَيْبَةِ إِلَى الْغَيْبَةِ وَمِنَ الْوَاحِدِ إِلَى الْجَمْعِ، وَمِنَ الْخَطْابِ إِلَى الْغَيْبَةِ وَمِنَ الْوَاحِدِ إِلَى الْجَمْعِ، وَمِنَ الْخِطَابِ إِلِى الْخِطَابِ إِلَى التَّكَلُّمِ، وَمِنَ التَّكَلُّمِ إِلِى الْخِطَابِ.

مثالُ الِالْتِفَاتِ مِنَ الْخِطَابِ إِلَى الْغَيْبَةِ:

<sup>[</sup>١] سورة الحجّ، الآية ٥٢.

<sup>[</sup>٢] سورة البقرة، الآية ٧٨.

<sup>[</sup>٣] سورة البقرة، الآية ١٣٨.

<sup>[</sup>٤] سورة الأعراف، الآبة ٤٦.

# 🦟 🥕 القرآن الكريم في الدراسات الاستشراقيّة 🔻



قَوْلُ اللهِ تَعَالَى: ﴿ حَتَّى إِذَا كُنتُمْ فِ ٱلْفُلُكِ وَجَرَيْنَ بِهِم ﴾ [1].

في الكلامِ الْتِفَاتُ مِنَ الْخِطَابِ إِلَى الْغَيْبَةِ، وَلَو جَرَى الكلامُ عَلَى نسقٍ وَاحِدٍ لَكَان في غير كلام الله تعالى: (حَتَّى إِذَا كُنْتُمْ في الْفُلْكِ وَجَرَيْنَ بِكُمْ).

## مِثَالُ الِالْتِفَاتِ مِنَ الْغَيْبَةِ إِلَى التَّكَلُّم:

قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ الْمُبْحَنَ ٱلَّذِى آَسَرَىٰ بِعَبْدِهِ عَلَا مِّنَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ إِلَى الْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ إِلَى الْمَسْجِدِ ٱلْأَقْصَا ٱلَّذِى بَكَرَّكْنَا حَوَّلَهُ لِنُرِيهُ مِنْ الْكِنَا إِنَّهُ هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ [2]. في هذه الآية الْتِفَاتُ مِنَ الْغَيْبَةِ في قوله: ﴿ ٱلَّذِى آَسْرَىٰ ﴾ ، إِلَى التَّكَلُّمِ في قوله: ﴿ ٱلَّذِى آَسْرَىٰ ﴾ ، إِلَى التَّكَلُّمِ في قوله: ﴿ النَّذِي التَّكَلُّمِ فِي قَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ لِلْرُبِيهُ مِنْ التَّكَلُّمِ فِي قَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ لِلْرُبِيهُ مِنْ التَّكَلُّمِ فِي قَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ لِلْرُبِيهُ مِنْ التَّكَلُّمِ فَي قَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ النَّهُ مُو السَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ .

## وَمِثَالُ الْالْتِفَاتِ مِنَ الْوَاحِدِ إِلَى الْجَمْعِ:

قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ مَثَلُهُمْ كَمَثَلِ ٱلَّذِي ٱسْتَوْقَدَ نَارًا فَلَمَّا أَضَاءَتْ مَا حَوْلَهُ وَ فَوْلُهُ اللَّهُ بِنُورِهِمْ وَتَرَكَّهُمْ فِي ظُلُمَتٍ لَا يُبْصِرُونَ ﴾ [3].

في هذه الآية الْتِفَاتُ مِنَ الْوَاحِدِ في قوله: ﴿ مَا حَوْلُهُ ﴿ ﴾ إِلَى الْجَمْعِ في قوله: ﴿ مَا حَوْلُهُ ﴿ هُ وَلَوْ جَرَى الكلامُ عَلَى نسقٍ وَاحِدٍ لَكَانَ ﴿ بُورِهِ مَ رَكَاهُ فِي ظُلُمَاتٍ لَا يُبْصِرُ ). وَلا شك أن في غير كلام الله تعالى: (ذَهَبَ اللَّهُ بِنُورِهِ وَتَرَكَهُ فِي ظُلُمَاتٍ لَا يُبْصِرُ ). وَلا شك أن الله يَقْتَ فَي الْكَلَامُ اللهُ عَلَى النَّهُ عِنْ النَّفُوسِ، وَأَبْلَغُ فِي نَظْمِ الْكَلَامِ [4].

وما نريد أن ننبه عليه أن كثيرًا من إشكالات المستشرقين المتعلقة بهذه الأمور سببه عدم فهمهم لظاهرة الالتفات والتي هي أحد أوجه البلاغة في اللغة العربية.

وهناك إشكالات متعددة على الإعراب أوردها هؤلاء من قبيل قولهم إنّ هذه

<sup>[</sup>١] سورة يونس، الآية ٢٢.

<sup>[</sup>٢] سورة الإسراء، الآنة ١.

<sup>[</sup>٣] سورة البقرة، الآية ١٧.

<sup>[</sup>٤] دياب، سعيد مصطفى: "أمثلة على أسلوب الالتفات في القرآن"، موقع شبكة الألوكة الإلكتروني: www.alukah.net.



الجملة في القرآن خطأ لأنها لا تتناسب مع قواعد الإعراب المعروفة. وقد ألّف علماء اللغة العربيّة وغيرهم من الفقهاء والمحدّثين كتبًا للإجابة عن هذا النوع من الأسئلة وذلك لتوجيه ما قد نسميه مشكلة في الإعراب ونحن نعتقد أن الأصل هو التمسك بالقرآن لا بالتوجيهات اللغوية لأن القرآن منقول إلينا بالتواتر وهو أفصح كلام العرب بل نحن المسلمون نعتقد بالإعجاز البلاغي للقرآن. ومن هذه الكتب كلام العرب بل نحن المسلمون نعتقد بالإعجاز البلاغي للقرآن. ومن هذه الكتب يكن مراجعة ما كتب عن المشكل في الإعراب من قبيل «تأويل مشكل القرآن» لابن قتيبة (ت 276ه) وكتاب «مشكل إعراب القرآن» لمكي بن أبي طالب القيسي (ت 437ه) وكتاب «البستان في إعراب مشكلات القرآن» لأبي الهيثم الجيلي (ت 717ه) وغيرها من الكتب.

## القرآن الكريم في الدراسات الاستشراقيّة



## الخاتمة:

في الختام يجدر بنا أن نضع القارئ أمام حصيلة لأهم الاستخلاصات والنتائج التى قاد إليها هذا البحث عن الاستشراق والدراسات الاستشراقية القرآنية القديمة (المنتصف الأول من القرن العشرين)، نعرضها في شكل نقاط على النحو الآتي:

- الشرق الذي اهتم الغرب بدراسته والتخصص في ثقافته وتراثه، ليس هو الشرق الجغرافي الطبيعي، وإنما هو «الشرق الهوية».
- مصطلح المستشرق ظهر أولًا في إنجلترا 1779 م أو1780م، ثم في فرنسا عام 1799م في حين لم تدخل كلمة «الاستشراق» معجم الأكاديمية الفرنسية؛ إلا عام 1838م.
- انتهى مصطلح الاستشراق، رسميًا، في مؤتمر باريس للاستشراق عام 1973 بمناسبة مرور قرن على بداية عقد المستشرقين لمؤتمراتهم العالمية التي كانت تعقد كل (3- 5) سنوات.
- طَلائِع المُستَشرِقين الأولى من النَّصارَى خرجَتْ من الكنائس والأديِرة، مناصب دينية، والبداية (الرسمية) للاستشراق من «مجمع فيينا الكنسي» سنة 712هـ - 1312م، الذي أُوصَى بإنشاء كراسٍ عدّة لِلُّغات، ومنها اللغة العربية.
- الهدف الرئيس من أعمال المستشرقين وجهودهم في بدايات الاستشراق في القرن الثاني عشر الميلادي وفي القرون التي تلت ذلك: هو التبشير.
- الهدف العلمي للاستشراق، هو أحد الدوافع التي دفعت بعض المستشرقين إلى دراسة علوم الشرق. ولكن للأسف هذا الصنف عدده قليل جدًا إذا قيس بأعداد المستشرقين الآخرين.
- لم يترك المستشرقون مجالًا من مجالات الأنشطة المعرفية والتوجيهية العليا إلّا تخصصوا فيها، ومنها التعليم الجامعي، وإنشاء المؤسسات العالمية لتوجيه



التعليم والتثقيف، وعقد المؤتمرات والندوات ولقاءات التحاور، وإصدار المجلات ونشر المقالات وجمع المخطوطات العربية، والتحقيق والنشر وتأليف الكتب.

- يمتاز الاستشراق الفرنسي بأنّه أسّس كثيرًا من المعاهد والمدارس الثقافية في بلاد الشرق، كما امتاز بالتخصص.
- يمتاز الاستشراق البريطاني بارتباطه بالحركة الاستعمارية، والاهتمام باللغة العربية.
- المدرسة الاستشراقيّة الألمانية لم تكن نتيجة لأهداف سياسية واستعمارية. أبرز ما قام به المستشرقون الألمان في مجال اللغة والتاريخ العربيين والدراسات الإسلاميّة هو أنهم جمعوا المخطوطات العربيّة، ونشروها، وفهرسوها.
- يعتبر الدافع العلمي المحرّك الأول للاستشراق الإسباني وكان للقساوسة والرهبان أثرٌ واضحٌ في تنشيط الاستشراق. وفهرسة المخطوطات العربيّة أحد المجالات التي اهتم بها المستشرقون الإسبان.
- الاستشراق الأمريكي بدأ عمليًا بعد الحرب العالمية الثانية، وشَهِد نهضةً شاملة حينما أَخْلَتْ بريطانيا مواقعَها للنفوذ الأمريكي، ومن أبرز اهتمامات السياسة الأمريكية دراسة الحركة الإسلاميّة وسبل مواجهتها والقضاء عليها، ومن ذلك أن مجموعة من المستشرقين والسياسيين الذين عملوا في العالم الإسلاميّ قدموا ثمرة خبراتهم وبحوثهم للكونجرس الأمريكي.
- أشهر الدراسات الاستشراقيّة عن السنة النبوية قام بها ألويس اشبرنجر، ووليم موير، وإجناتس جولدتسيهر، وأرند جان فِنْسِنْك، وجوزيف شاخت، وجيمس روبسون.
- منهجهم في دراسة السنة أي كتب الأحاديث يعتمد تكذيب الأحاديث

#### القرآن الكريم في الدراسات الاستسثرا قيةً



المروية في الصحاح، وانتقاد طريقة اعتماد الأسانيد. وهم يدّعون أنّ الأسانيد أضيفت إلى المتون بتأثير خارجي.

- إنّ أشهر من صنف في السيرة النبويّة: جولدتسيهر، ومونتغمري وات، وجوستاف لوبون، وستانلي بول، وغيرهم.
- المنهج الاستشراقي ركز على: نفي النبوة، وإنكار ظاهرة الوحي، ونفي الخصوصية عن دين الإسلام، والتركيز على الجانب المادي السياسي والاقتصادي في السيرة النبوية، وتهميش الإصلاحات الاجتماعية والتربوية والفكرية الأخرى.
- جهل كثير من المستشرقين بحقائق الإسلام، أدى بهم إلى كثير من الأخطاء في استنتاجاتهم العلميّة.
- الحكم المسبق على الإسلام، وإنكار كثير من المسلمات التي يرتكز عليها الفكر الإسلامي، جعل أكثر الناتج الاستشراقي غير علمي.
- التفكير الذي يحكم عقلية المستشرق هي الدوافع المادية، ولذا مناهحهم دائمًا تسعى إلى ترجيح الدافع المادى.
- من المشاكل التي تحكم المناهج الاستشراقيّة مركزية الغرب في عملية أي تقويم لأي أغوذج آخر، فالثقافة والحضارة الغربيّة هي الأعلى والأسمى والأنقى.
- الدافع الديني يعتبر من أهم الدوافع لدراسة القرآن الكريم وعلومه، وتأتي بعده الدوافع الأخرى.
  - لا يوجد ضابط واضح لتحديد عدد المناهج المشتركة بين المستشرقين.
- عندما بدأت دراسات المستشرقين للإسلام لم تكن كتابات علمية ومنهجية.
- المناهج الخاصة بالمستشرقين في بحث الدراسات والقضايا القرآنية، تتغيّر



- وتتبدّل من بحث لآخر، تبعًا لخلفيات الباحث ومنطلقاته الفكرية في توظيف المنهج على الدراسة بعينها.
- المناهج الاستشراقيّة لا يمكنها أن تعالج الظواهر الغيبية؛ كالقرآن الكريم.
  - هناك مناهج متعددة اعتمدها المستشرقون لدراسة القرآن.
- في المنهج الاستشراقي وفي تعامله مع المصادر القرآنيّة سجلنا ملاحظات عدّة:
  - اعتماد عدد معين ومحدود من مصنفات علوم القرآن دون غيرها.
    - انتقاء الروايات الضعيفة والشاذة من مصادر علوم القرآن.
  - إهمال المصادر القرآنيّة الأصيلة والاكتفاء بدراسات المستشرقين السابقة.
- إنّ الانتقائية في انتخاب المصادر واضحة في أبحاث المستشرقين ودراساتهم، وبالأخص في المجال القرآني.
  - أجرى المستشرقون عمليات إسقاطية على القرآن شملت:
  - -إسقاط المفاهيم الاستشراقيّة على التعريف بالقرآن الكريم.
    - -إسقاط المفاهيم الاستشراقيّة على تاريخ القرآن الكريم.
      - -إسقاط المفاهيم الاستشراقيّة على العقائد القرآنية .
- هناك جهد واضح في كتابة الموسوعات وصناعة المعاجم ومنها المعاجم القرآنية. وقد سجلنا ملاحظات على بعض هذه الأعمال منها: الخطأ في الستشهاد، والخطأ في التبيويب.

#### القرآن الكريم في الدراسات الاستسژا قيةً



- عند مراجعة الأبحاث والدراسات التي كتبها المستشرقون عن مصدر القرآن الكريم نجدهم في الأغلب اتفقوا على نفي أي علاقة بين هذا الكتاب والسماء، والتعامل مع القرآن على أنه نتاج بشري وليس كتابًا سماويًا...
- في تعريف القرآن نجد الدراسات الاستشراقيّة، في عمومها، قامّة على اعتبار القرآن الكريم نتاجًا بشريًا، فهم لا يؤمنون بأنّ القرآن وحي إلهي.
- غلب على أكثر المناهج الاستشراقيّة في دراسة القرآن المناهج التي اعتمدها هؤلاء في دراسة التوراة والإنجيل وهو «منهج النقد الأعلى والأدنى للكتاب المقدس».
- يعتبر نولدكه من أوائل الذين فتحوا باب التشكيك في موثقية النص القرآني في كتابه تاريخ القرآن.
- «اجنتس جولدتسيهر» و «ريجي بلاشير» و «ريتشارد بل» حاولوا أن يشككوا في صحة القرآن من خلال نسبة التحريف إليه.
- مناشئ القول بتحريف القرآن الكريم عند المستشرقين: قياس القرآن على الكتب السماويّة السابقة، والأهداف التبشيريّة والسياسيّة، ووجود بعض الروايات الضعيفة عن تحريف القرآن الكريم.
- في الردّ على الروايات التي اعتمدوا عليها هي: روايات ضعيفة، أو موضوعة، أو صحيحة ومن خلال التأمّل فيها نصل إلى أن المقصود من التحريف فيها هو التحريف المعنوى.
- المستشرقون أثاروا شبهة التحريف ووقوع الزيادة والنقصان في سور القرآن وآياته، محتجّين بما جاء في كتب الحديث والسيرة وكتب التاريخ والتفسير عن قضيّة جمع القرآن وترتيبه بعد العصر النبوىي.
- ذهب أكثر المستشرقين ـ تبعًا لأهل السنّة إلى الاعتقاد بعدم جمع القرآن في عهد النبيّ الله بشكل كامل في مصحف واحد.
- الخصائص التي ذكرها علماء التفسير للمكّي والمدني قد تؤدّي إلى ترجيح



أحد الاحتمالين على الآخر في السور التي لم يرد نص بأنها مكّية أو مدنية ولكن الاعتماد على تلك المقاييس إنها يجوز إذا أدّت إلى العلم، ولا يجوز الأخذ بها لمجرد الظن.

- سعى المستشرقون إلى تضخيم هذه الخصائص، وإلى توظيفها بطريقة سيئة بتفسيرها في ضوء المنهج الذاتي الذي سيطر على دراستهم.
- توهّم جملة من المستشرقين: أمثال نولدكه، وجولدتسيهر، ولامنز، وبلاشير، وكازانوفا، وغيرهم أن القرآن الكريم كان متأثرًا بالبيئة لا مؤثرًا فيها.
- الصحيح أن هناك فرق بين أن تفرض الظروف نفسها على الرسالة، وبين أن تفرض الأهداف والغايات- التي ترمي الرسالة إلى تحقيقها من خلال الواقع- أسلوبًا ومنهجًا للرسالة.
- نسخ التلاوة أمر واضح البطلان عند علماء الإمامية، بل هو عين القول بالتحريف ولا يوجد أى فرق بينهما إلا التغاير اللفظى.
- الموقف الذي ساد في البيئة الاستشراقيّة هو عدم الإقرار بإعجاز القرآن الكريم.
- المنهج الأفضل في بحث القراءات هو المعالجة الجزئية لكل مورد أي تتبع كل ما طُرح بعنوان مثال أو أنموذج على القراءات والإشكالات التي أوردها «جولدتسيهر» أو غيره على القراءات، ورد كل إشكال على حدة، وتوجيه القراءة وتصحيحها ضمن الضوابط المعروفة.
- زعم جملة من المستشرقين وجود مجموعة من الأخطاء اللغوية والنحويّة في القرآن الكريم، بل بعضهم اعتبر أن هناك أخطاء نحويّة كثيرة في القرآن الكريم.
- الصحيح أن هذا يدلّ على مشكلة في القواعد النّحوية لا العكس، وإن كان جملة من العلماء حاولوا توجيه الآيات بما يتناسب مع القواعد النحويّة ولكن ما نراه صحيحًا هو أنه في حال مخالفة القرآن للقواعد النحويّة نتمسك بالآيات لا بالقواعد في هذا المجال.

#### فهرس المصادر والمراجع

القرآن الكريم.

#### أولًا: الكتب:

- ابن إبراهيم القمّي، على: تفسير القمّي، تصحيح وتقديم وتعليق: طيّب الموسويّ الجزائريّ، لا ط، لا م، مطبعة النجف، ١٣٨٧هــق.
- ابن إبراهيم، الطيِّب: الاستشراق الفرنسيِّ وتعدُّد مهامّه خاصَّة في الجزائر، لا ط، الجزائر، دار المنابع للنشر والتوزيع، ٢٠٠٤م.
- ٣. ابن إسحاق، محمَّد: السيرة النبويَّة محمَّد الله (المعروف بسيرة ابن اسحاق)،
   تحقيق: أحمد فريد المزيدي، ط١، بيروت، دار الكتب العلميَّة، ٢٠٠٤م.
- ابن الأثير، علي بن محمَّد بن عبد الكريم بن عبد الواحد الشيباني الجزري:
   أسد الغابة في معرفة الصحابة، ط١، بيروت، دار الكتب العلميَّة، ٢٠١٢م.
- 0. ابن الجزري، شمس الدين أبو الخير محمَّد بن محمَّد بن يوسف: النشر في القراءات العشر، تحقيق: عليَّ محمَّد الضباع، لا ط، لا م، المطبعة التجاريَّة الكبرى، لا ت.
- آ. ابن الجوزي، جمال الدين أبو الفرج عبد الرحمن بن عليً بن محمّد: زاد المسير في علم التفسير، تحقيق: عبد الرزّاق المهدي، ط١، بيروت، دار الكتاب العربيّ، ١٤٢٢هــق.
- ٧. ابن الحجَّاج القشيري النيسابوري، مسلم: صحيح مسلم، ط١، بيروت، دار الكتب العلميَّة، ١٩٩١م.
- ٨. ابن العربي المالكي، أبو بكر: أحكام القرآن، تحقيق: محمَّد عبد القادر عطا،
   ط٣، لا م، دار الكتب العلميَّة، ٢٠٠٣م.
- ٩. ابن حنبل، أحمد: مسند الإمام أحمد بن حنبل، تحقيق: شعيب الأرنؤوط وعادل مرشد وآخرون، ط١، لام، مؤسَّسة الرسالة، ٢٠٠١م.
- ١٠. ابن سعد، محمَّد: الطبقات الكبرى، تحقيق: عليّ محمَّد عمر، لا ط، بيروت، دار صادر، ٢٠٠١م.
- ١١. ابن عبود، محمَّد: "منهجيَّة الاستشراق في دراسة التاريخ الإسلاميّ"، ضمن



- كتاب: مناهج المستشرقين، تونس، المنظَّمة العربيَّة للعلوم والثقافة، ١٩٨٥م.
- 17. ابن عساكر، عليّ بن الحسن بن هبة الله بن عبد الله: تاريخ مدينة دمشق، تحقيق: محبّ الدين العموري، لا ط، دمشق، دار الفكر، لا ت.
- ابن فارس، أحمد: معجم مقاييس اللغة، تحقيق: عبد السلام محمَّد هارون، لا
   ط، قم المقدَّسة، مكتبة الإعلام الإسلاميّ، ١٤٠٤هـق.
- ١٤. ابن كثير، أبو الفداء إسماعيل بن عمر: البداية والنهاية، اعتنى به: حنان عبد المنان، لا ط، لبنان، بيت الأفكار الدوليَّة، ٢٠٠٤م.
- 10. ابن كثير، أبو الفداء إسماعيل بن عمر: السيرة النبويَّة، تحقيق: مصطفى عبد الواحد، لا ط، بيروت، دار المعرفة، ١٩٧٦م.
- ١٦. ابن منظور، محمَّد بن مكرم: لسان العرب، لا ط، قم المقدَّسة، نشر أدب الحوزة، ١٤٠٥هـ.ق.
- ابو خليل، شوقي: الإسقاط في مناهج المستشرقين والمبشِّرين، ط١، دمشق، دار الفكر المعاصر، ١٩٩٨م.
  - ١٨. أبو زهرة، محمَّد: المعجزة الخالدة، لا ط، القاهرة، دار الفكر العربيّ، لا ت.
- 19. أبو شهبة، محمَّد: المدخل لدراسة القرآن الكريم، ط٣، الرياض، دار اللواء، ١٩٧٨م.
- ٢٠. أبو ليلة، محمَّد محمَّد: القرآن من المنظور الاستشراقيّ، ط١، مصر، دار النشر للجامعات، ٢٠٠٢م.
- ٢١. أحمد، إبراهيم خليل: المستشرقون والمبشِّرون في العالم العربيّ والإسلاميّ، لا ط، لا م، مكتبة الوعى العربيّ، لا ت.
- ۲۲. آدم، بمبا: المستشرقون ودعوى الأخطاء اللغويَّة في القرآن، ط١، بيروت، دار الكتب العلميَّة، ٢٠١٥م.
- ٢٣. آربري، أ.ج: المستشرقون البريطانيُّون، تعريب: محمَّد الدسوقي النويهي، لا ط، لندن، وليام كولينز، ١٩٤٦م.
- ٢٤. أرنولد، توماس: الدعوة إلى الإسلام، ترجمة: حسن إبراهيم حسن؛ عبد المجيد عابدين؛ إسماعيل النجراوي، لا ط، القاهرة، مكتبة النهضة المصريَّة، ١٩٧٠م.
- 70. اسبينداري، عبد الرحمن عمر محمَّد: كتابة القرآن الكريم في العهد المكِّيّ، لا ط، لا م، المنظمة الإسلاميّة للتربية والعلوم والثقافة، لا ت.

## القرآن الكريم في الدراسات الاستسرّاقيّة 🐟 -

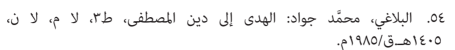


- ۲۷. الأصفهانيّ، الراغب: مفردات غريب القرآن، ط۲، لا م، دفتر نشر كتاب، ۲۷. الأصفهانيّ، الراغب: مفردات غريب القرآن، ط۲، لا م، دفتر نشر كتاب،
- ٢٨. الأعظمي، محمَّد مصطفى: دراسات في الحديث النبوي وتاريخ تدوينهن ط٣، الرياض، شركة الطباعة العربيَّة السعوديَّة، ١٤٠١هــق/١٩٨١م.
- ٢٩. الأعظمي، محمَّد مصطفى: منهج النقد عند المحدّثين نشأته وتاريخه، ط٢، الرياض، شركة الطباعة العربيَّة السعوديَّة المحدودة، ١٩٨٢هــق/١٩٨٢م.
- ٣٠. الشيباني، محمَّد شريف: الرسول في الدراسات الاستشراقية المنصفة، لا ط، لا م، لا ن، لا ت.
- ٣١. الأندلسيّ، أبو حيّان: تفسير البحر المحيط، تحقيق: عادل أحمد عبد الموجود وآخرون، ط١، بيروت، دار الكتب العلميَّة، ١٤٢٢هـ. و٢٠٠١/م.
- ٣٢. الأنصاري، مرتضى: كتاب الصلاة، تحقيق: لجنة تحقيق تراث الشيخ الأعظم، ط١، لا م، نشر المؤتمر العالميّ بمناسبة الذكرى المئويّة الثانية لميلاد الشيخ الأنصاري، ١٤١٥هـق.
- ٣٣. أنيس، إبراهيم؛ منتصر، عبد الحليم؛ الصوالحي، عطيَّة؛ خلف الله أحمد، محمَّد: المعجم الوسيط، لا ط، القاهرة، مجمع اللغة العربيَّة، لا ت.
- ٣٤. الأوسي، عليّ: الطباطبائيّ ومنهجه في التفسير، ط١، طهران، معاونيَّة الرئاسة للعلاقات الدوليَّة في منظَّمة الإعلام الإسلاميّ، ١٩٨٥م.
- ٣٥. أوسينوبوس، لانجلوا؛ ماس، بول؛ كانت، إمانويل: النقد التاريخيّ، ترجمة: عبد الرحمن بدوى، ط٤، الكويت، وكالة المطبوعات، ١٩٨١م.
- ٣٦. البار، محمَّد عليّ: المدخل لدراسة التوراة والعهد القديم، ط١، دمشق، دار القلم، ١٤١٠هـق.
- ٣٧. بارت، رودي: الدراسات الإسلاميَّة والعربيَّة في الجامعات الألمانيَّة المستشرقون الألمان منذ تيودور نولدكه، ترجمة: مصطفى ماهر، لا ط، المركز القوميّ للترجمة، لا ت.
- ٣٨. البخَّاري، محمَّد بن إسماعيل: صحيح البخَّاري، تحقيق: محمَّد زهير بن ناصر الناصر، لا ط، لا م، دار طوق النجاة، ١٤٢٢هـق.



- ٣٩. بخيت، محمَّد حسن مهدي: الإسلام في مواجهة الغزو الفكريّ الاستشراقيّ والتبشيريّ، ط١، عمان، دار مجدلاوي للنشر والتوزيع، ٢٠١١م.
- ٤٠. بدوي، عبد الرحمن: دفاع القرآن ضدّ منتقديه، ترجمة: كمال جاد الله، لا ط، لا م، الدار العالمئة للكتب والنشم، لا ت.
- 81. بدوي، عبد الرحمن: دفاع عن القرآن ضدَّ منتقديه، ترجمة: كمال جاد الله، لا ط، لا م، الدار العالميَّة للكتب والنشر، لا ت.
  - ٤٢. بدوي، عبد الرحمن: سيرة حياتي، لا ط، لا م، لا ن، لا ت.
- ٤٣. بدوي، عبد الرحمن: موسوعة المستشرقين، ط٥، بيروت، المؤسَّسة العربيَّة للدراسات والنشر، ٢٠١٥م.
- 33. بدوي، موسوعة الفلسفة، ط١، بيروت، المؤسَّسة العربيَّة للدراسات والنشر، ١٩٨٤م.
- ٤٥. البرقي، أحمد بن محمَّد بن خالد: المحاسن، تحقيق: جلال الدين الحسيني، ط١، طهران، دار الكتب الإسلاميَّة، ١٣٣٠هـ. ش.
- ٢٦. بروكلمان، كارل: تاريخ الشعوب الإسلاميّة، ترجمة: منير البعلبكي؛ نبيلة أمين فارس، لا ط، بيروت، دار العلم للملايين، ١٩٦٨م.
- ٤٧. برّي، باقر: إضاءات على كتاب الاستشراق لإدوار سعيد، ط١، بيروت، دار الهادي للطباعة والنشر والتوزيع، ٢٠٠٢م.
- ٤٨. بشير، مشتاق: تطوُّر الاستشراق البريطانيّ، لا ط، بغداد، جامعة بغداد، ٢٠٠١م.
- ٤٩. البقاعي، برهان الدين: نظم الدرر في تناسق الآي والسور، لا ط، القاهرة، دار الكتاب الإسلامي، ١٤٠٤هـق.
- ٥٠. البلاذري، أحمد بن يحيى: فتوح البلدان، تحقيق: صلاح الدين المجد، القاهرة،
   لا ن، ١٩٦٥م.
- ٥١. بلاشير، ريجي: كتاب القرآن، ترجمة: رضا سعادة، ط١، بيروت، دار الكتاب اللبنانيّ، ١٩٧٤م.
- ٥٢. بلاشير، ريجيس: تاريخ القرآن نزوله تدوينه ترجمته وتأثيره، ترجمة: رضا سعادة، ط١، بيروت، دار الكتاب اللبنانيّ، ١٩٧٤م.
- 07. البلاغي، محمَّد جواد: آلاء الرحمن في تفسير القرآن، لا ط، بيروت، دار إحياء التراث العربي، لا ت.

# القرآن الكريم في الدراسات الاستسرّاقيّة 🐟-

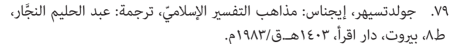


- 00. بِلر، جون سي: مصادر الإسلام بحث في مصادر وأركان الديانة المحمَّديَّة، ترجمة: مالك مسلماني، لا ط، لا م، جمعيَّة الأدب المسيحيّ للهند، ١٩٢٥م.
- ٥٦. البهي، محمَّد: الجانب الإلهيّ من التفكير الإسلاميّ، ط٦، القاهرة، مكتبة وهبة، ١٩٨٢م.
- 0٧. البهي، محمّد: الفكر الإسلاميّ الحديث وصلته بالاستعمار الغربيّ، ط٤، لا م، مكتبة وهبة، لا ت.
- ٥٨. البوطي، محمَّد سعيد رمضان: من روائع القرآن تأمُّلات علميَّة وأدبيَّة في كتاب الله عزَّ وجلّ، ط٤، بيروت، مؤسَّسة الرسالة، ١٤٢٠هـق.
- ٥٩. بوكاي، موريس: الأفكار الخاطئة التي ينشرها المستشرقون خلل ترجمتهم للقرآن الكريم، لا ط، لا م، لا ن، لا ت.
- ١٠. التسخيري، محمَّد عليّ: محاضرات حول علوم القرآن، ط١، لا م، المنظَّمة العلميَّة للحوزات والمدارس الإسلاميَّة، ٢٠٠٣م.
- ٦١. التل، عبد الله: جـذور البـلاء، ط٣، بيروت، المكتب الإسلاميّ، ١٤٠٨هـ.ق/ ١٩٩٨م.
- 77. التميمي، حيدر قاسم مطر: الجهاد الإسلاميّ في الدراسات الاستشراقيَّة دراسة تحليليَّة نقديَّة، مجلَّة دراسات الاستراقيَّة، تصدر عن المركز الإسلاميّ للدراسات الاستراتيجيَّة التابع للعتبة العبَّاسيَّة المقدَّسة، العدد ١٠١٠ السنة الرابعة، شتاء ٢٠١٧م / ١٤٣٨هـ
- 77. الثبيتي، أمل عبيد عواض: السيرة النبويَّة في كتابات المستشرقين البريطانيِّين دراسة تاريخيَّة نقديَّة لآراء (توماس كارلايل، توماس أرنولد، الفريد جيوم)، رسالة أُعدَّت لنيل درجة الماجستير في التاريخ الإسلاميّ، جامعة أم القرى، ١٤٢٤هـ.ق.
- 37. الجابري، محمَّد عابد: الرؤية الاستشراقيَّة في الفلسفة الإسلاميَّة طبيعتها ومكوِّناتها الأيديولوجيَّة والمنهجيَّة، ضمن: مناهج المستشرقين في الدراسات العربيَّة الإسلاميَّة، المنظمة العربيَّة للثقافة والتربية والعلوم، ١٩٨٥م.
- الجبري، عبد المتعال محمّد: الاستشراق وجهٌ للاستعمار الفكريّ، ط١، القاهرة، مكتبة وهبة، ١٤١٦هـ.ق/١٩٩٥م.
- 77. الجبري، عبد المتعال محمَّد: السيرة النبويَّة وأوهام المستشرقين، لا ط، القاهرة، مكتبة وهبة، ١٤٠٨هـق/١٩٨٨م.



- 7V. جبل: محمَّد حسن حسن: الردِّ على المستشرق اليهوديِّ جولدتسيهر في مطاعنه على القراءات القرآنيَّة، ط٢، لام، القاهرة، كلِّيَّة القرآن الكريم في جامعة الأزهر، 1٤٢٣هـ.ق.
- ٦٨. جحا، ميشال: الدراسات العربيَّة والإسلاميَّة في أوروبا، لا ط، بيروت، معهد الإنهاء العربيِّ، ١٩٨٢م.
- ٦٩. جرَّار، مأمون فريز: في ظلال رسائل النور، ط١، المملكة الأردنيَّة الهاشميَّة، دار المأمون، ٢٠١٢م.
- ٧٠. جريشة، علي محمَّد؛ الزيبق، محمَّد شريف: أساليب الغزو الفكريّ للعالم الإسلاميّ، ط٣، لا م، دار الاعتصام، ١٩٧٩م.
- ٧١. جلول، فيصل: الجنديّ المستعرب يوميّات ماكسيم رودنسون في سوريا ولبنان،
   ط١، بيروت، دار الجديد، ١٩٩٨م؛ ط٢، بيروت، دار الفاراي، ٢٠١٣م.
- ٧٢. جمال الدين، محمَّد السعيد: الشبهات المزعومة حول القرآن الكريم في دائرتيَ المعارف الإسلاميَّة والبريطانيَّة، لا ط، لا م، لا ن، لا ت.
- ٧٣. جمال، أحمد محمَّد: مفتريات على الإسلام، ط٣، القاهرة، مؤسَّسة دار الشعب، ١٩٧٥م.
- ٧٤. جمال، محمَّد أحمد: "نقد كتاب العقيدة والشريعة في الإسلام لجولدزيهر"، مجلَّة رابطة العالم الإسلاميّ، مكَّة المكرَّمة، تصدر عن إدارة الصحافة والنشر برابطة العالم الإسلاميّ، المجلَّد ٧، العدد ٥، ١٣٨٩هـ.ق/١٩٦٩م.
- ٧٥. الجندي، أنور: شبهات التغريب في غزو الفكر الإسلاميّ، لا ط، لا م، المكتب الإسلاميّ، ١٩٧٨م.
- ٧٦. الجهني، مانع بن حمَّاد: الموسوعة الميسَّرة في الأديان والمذاهب والأحزاب، ط٤، لا م، دار الندوة العالميَّة، ١٤٢٠هـق.
- ٧٧. جورافسكي، أليكس: الإسلام والمسيحيَّة، سلسلة عالم المعرفة، الكويت، المجلس الوطنيّ للثقافة والفنون والآداب، العدد ٢١٥، ١٩٩٦م.
- ٧٨. جولدتسيهر، إيجناس: العقيدة والشريعة في الإسلام، ترجمة: محمَّد يوسف موسى؛ عبد العزيز عبد الحقّ؛ علي حسن عبد القادر، لا ط، القاهرة، المركز القوميّ للترجمة، ٢٠١٣م.

# - القرآن الكريم في الدراسات الاستنثراقيّة 🐟 -



- ٨٠. جيب، هاملتون: في النُّظم الفلسفة والدين في الإسلام، لا ط، دمشق، المركز العربيّ للكتاب، ١٩٨٠م.
  - ٨١. جيفري، آرثر: القرآن، لا ط، لا م، لا ن، ١٩٨٢م.
- ۸۲. الحاجّ، ساسي سالم: نقد الخطاب الاستشراقيّ، ط۱، بيروت، دار المدار الإسلاميّ،
   ۲۰۰۲م.
  - ٨٣. الحاجّ، ساسي سالم: نقد الظاهرة الاستشراقيَّة، لا ط، لا م، لا ن، لا ت.
- ٨٤. حسن، محمَّد خليفة: تاريخ الأديان دراسة وصفيَّة مقارنة، لا ط، القاهرة، دار الثقافة العربيَّة، ٢٠٠٢م.
- ٨٥. حسن، محمَّد خليفة: دراسة القرآن الكريم عند المستشرقين في ضوء علم نقد الكتاب المقدَّس، لا ط، لا ن، لا ت.
- ٨٦. حسين، محمَّد بهاء الدين: المستشرقون والحديث النبوي، ط١، كوالالمبور، دار الفجر، ١٤٢٠هـق/١٩٩٩م.
- ٨٧. الحكيم، محمد باقر: علوم القرآن، ط٣، قم المقدَّسة، مجمع الفكر الإسلاميّ، ١٤١٧هـــق.
- ٨٨. حمد، عبد الله خضر: القرآن الكريم وشبهات المستشرقين، لا ط، بيروت، دار الكتب العلميَّة، لا ت.
- ٨٩. حمدان، عبد الحميد صالح: طبقات المستشرقين، لا ط، ليبيا، مكتبة مدبولي، لا ت.
- ٩٠. الحميّد، حميّد بن ناصر خالد: الأخطاء العقديَّة في دائرة المعارف الإسلاميّة دراسة تحليليّة نقديَّة، رسالة دكتوراه، لا ط، لا م، لا ن، لا ت.
- ٩١. الحميّد، حميّد بن ناصر: القرآن الكريم في دائرة المعارف الإسلاميّة، لا ط، لا م، لا ن، لا ت.
- 97. الحميريّ، عبد الملك بن هشام بن أيُّوب: السيرة النبويَّة، تحقيق: عمر عبد السلام تدمري، ط٣، لا م، دار الكتاب العربيّ، ١٩٩٠م.
- 97. حنفي، حسن: التراث والتجديد موقفنا من التراث القديم، لا ط، القاهرة، مكتبة الأنجلو المصريَّة، لا ت.



- 98. الخازن، علاء الدين عليّ بن محمَّد بن إبراهيم بن عمر الشيحي: لباب التأويل في معاني التنزيل (المعروف بتفسير الخازن)، تصحيح: محمَّد عليّ شاهين، ط١، بيروت، دار الكتب العلميَّة، ١٤١٥هـق.
- ٩٥. خان، ظفر الإسلام: التلمود تاريخه وتعاليمه، ط٥، بيروت، دار النفائس، لا ت.
- 97. الخضري، أمل عاطف محمَّد: التنصير في فلسطين في العصر الحديث، لا ط، لا م، لا ن، ٢٠٠٤م.
- 9۷. الخطيب، عبد الله: دراسة نقديَّة لترجمة معاني القرآن الكريم إلى اللغة الإنكليزيَّة للمستشرق ج. م. رودويل، لا ط، لا م، لا ن، لا ت.
- ٩٨. الخوئيّ، أبو القاسم: البيان في تفسير القرآن، ط٤، بيروت، دار الزهراء للطباعة والنشر والتوزيع، ١٩٧٥م.
- 99. الدجوي، قاسم؛ القمحاوي، محمَّد: قلائد الفكر في توجيه القراءات العشر، ط١، مصر، قطاع المعاهد المصريَّة، ١٤٢٧هـ.ق.
- ١٠٠. درَّاز، عبد الله: النبأ العظيم نظرات جديدة في القرآن، لا ط، قطر، دار إحياء التراث الإسلاميّ، ١٩٨٥م.
- 101. درًّاز، عبد الله: دستور الأخلاق في القرآن، تعريب: عبد الصبور شاهين، لا ط، لا م، مؤسَّسة الرسالة ناشرون، ١٩٩٦م.
- ۱۰۲. درًاز، محمَّد عبد الله: المدخل إلى القرآن الكريم، ط١، الكويت، دار القلم، ١٩٨٤م.
- ١٠٣. الدريس، خالد: العيوب المنهجيَّة في كتابات المستشرق شاخت المتعلِّقة بالسنَّة، لا ط، الرياض، دار المحدث، ١٤٢٥هـق.
- ١٠٤. الدسوقي، محمَّد: الفكر الاستشراقيّ تاريخه وتقويه، لا ط، لا م، دار الوفاء، لا ت.
- 1٠٥. الدَّلفي، على حسن عبد الحسين: فقه اللغة وعلم اللغة والفيلولوجيا مداخلات اصطلاحيَّة، مجلَّة العميد (مجلَّة فصليَّة محكِّمة)، العدد ٢، ذو الحجة ١٤٣٥هـ.ق.
- ١٠٦. الدمياطي، أحمد بن محمَّد بن أحمد بن عبد الغني: إتحاف فضلاء البشر في القراءات الأربعة عشر، ط٣، بيروت، دار الكتب العلميَّة، ١٤٢٧هـق.
- ١٠٧. الدينوري، ابن قتيبة: تأويل مشكل القرآن، لا ط، لا م، المكتبة العلميَّة، ١٩٧٣م.
- ١٠٨. ديورانت، ول: قصَّة الحضارة، ترجمة: زكي نجيب محمود، تقديم: محيى الدين

# - القرآن الكريم في الدراسات الاستنثرا قيةً

صابر، لا ط، لا م، لا ن، لا ت.

- ١٠٩. الذهبيّ، محمَّد بن أحمد بن عثمان بن قايماز: تاريخ الإسلام، تحقيق: عمر عبد السلام تدمري، لا ط، لا م، دار الكتاب العربيّ، ١٩٩٠م.
- ۱۱۰. الرافعي، مصطفى صادق: إعجاز القرآن والبلاغة النبويَّة، ط٩، بيروت، دار الكتاب العربيِّ، ١٩٧٣م.
- ١١١. رشوان، حسين عبد الحميد: العلم والبحث العلميّ دراسة في مناهج العلوم، ط١٠ لا م، المكتب الجامعيّ الحديث، ٢٠٠٨م.
- ١١٢. رشيدي، محمود محمَّد حجَّاج: مناهج المستشرقين الألمان في ترجمات القرآن الكريم في ضوء نظريًات الترجمة الحديثة، لا ط، لا م، لا ن، لا ت.
- ١١٣. رضا، أحمد: معجم متن اللغة العربيّة (موسوعة لغويّة حديثة)، لا ط، بيروت، دار مكتبة الحياة، لا ت.
- ١١٤. رضا، محمَّد رشيد: الوحي المحمَّديّ، ط٢، بيروت، دار الكتب العلميَّة، ١١٤٢هـق/٢٠٠٥م.
- ١١٥. رضا، محمَّد رشيد: تفسير المنار، لا ط، مصر، الهيئة المصريَّة العامَّة للكتاب، ١٩٩٠م.
- ١١٦. رضوان، عمر بن إبراهيم: آراء المستشرقين حول القرآن الكريم وتفسيره، لا ط، الرباض، دار طبية، لا ت.
  - ۱۱۷. رودنسون، مکسیم: محمَّد، ط۳، باریس، لا ن، ۱۹۷٤م.
- ١١٩. الزرقانيّ، محمَّد عبد العظيم: مناهل العرفان في علوم القرآن، تحقيق: فوَّاز أحمد زمرلي، ط١، بيروت، دار الكتاب العربيّ، ١٩٩٥م.
- ١٢٠. الزركشي، بدر الدين: البرهان في علوم القرآن، ط١، بيروت، دار المعرفة، ١٩٩٠م.
- 1۲۱. الزرندي، أبو الفضل مير محمَّدي: بحوث في تاريخ القرآن وعلومه، ط١، قم المقدَّسة، مؤسَّسة النشر الإسلاميّ التابعة لجماعة المدرِّسين، ١٤٢٠هـق.
- 1۲۲. الزرندي، أبو الفضل مير محمَّدي: بحوث في تاريخ القرآن وعلومه، ط١، قم المقدَّسة، مؤسَّسة النشر الإسلاميِّ التابعة لجماعة المدرِّسين، لا ت.
- 1۲۳. زقزوق، محمود حمدي: الاستشراق والخلفيَّة الفكريَّة للصراع الحضاريِّ، لا ط، القاهرة، دار المعارف، ١٩٩٧م.



17٤. زقزوق، محمود حمدي: الإسلام في مرآة الفكر الغربيّ، لا ط، لا م، دار الفكر العربيّ، 1998م.

1۲٥. الزمخشري، أبو القاسم محمود بن عمرو بن أحمد: الكشَّاف عن حقائق غوامض التنزيل، ط٣، بيروت، دار الكتاب العربيّ، ١٤٠٧هـق.

7۲۱. زناتي، أنور محمود: مدارس الاستشراق.. المدرسة البريطانيَّة، على موقع شبكة «الألوكة» الإلكترونيِّ: https://www.alukah.net/.

1۲۷. الزيادي، محمَّد فتح الله: الاستشراق أهدافه ووسائله دراسة تطبيقيَّة في منهج الغربيِّين في دراسة ابن خلدون، ط١، لام، دار ابن قتيبة، ١٩٩٨م.

١٢٨. الزيادي، محمَّد فتح الله: ظاهرة انتشار الإسلام وموقف بعض المستشرقين منها، ط١، طرابلس، الجماهيريَّة العربيّة الليبيّة، ١٩٨٣م.

١٢٩. زيدان، جرجي: تاريخ التمدُّن الإسلاميّ، لا ط، القاهرة، مؤسَّسة هندواي للتعليم والثقافة، ٢٠١٢م.

۱۳۰. ساب، هيثم بن عبد العزيز: دراسة لترجمة معاني القرآن الكريم إلى الإنكليزيَّة للمستشرق الإنكليزيَّ آرثر ج. آربري، لا ط، لا م، لا ن، لا ت.

171. سال، جرجس: مقالة في الإسلام، ترجمة وتحقيق: هاشم العربيّ، ط١، لا م، منشورات أسمار، ضمن سلسلة: الإسلام من منظور آخر، ٢٠٠٦م.

١٣٢. السامرائيّ، قاسم: الاستشراق بين الموضوعيَّة والافتعاليَّة، ط١، الرياض، دار الرفاعي، ١٤٠٣هـ.ق.

١٣٣. السامرائيّ، قاسم: الفهرس الوصفيّ للمنشورات الاستشراقيَّة المحفوظة في مركز البحوث في جامعة الإمام محمَّد بن سعود، لا ط، لا م، لا ن، ١٤٠٨هـ.ق.

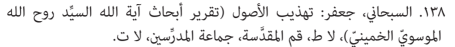
1۳٤. الساموك، سعدون محمود: الاستشراق الروسيّ دراسة تاريخيَّة شاملة، ط١، عمان، دار المناهج، ١٤٢٣هـ.ق/٢٠٠٦م.

١٣٥. الساموك، سعدون: الاستشراق ومناهجه في الدراسات الإسلاميَّة، ط١، عمان، دار المناهج للنشر والتوزيع، ١٤٣١هـ.ق/٢٠١٠م.

١٣٦. السباعي، مصطفى: الاستشراق والمستشرقون ما لهم وما عليهم، ط٣، بيروت، المكتب الإسلاميّ، ١٤٠٥هـق/ ١٩٨٥م.

١٣٧. السباعي، مصطفى: منهجيَّة الاستشراق والمستشرقون، لا ط، بيروت، المكتب الإسلاميّ، ١٩٧٩م.

## - القرآن الكريم في الدراسات الاستنثراقيةً 🐟 -



- ۱۳۹. السجستانيّ، ابن أبي داوود: كتاب المصاحف، تحقيق وتقديم: آرثر جيفري، ط١، مصر، المطبعة الرحمانيَّة، ١٩٣٦م.
  - ١٤٠. السرخسي، محمَّد بن أحمد: المبسوط، ط١، بيروت، دار المعرفة، ١٩٨٦م.
- 181. السعدي، إسحاق بن عبد الله: دراسات في تميُّز الأمَّة الإسلاميَّة وموقف المستشرقين منه، ط1، قطر، وزارة الأوقاف والشؤون الإسلاميَّة، ٢٠١٣م.
- ١٤٢. سعيد، إدوارد: الاستشراق المفاهيم الغربيَّة للشرق، ترجمة: محمَّد عنَّاني، ط١، لا م، دار رؤية، ٢٠٠٦م.
- ١٤٣. سوذرن، ريتشارد: صورة الإسلام في أوروبا في القرون الوسطى، ترجمة: رضوان السيِّد، ط٢، لا م، دار المدار الإسلاميّ، ٢٠٠٦م.
- 18٤. السيِّد، رضوان: المستشرقون الألمان النشوء والتأثير والمصادر، ط٢، بيروت، دار المدار الإسلاميّ، ٢٠١٦م.
- 1٤٥. السيوطي، جلال الدين عبدر الحمن بن أبي بكر: الدرّ المنثور في التفسير المأثور، لا ط، لا م، دار الفكر، لا ت.
- ١٤٦. السيوطي، جلال الدين: الإتقان في علوم القرآن، ضبطه وصحَّحه وخرَّج آياته: محمَّد سالم هاشم، ط٢، لا م، منشورات ذوي القربي، ١٤٢٩هـ.ق/١٣٨٧هـ.ش.
- ١٤٧. السيوطي، جلال الدين: المزهر في علوم اللغة وأنواعها، تحقيق: محمَّد جاد المولى؛ محمَّد أبو الفضل إبراهيم؛ عليّ محمَّد البجاوي، لا ط، لا م، المكتبة العصريَّة، لا ت،
- ١٤٨. السيوطي، جلال الدين: قطف الثمر في موافقات عمر، شرح وتعليق: علي أسعد رباجي، لا ط، بيروت، دار الكتب العلميَّة، لا ت.
- 189. شاخت، جوزيف؛ بوزورث، كليفورد: الصورة الغربيَّة والدراسات الغربيَّة الإسلاميَّة في تراث الإسلام، ترجمة: محمَّد زهير السمهوري؛ حسين مؤنس؛ إحسان صدقي العمد، تعليق وتحقيق: شاكر مصطفى، مراجعة فؤاد زكريا، سلسلة عالم المعرفة، الكويت، المجلس الوطنيّ للقافة والآداب والفنون، شعبان-رمضان ١٣٩٨هـق/ أغسطس ١٩٧٨م.
- 10٠. شاخت، جوزيف؛ بوزورث، كليفورد: تراث الإسلام، ترجمة: محمَّد زهير المهوري؛ حسن مؤنس؛ إحسان صدقي، تعليق وتحقيق: شاكر مصطفى، مراجعة: فؤاد زكريا،



سلسلة عالم المعرفة، الكويت، المجلس الوطنيّ للثقافة والآداب والفنون، ١٩٧٨م.

101. شاخت، يوسف: مدخل إلى الفقه الإسلاميّ، ترجمة: حمادي ذويب، مراجعة: عبد الحميد الشرفي، ط١، بيروت، دار المدار الإسلاميّ، ٢٠١٨م.

١٥٢. شاهين، عبد الصبور: تاريخ القرآن، ط٣، لا م، نشر نهضة مصر، ٢٠٠٧م.

10٣. الشايب، خضر: نبوَّة محمَّد في الفكر الاستشراقيّ المعاصر، ط١، الرياض، مكتبة العبيكان، ١٤٢٢هـ.ق.

10٤. الشرقاوي، محمَّد عبد الله: الاستشراق في الفكر الإسلاميّ المعاصر دراسات تحليليَّة تقوميَّة، لا ط، لا م، دار الفكر العربيّ، لا ت.

100. شريفي، عليّ: بررسي ونقد ديدگاه هاي مستشرقان درباره نسخ در قران كريم [بحث ونقد نظريًات المستشرقين حول النسخ في القرآن الكريم]، ط١، قم المقدَّسة، نشر: كتاب مبن، ١٣٨٧هـش.

107. الشمري، رباح صعصعة عنان: جمع القرآن عند المستشرقين جون جلكريست أنهوذجًا، ط١، لا م، دار الكفيل، ٢٠١٤م.

١٥٧. الشهرستانيّ، محمَّد بن عبد الكريم: الملل والنحل، تحقيق: أحمد فهمي محمَّد، ط٢، لا م، دار الكتب العلميَّة، ١٩٩٢م.

١٥٨. الشيرازيّ، أبو إسحاق إبراهيم بن عليّ: اللمع في أصول الفقه، ط٢، بيروت، عالم الكتب، ١٤٠٦هـ.ق.

109. الشيرازيّ، ناصر مكارم: الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل، ط٢، قم المقدَّسة، مدرسة الإمام عليّ بن أبي طالب ﷺ، ١٤٢٩هـق.

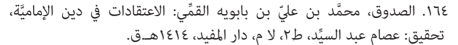
17٠. صابر، حلمي عبد المنعم: منهجيَّة البحث العلميّ وضوابطه في الإسلام، ط١، مكَّة المكرَّمة، رابطة العالم الإسلاميّ، ١٤١٨هـق/١٩٩٨م، ص١٩. صدر عن رابطة العالم الإسلامي بمكة المكرمة، ١٩٩٨م.

١٦١. الصالح، صبحي إبراهيم: دراسات في فقه اللغة، ط١، بيروت، دار العلم للملايين، ١٩٦٠م.

١٦٢. الصالح، صبحي: مباحث في علوم القرآن، ط٨، بيروت، دار العلم للملايين، ١٩٧٤م.

17٣. صالح، فخري: كراهيَّة الإسلام كيف يصوِّر الاستشراق الجديد العرب والمسلمين، الدار العربيّة للعلوم ناشرون.

## - القرآن الكريم في الدراسات الاستسرّاقيةً ••-



170. الصغير، فالح بن محمَّد بن فالح: الاستشراق وموقفه من السنَّة النبويَّة، لا ط، لا ن، لا ت.

177. الصغير، محمَّد حسين علي: المستشرقون والدراسات القرآنيَّة، ط١، بيروت، دار المؤرِّخ العربيّ، ١٩٩٩م.

١٦٧. الصغير، محمَّد حسين علي: دراسات قرآنيَّة، ط٢، لا م، مكتب الإعلام الإسلاميّ، ١٦٧. الصغير، محمَّد

17٨. الطباطبائي، محمَّد حسين: الميزان في تفسير القرآن، لا ط، قم المقدَّسة، منشورات جماعة المدرِّسين، ١٤١٧هـق.

١٦٩. الطبرسي، أحمد بن علي: الاحتجاج، تعليقات وملاحظات: محمَّد باقر الخرسان، لا ط، لا م، لا ن، ١٩٦٦م.

١٧٠. الطبرسي، مجمع البيان في تفسير القرآن، ط١، بيروت، مؤسِّسة الأعلمي، ١٩٩٥م.
 ١٧١. الطبري، محمَّد بن جرير: دلائل الإمامة، تحقيق: قسم الدراسات الإسلاميَّة في مؤسَّسة البعثة، ط١، قم المقدَّسة، مركز الطباعة والنشر في مؤسَّسة البعثة، ١٤١٣هــق.

1۷۲. الطبريّ، محمَّد بن جرير، تاريخ الأمم والملوك (المعروف بتاريخ الطبري)، لا ط، لا م، دار المعالرف، ١٩٩٠م.

۱۷۳. طرابیشی، جورج: معجم الفلاسفة، ط۳، بیروت، دار الطلیعة، ۲۰۰٦م.

1۷٤. الطعان، أحمد إدريس: العلمانيُّون والقرآن الكريم تاريخيَّة النصِّ، ط١، الرياض، دار ابن حزم، ١٤٢٨هـق.

۱۷۵. الطهراني، آغا بزرگ: الذريعة إلى تصانيف الشيعة، ط٢، بيروت، دار الأضواء، لا ت.

١٧٦. الطهطاوي، محمَّد عزَّت إسماعيل: التبشير والاستشراق أحقاد وحملات، ط١، لا م، الزهراء للإعلام العربيِّ، ١٩٩١م.

۱۷۷. الطوسيّ، محمَّد بن الحسن: التبيان في تفسير القرآن، تحقيق: أحمد حبيب قصير العاملي، ط١، قم المقدَّسة، مكتب الإعلام الإسلاميّ، ١٤٠٩هــق.

١٧٨. طويلة، عبد السلام عبد الوهاب: الكتب المقدَّسة في ميزان التوثيق، ط٢، القاهرة، دار السلام، ٢٠٠٢م.



١٧٩. الطيار، مساعد بن صالح: كشَّافات آيات القرآن الكريم دراسة للاتِّجاهات النوعيَّة والعدديَّة وطرائق الترتيب، لا ط، لا م، لا ن، لا ت.

١٨٠. العالم، عمر لطفي: المستشرقون والقرآن، لا ط، لا م، مركز دراسات العالم الإسلاميّ، ٢٠٠٩م.

١٨١. العاني، عبد القهَّار: الاستشراق والدراسات القرآنيَّة، لا ط، بغداد، مطبعة العاني، ١٩٧٣م.

1۸۲. عبَّاس، فضل حسن: قضايا قرآنيَّة في الموسوعة البريطانيَّة نقد مطاعن وردّ شبهات، ط٢، الأردن، دار البشير، ١٩٨٩م.

١٨٣. عبد الباقي، محمَّد فؤاد: المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم، لا ط، القاهرة، دار الكتب المصريَّة، لا ت.

١٨٤. عبد الحميد، عرفان: المستشرقون والإسلام، ط٢، بيروت، المكتب الإسلاميّ، ١٩٨٠.

١٨٥. عبد المحسن، عبد الراضي محمَّد: مناهج المستشرقين في ترجمة معاني القرآن، لا ط، لا م، لا ن، لا ت.

١٨٦. عبد المحسن، عبد الراضي: الغارة التنصيريَّة على أصالة القرآن الكريم، لا ط، لا م، مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف، لا ت.

١٨٧. عتر، حسن ضياء الدين: وحي الله حقائقه وخصائصه في الكتاب والسنَّة نقض مزاعم المستشرقين، ط١، لام، دار المكتَبي، ١٩٩٩م.

١٨٨. عتر، حسن: بينات المعجزة الخالدة، ط١، حلب، دار النصر، ١٩٧٥م.

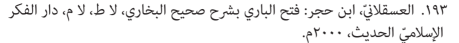
١٨٩. العراقي، ضياء الدين: شرح تبصرة المتعلِّمين، تحقيق: محمَّد الحسّون، ط١، قم المقدَّسة، مؤسَّسة النشر الإسلاميّ التابعة لجماعة المدرِّسين، ١٤١٤هـ.ق.

190. عزوزي، حسن: آليًات المنهج الاستشراقيّ في الدراسات الإسلاميَّة، ضمن: سلسلة تصحيح صورة الإسلام (٤)، لا ط، فاس (المغرب)، لا ت.

١٩١. عزوزي، حسن: مناهج المستشرقين البحثيَّة في دراسة القرآن الكريم، لا ط، لا م، لا ن، لا ت.

19۲. العسري، محمَّد عبد الواحد: الإسلام وتصوُّرات الاستشراق الإسبانيّ من ريموندس لولوس إلى آسين بلاثيوس، الرياض، مكتبة الملك عبد العزيز العامَّة، ١٤٢٤هــق/٢٠٠٣م.

# - القرآن الكريم في الدراسات الاستنثرا قيةَ 🔷-



- ١٩٤. العطاوي، عبد الرحيم: الاستشراق الروسيّ مدخل إلى تاريخ الدراسات العربيّة والإسلاميَّة في روسيا، لا ط، الدار البيضاء، المركز الثقافيّ العربيّ، ١٩٩٣م.
  - ١٩٥. العقيقي، نجيب: المستشرقون، لا ط، القاهرة، دار المعارف، ١٩٨٠م.
  - ١٩٦٦. على، جواد: تاريخ العرب في الإسلام، ط٢، بيروت، دار الحداثة، ١٩٨٨م.
- ١٩٧١. عمايرة، إسماعيل: المستشرقون والمناهج اللغويَّة، ط٢، عمان، دار حزين، ١٩٩٢م.
- ١٩٨. عمر، أحمد مختار عبد الحميد: معجم اللغة العربيَّة المعاصرة، ط١، القاهرة، عالم الكتب، ٢٠٠٨م.
- ١٩٩. العُمري، أكرم ضياء: موقف الاستشراق من السيرة النبويَّة، لا ط، لا م، لا ن، لا ت.
- ۲۰۰. عناية، غازي: شبهات حول القرآن وتفنيدها، لا ط، بيروت، دار ومكتبة الهلال، 18۲۱هـق.
- ٢٠١. عوَّاد، محمود: معجم الطبّ النفسيّ والعقليّ، ط١، عمان، دار أسامة، ٢٠٠٦م.
- 7٠٢. عوض، إبراهيم: دائرة المعارف الاستشراقيَّة الإسلاميَّة أضاليل وأباطيل، ط١، لا م مكتبة البلد الأمن، ١٩٨٩م.
- ٢٠٣. العيَّاشي، محمَّد بن مسعود، تفسير العيَّاشي، تحقيق وتصحيح وتعليق: هاشم الرسولى المحلاقي، طهران، المكتبة العلميَّة الإسلاميَّة، لا ت.
- ٢٠٤. غايغر، أبراهام: اليهوديَّة والإسلام، ترجمة: نبيل فيَّاض، ط١، بغداد، دار الرافدين، ٢٠١٨.
- 7٠٥. غراب، أحمد عبد الحميد: رؤية إسلاميَّة للاستشراق، لا ط، لندن، المنتدى الإسلاميّ، ١٤١١هــق.
- ٢٠٦. غراب، عبد الفتّاح إسماعيل: العمل التنصيريّ في العالم العربيّ رصد لأهمّ مراحله التاريخيَّة والمعاصرة، لا ط، لا م، مكتبة البدر، لا ت.
- ٢٠٧. الغزالي، محمّد: دفاع عن العقيدة والشريعة ضدّ مطاعن المستشرقين، ط٧، مصر، شركة نهضة مصر، ٢٠٠٥م.
- ٢٠٨. غلاب، محمَّد: نظرات استشراقيَّة، لا ط، القاهرة، دار الكاتب العربيّ للطباعة والنشر، ١٩٦٥م.
- 7٠٩. فاروق، عمر فوزي: الاستشراق والتاريخ الإسلاميّ (القرون الإسلاميّة الأولى)، ط١، لا م، منشورات الأهليَّة، ١٩٩٨م.



٢١٠. فتَّاح، عرفان عبد الحميد: دراسات في الفكر العربيّ الإسلاميّ أبحاث في علم الكلام والتصوُّف والاستشراق والحركات الهدَّامة، لا ط، عمان، دار عمار، ١٩٩١م.

٢١١. فرد، عارف هنديجانيّ: علوم القرآن عند العلَّامة آية الله السيِّد محمَّد حسين الطباطبائيّ (قده) دراسة مقارنة، ط١، بيروت، إعداد ونشر: جمعيَّة القرآن الكريم، ٢٠١٣م.

717. فؤاد، عبد المنعم: من افتراءات المستشرقين على الأصول العقديَّة في الإسلام عرض ونقد، ط١، الرياض، مكتبة العبيكان، ٢٠٠١م.

٢١٣. فوك، يوهان: تاريخ حركة الاستشراق، ترجمة: عمر لطفي العالم، ط٢، طرابلس الغرب، دار المدار الإسلاميّ، ٢٠٠١م.

311. الفيض الكاشانيّ، محمَّد محسن: التفسير الصافي، ط٢، قم المقدَّسة، مؤسَّسة الهادى؛ طهران، مكتبة الصدر، ١٤١٦هـق.

710. الفيض الكاشانيّ، محمَّد محسن: علم اليقين، تحقيق: محسن بيدارفر، ط١، قم المقدَّسة، انتشارات بيدار، ١٤١٨هـق.

٢١٦. القاضي، عبد الفتَّاح: القراءات في نظر المستشرقين والملحدين، لا ط، مصر، دار مصر للطباعة، لا ت.

٢١٧. القطان، مناع: مباحث في علوم القرآن، ط٨، لا م، مؤسَّسة الرسالة، لا ت.

٢١٨. قطب، محمَّد: المستشرقون والإسلام، لا ط، القاهرة، دار وهبة، ١٩٩٩م.

٢١٩. كارليل، توماس: الأبطال، تعريب: محمَّد السباعي، ط٣، المطبعة المصريَّة في الأزهر، ١٩٣٠م.

٢٢٠. كازانوفا، بول: محمَّد ونهاية العالم، لا ط، لا م، لا ن، لا ت.

٢٢١. كحالة، عمر: معجم المؤلِّفين، لا ط، بيروت، دار إحياء التراث العربيّ، لا ت.

7۲۲. كراتشكوفسكي، إغناطيوس: دراسات في تاريخ الاستعراب الروسيّ، لا ط، ليننغراد، منشورات أكاديميَّة العلوم للاتِّحاد السوفييتي، ١٩٥٠م.

٢٢٣. الكرديّ، محمَّد طاهر بن عبد القادر: تاريخ القرآن وغرائب رسمه وحكمه، ط٢، مصر، مصطفى البابيّ الحلبيّ وأولاده، ١٩٥٣م.

٢٢٤. الكريطي، حاكم حبيب: معجم الشعراء الجاهليِّين والمخضرمين، ط١، بيروت، مكتبة لبنان ناشرون، ٢٠٠١م.

7۲0. الكشميري، محسن بن حسن الفاني: دبستان المذاهب، لا ط، لا م، جامعة أوكسفورد، ۱۸۰۹م.

## - القرآن الكريم في الدراسات الاستنثراقيةً ••-



٢٢٧. الكورانيّ العامليّ، علي: تدوين القرآن الكريم، ط١، قم المقدَّسة، دار القرآن الكريم، لا ت.

7۲۸. كويتسولو، خوان: في الاستشراق الإسبانيّ، ترجمة: كاظم جهاد، لا ط، بيروت، لا ن، ١٩٨٧م.

7۲۹. الكيلانيّ، جمال الدين فالح؛ الصميدي، زياد حمد: بديع الزمان سعيد النورسي قراءة جديدة في فكره المستنير، لا ط، القاهرة، دار الزنبقة، 7٠١٣م.

٢٣٠. لوبون، جوستاف لوبون: حضارة العرب، ترجمة: عادل زعيتر، لا ط، لا م، دار الكتب المصريَّة، ٢٠١٨م.

٢٣١. اللوندي، سعيد: إشكاليَّة ترجمة القرآن الكريم، لا ط، مركز الحضارة العربيَّة للإعلام والنشر والدراسات، ٢٠٠١م.

٢٣٢. ماضي، محمود: الوحي القرآنيّ في المنظور الاستشراقيّ ونقده، ط١، الإسكندريَّة، دار الدعوة للطبع والنشر، ١٩٩٦م.

٣٣٣. مجموعة من الباحثين: موسوعة الملل والأديان، إشراف: عَلوي بن عبد القادر السقاف، المكتبة الشاملة الحديثة.

٢٣٤. محمَّد ، إدريس حامد: آراء المستشرقين حول الوحي، لا ط، لا م، لا ن، لا ت.

7٣٥. محمَّد، إسماعيل عليّ: الاستشراق بين الحقيقة والتضليل، ط٦، القاهرة، دار الكلمة، ٢٠٠٤م.

٢٣٦. محمَّد، إسماعيل علي: الغزو الفكريّ والتحدِّي والمواجهة، ط٢، القاهرة، دار الكلمة، ٢٠١١م.

٢٣٧. المحمَّديّ، فتح الله: سلامة القرآن من التحريف وتفنيد الافتراءات على الشيعة الإماميَّة، لا ط، لا م، لا ن، لا ت.

٣٣٨. محمود، عبد الحليم: الغزو الفكريّ وأثره في المجتمع الإسلاميّ، ط٤، مصر، دار المنار الحديثة، ١٤١٢هـق.

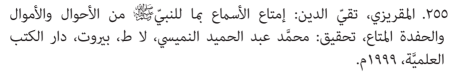
٢٣٩. مدكور، عبد الحميد: نظرات في حركة الاستشراق، لا ط، القاهرة، دار الثقافة العربيَّة، ١٩٩٠م.

٢٤٠. مراد، يحيى: أسماء المستشرقين، لا ط، بيروت، دار الكتب العلميَّة، ٢٠٠٤م.



- ٢٤١. مرتضى العامليّ، جعفر: حقائق هامَّة حول القرآن، ط١، قم المقدَّسة، مؤسَّسة النشر الإسلاميّ التابعة لجماعة المدرِّسين، ١٤١٠هـ.ق.
- ٢٤٢. مرتضى، جعفر: مختصر مفيد أسئلة وأجوبة في الدين والعقيدة، ط١، لا م، المركز الإسلاميّ للدراسات، المجموعة السابعة، ٢٠٠٢م.
- 7٤٣. مرتضى، ملك غلام: دائرة المعارف الإسلاميَّة بين الجهل والتضليل، ترجمة: محمَّد كمال على السيِّد، لا ط، لاهور (باكستان)، نشر: محمَّد زيد ملك، لا ت.
- 7٤٤. مرسي، جلال محمَّد عبد الحميد: منهج البحث العلميّ عند العرب في مجال العلوم الطبيعيَّة والكونيَّة، ط١، بيروت، دار الكتاب اللبنانيّ، ١٩٨٩م.
- 7٤٥. مركز الثقافة والمعارف القرآنيَّة: علوم القرآن عند المفسِّرين، ط١، قم المقدَّسة، مكتب الإعلام الإسلاميّ، ١٤١٧هـق.
- 7٤٦. المصطفويّ، حسن: التحقيق في كلمات القرآن الكريم، لا ط، لا م، مؤسَّسة الطباعة والنشر وزارة الثقافة والإرشاد الإسلاميّ، ١٤١٧هـ.ق.
- 7٤٧. مطر الهاشميّ، حسن علي حسن: قراءة نقديَّة في تاريخ القرآن للمستشرق تيودور نولدكه، ط١، لا م، المركز الإسلاميّ للدراسات الاستراتيجيَّة التابع للعتبة العبَّاسيَّة المقدَّسة، ٢٠١٤م.
- 7٤٨. مظاهري، محمَّد عامر عبد الحميد: منهج الإسقاط في الدراسات القرآنيَّة عند المستشرقين، لا ط، لا م، لا ن، لا ت.
- 7٤٩. معرفت، محمَّد هادي: التمهيد في علوم القرآن، ط٣، قم المقدَّسة، منشورات ذوى القربي، ٢٠١١م.
- ٢٥٠. معرفت، محمَّد هادي: صيانة القرآن من التحريف، ط١، قم المقدَّسة، مؤسَّسة فرهنكي التمهيد، ٢٠٠٧م.
- 701. مغلي، محمَّد بشير: مناهج البحث في الإسلاميَّات لدى المستشرقين وعلماء الغرب، ط١، الرياض، مركز الملك فيصل للبحوث والدراسات الإسلاميَّة، ٢٠٠٢م.
- ٢٥٢. مغنيّة، محمَّد جواد: التفسير الكاشف، ط٣، بيروت، دار العلم للملايين، ١٩٨١م.
- 70٣. المفيد، محمَّد بن محمَّد بن النعمان العكبريّ البغداديّ: أوائل المقالات في المذاهب والمختارات، ط١، طهران، مؤسسة مطالعات اسلامي دانشگاه تهران، ١٤١٦هـق.
- 70٤. مقبول، إدريس: الدراسات الاستشراقيّة للقران الكريم في رؤية إسلاميَّة، لا ط، لا م، لا ن، لا ت.

## - القرآن الكريم في الدراسات الاستسرّاقيةً ••-



707. المنجد، صلاح الدين: المستشرقون الألمان تراجمهم وما أسهموا به، لا ط، بيروت، دار لجديد، لا ت.

۲۵۷. مندي، جيريمي: مدخل إلى دراسات الترجمة نظريًات وتطبيقات، ترجمة: هشام على جواد، لا ط، لا ن، ۲۰۱۰م.

٢٥٨. مهنا، أحمد إبراهيم: دراسة حول ترجمة القرآن الكريم، لا ط، القاهرة، مؤسَّسة دار الشعب، ١٩٧٨م.

709. الميدانيّ، عبد الرحمن حسن جنبكة: أجنحة المكر الثلاثة وخوافيها: التبشير- الاستشراق-الاستعمار، ط٨، دمشق، دار القلم، ٢٠٠٠م.

77٠. الميلانيّ، عليّ: التحقيق في نفي التحريف عن القرآن الشريف، لا ط، لا م، مركز الحقائق الإسلاميَّة، لا ت.

٢٦١. ناجي، عبد الجبَّار: الاستشراق في التأريخ الإشكاليَّات الدوافع التوجُّهات الاهتمامات، ط١، بيروت، المركز الأكاديميّ للأبحاث، ٢٠١٣م.

٢٦٢. ناجي، عبد الجبَّار: الإمام عليِّ وإشكاليَّة جمع القرآن ودراسات المستشرقين، ط١، لبنان، الرافدين، ٢٠١٧م.

77٣. النبهان، محمَّد فاروق: الاستشراق تعريفه مدارسه آثاره، لا ط، لا م، المنظَّمة الإسلاميَّة للتربية والعلوم والثقافة (الإيسيسكو)، ١٤٣٣هــق/٢٠١٢م.

377. نجا، فاطمة هدى: نور الإسلام وأباطيل الاستشراق، لا ط، لبنان-طرابلس، دار الإيان، لا ت.

7٦٥. الندوي، تقي الدين: السنَّة مع المستشرقين والمستغربين، لا ط، مكَّة المكرَّمة، المكتبة الإمداديَّة، ١٤٠٢هـ.ق/١٩٨٢م.

٢٦٦. النعيمي، عبد الله محمَّد الأمين: الاستشراق في السيرة النبويَّة دراسة تاريخيَّة لآراء (وات-بروكلمان-فلهاوزنم)قارنة بالرؤية الإسلاميّة، القاهرة، المعهد العالميّ للفكر الإسلاميّ، ١٩٩٧م.

٢٦٧. نكاوي، فاتح محمد سليمان سة: معجم مصطلحات الفكر الإسلاميّ المعاصر دلالاتها وتطوُّرها، لا ط، بيروت، دار الكتب العلميَّة، لا ت.



77٨. النملة، حمد بن إبراهيم الحمد: الاستشراق والدراسات الإسلاميَّة، لا ط، الرياض، مكتبة النوبة، ١٤١٨هـق.

٢٦٩. النملة، عليّ بن إبراهيم: الاستشراق في الأدبيّات العربيَّة، ط١، لا م، لا ن، ١٩٩٣م.

٢٧٠. النملة، عليّ بن إبراهيم: التنصير في المراجع العربيَّة، لا ط، الرياض، لا م، ١٤٢٤هـــق.

۲۷۱. النملة، عليّ بن إبراهيم: المستشرقون والتنصير، ط١، الرياض، مكتبة التوبة، ١٩٩٨م.

۲۷۲. نولدکه، تیودور: تاریخ القرآن، ترجمة: جورج تامر، ط۱، لا م، لا ن، ۲۰۰۸م.

7۷۳. النووي، يحيى بن شرف بن مري بن حسن الحزاميّ الحورانيّ: المجموع شرح المهذّب، تحقيق: محمَّد نجيب المطيعي، لا ط، جدَّة، مكتبة الإرشاد، لا ت.

377. النووي، يحيى بن شرف: صحيح مسلم بشرح النووي، ط١، بيروت، دار الكتاب العربيّ، ١٤٩٧هــق/ ١٩٨٧م.

7۷۵. هوتسما، م.ت؛ أرنولد، ت. و؛ باسيت، ر؛ هارتمان، ر: موجز دائرة المعارف الإسلاميّة، ط١، لا م، مركز الشارقة للإبداع الفكريّ، ١٩٩٨م.

7٧٦. وات، وليم مونتغمري: الإسلام والمسيحيَّة في العالم المعاصر، ترجمة: عبد الرحمن عبد الله الشيخ، لا ط، لا م، الهيئة المصريَّة العامَّة للكتاب، ١٩٩٨م.

٢٧٧. وات، وليم مونتغمري: تأثير الإسلام على أوروبا في العصور الوسطى، لا ط، الموصل، لا ن، ١٩٨٢م.

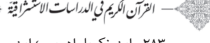
٢٧٨. وات، وليم مونتغمري: محمَّد في المدينة، ترجمة: شعبان بركات، لا ط، صيدا، المكتبة العصريَّة، لا ت.

٢٧٩. وات، وليم مونتغمري: محمَّد في مكَّة، ترجمة: عبد الرحمن عبد الله الشيخ، لا ط، القاهرة، الهيئة المصريَّة العامَّة للكتاب، ١٩٩٤م.

٢٨٠. الوزان، عدنان: موقف المستشرقين من القرآن الكريم دراسة في بعض دوائر المعارف الغربيَّة، لا ط، لا م، لا ن، لا ت.

٢٨١. ويلز، هــج: معالم تاريخ الإنسانيَّة، ترجمة: عبد العزيز توفيق جاويد، ط٣، لا م، الهيئة المصريَّة العامَّة للكتاب، لا ت.

٢٨٢. ثانيًا: المجلَّات والدوريَّات العربيَّة:



٢٨٣. ابن زكريا، إدريس؛ ابن محمود، عبد الرحمن: "أساليب الاستشراق وغاياته من دراسة الفكر الإسلاميّ"، مجلَّة بحوث إسلاميَّة واجتماعيَّة، ٢٠٠١م.

٢٨٤. ابن نبى، مالك: "إنتاج المستشرقين وأثره في الفكر الإسلاميّ الحديث"، مجلّة الفكر العربيّ، العدد ٣٢، السنة ٥، ١٩٨٣م.

٢٨٥. أبو حسَّان، جمال محمود: "القرآن الكريم في موسوعة قصَّة الحضارة عرض ونقد لما كتبه ول ديوارنت بعنوان شكل القرآن"، مجلَّة الزرقاء للبحوث والدراسات الإنسانيَّة، المجلَّد ١٧، العدد ١، ٢٠١٧م.

٢٨٦. الأعظمي، محمَّد مصطفى: "المستشرق شاخت والسنَّة النبويَّة"، في كتاب مناهج المستشرقين في الدراسات العربيَّة الإسلاميَّة، ١٤٠٥هـ.ق/١٩٨٥م.

٢٨٧. باعثمان، صلاح بن سعيد بن سالم: "منهج المستشرقين في دراسة القضايا القرآنيَّة"، حوليَّة جامعة الأزهر كلِّيَّة أصول الدين والدعوة بالمنوفيَّة، العدد ٣٦،

٢٨٨. بدران، محمَّد أبو الفضل: مجلَّة الوعى الإسلاميّ، العدد ٤٨٣، ٢٠٠٦/١/١٦م.

٢٨٩. البريدي، أحمد: "تفصيل آيات القرآن الحكيم للمستشرق الفرنسيّ جول لابوم قراءة وصفيَّة ونقديَّة"، بحث مقدَّم لمؤمّر التفسير الموضوعيّ واقع وآفاق، لا ط، حامعة الشارقة، لا ت.

٢٩٠. بيدگلي وآخرون، محمَّد تقى دياري: "إنكار النسخ في القرآن الكريم نظرة تاريخيَّة"، مجلَّة الاجتهاد والتجديد (مجلَّة فصليّةٌ متخصِّصة تعنى بقضايا الاجتهاد والفقـه الإسلاميّ)، بيروت، مركز البحوث المعاصرة، السنتان ٩ و١٠، العددان ٣٦ و٣٧، ١٤٣٦هـ.ق/خريف ٢٠١٥م-١٤٣٧هـ.ق/شتاء ٢٠١٦م.

٢٩١. تسدال، كلير: "إضافات الشيعة إلى القرآن"، مجلَّة العالم المسلم، المجلَّد ٣، العدد ۳، ۱۹۱۳م.

٢٩٢. الجعفري، نعمات محمَّد: "العيوب المنهجيَّة في سياق الروايات الحديثيَّة عند المستشرق مونتغمري وات في كتابَيْه «محمَّد في مكَّة»، و«محمَّد في المدينة»"، مجلَّة الشريعة والدراسات الإسلاميَّة، جامعة الكويت،السنة ٢٩، العدد ٩٧.

٢٩٣. جمال، محمَّد أحمد: "نقد كتاب العقيدة والشريعة في الإسلام لجولدزيهر"، مجلَّة رابطة العالم الإسلاميّ، مكَّة المكرَّمة، تصدر عن إدارة الصحافة والنشر برابطة العالم الإسلاميّ، المجلّد ٧، العدد ٥، ١٣٨٩هـ.ق/١٩٦٩م.



٢٩٤. الجندي، أنور: "مسؤوليَّة الاستشراق وسموم دائرة المعارف الإسلاميَّة"، مجلَّة الأزهر، ج٨، السنة ٦٠، شعبان ١٤٠٨هـ.ق، ص١٠٤٩.

790. حنفي، حسن: "الاستشراق والمنهج التحليليّ"، صحيفة الاتّحاد، ٢٢ أغسطس ٢٠١٥.

٢٩٦. حنفي، حسن: "مناهج الاستشراق"، صحيفة الاتِّحاد، ٢٨ سبتمبر ٢٠١٨م.

٢٩٧. الخطيب، عبد عبد الرحمن: "الردّ على مزاعم المستشرقين إجناتس جولدتسيهر ويوسف شاخت ومن أيَّدهما من المستغربين"، بحث مقدَّم في ندوة عناية المملكة العربيَّة السعوديَّة بالسنَّة والسيرة النبويَّة، ١٤٢٥هـ.ق.

79٨. خليل، عماد الدين: "المستشرقون والسيرة النبوية، بحث مقارن في منهج المستشرق البريطاني المعاصر مونتغمري وات"، في كتاب مناهج المستشرقين في الدراسات العربيَّة الإسلاميَّة، المنظَّمة العربيَّة للتربية والثقافة والعلوم، مكتب التربية العربيِّ لدول الخليج، ١٩٨٥هـق/١٩٨٥م.

79٩. خليل، عماد الدين: "المستشرقون والسيرة النبويَّة"، مجلَّة البعث الإسلاميِّ (تصدر عن ندوة العلماء في الهند، لكهنو، الهند، المجلَّد ٢٧، العدد ١ و٢، رمضان وشوَّال ١٤٠٢هــق/ يوليو وأغسطس ١٩٨٢م.

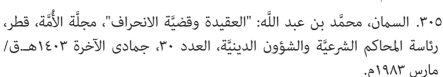
٣٠٠. دانييل، نورمان: "الإسلام والغرب"، مراجعة: محمَّد عطوي، مجلَّة الفكر العربيّ، العدد ٣٢. السنة ٥، نيسان-حزيران ١٩٨٣م.

٣٠١. رزق الله، سهيل: "بارتولد والحضارة العربيَّة الإسلاميَّة"، مجلَّة الإنهاء العربيِّ للعلوم الإنسانيَّة، تصدر عن معهد الإنهاء العربيِّ في بيروت، السنة ٥، العدد ٣١، كانون الثاني وآذار ١٩٨٣م.

٣٠٢. زادة، عيسى متَّقي: "جمع القرآن من قبل النبيّ الله والإمام على على من وجهة نظر المستشرقين وأهل السنَّة"، مجلَّة دراسات استشراقيَّة (مجلَّة فصليَّة تعنى بالتراث الاستشراقيّ عرضًا ونقدًا)، بيروت، المركز الإسلاميّ للدراسات الاستراتيجيَّة التابع للعتبة العبَّاسيَّة المقدَّسة، السنة ١، العدد ٢، ١٤٣٦هـ.ق/ خريف ٢٠١٤م.

٣٠٣. زماني، محمَّد حسن: "الاستشراق تاريخه ومراحله"، مجلَّة دراسات استشراقيَّة (مجلَّة فصليَّة تعنى بالتراث الاستشراقيِّ عرضًا ونقدًا)، بيروت، المركز الإسلاميِّ للدراسات الاستراتيجيَّة التابع للعتبة العبَّاسيَّة المقدَّسة، العدد ١، السنة ١، ٢٠١٤م.

٣٠٤. زهران، البدراوي: "التبشير والتنصير"، مجلَّة المنهل، جدَّة، العدد ٥١٠، جمادى الآخر ١٤١٤هـق/ نوفمبر-ديسمبر ١٩٩٣م.



٣٠٦. الشاهد، محمَّد: "الاستشراق ومنهجيَّة النقد عند المسلمين المعاصرين"، مجلَّة الاجتهاد (مجلَّة متخصِّصة تعنى بقضايا الدين والمجتمع والتجديد العربيِّ الإسلاميِّ)، العدد ٢٢، السنة ٦، ١٩٩٤م.

٣٠٧. الضامر، عبد العزيز بن عبد الرحمن: "هل تأثَّر المستشرقون بآراء الاثني عشريَّة في تاريخ القرآن الكريم؟!"، مجلَّة البيان، العدد ٣٣٩، ذو القعدة ١٤٣٦هــق/ أغسطس-سبتمبر ٢٠١٥م.

٣٠٨. العبادي، أحمد المختار: "الإسلام في الأندلس"، مجلَّة عالم الفكر، العدد ٢، ١٩٧٩م.

٣٠٩. عبد الله، رائد أمير: "المستشرقون الألمان وجهودهم تجاه المخطوطات العربيَّة الإسلاميَّة"، مجلَّة العلوم الإسلاميَّة، الموصل، ٢٠١٤م.

٣١٠. عزوزي، حسن: "ملاحظات على ترجمة معاني القرآن الكريم للمستشرق جاك بيرك"، بحث مقدَّم لندوة ترجمة معاني القرآن الكريم بالمدينة المنوَّرة، ١٤٢٣هـ.ق. ٣١١. عطيَّة، عبد الرحمن السيِّد: "ترجمة معاني القرآن إلى اللغة الروسيَّة"، بحثُّ

مقدَّم لندوة ترجمة معاني القرآن الكريم بالمدينة المنوَّرة، ١٤٢٣هــق.

٣١٢. عيًاد، محمَّد كامل: "صفحات من تاريخ الاستشراق"، مجلَّة مجمع اللغة العربيَّة بدمشق، المجلَّد ٤٤، ج٣، ١٩٦٩م.

٣١٣. غويطاين، "جولدتسيهر أبو الدراسات الإسلاميَّة"، مجلَّة الكاتب المصري، المجلَّد ٥، العدد ١٧، فبراير ١٩٤٧م.

٣١٤. القاضي، محمَّد: "الاستعراب الإسبانيّ والتراث الأندلسيّ من خلال ثلاثة نهاذج (خوان أندريس، غيانغوس، ريبيرا)"، مجلَّة التاريخ العربيّ، العدد ١٦، خريف ٢٠٠٠م.

٣١٥. قويدر، بشار: "المستشرق بارتولد وجهوده في كتابه تاريخ المشرق"، مجلَّة دراسات وأبحاث، العدد ٨، ٢٠١٢م.

٣١٦. كرد عليّ، محمَّد: "أثر المستعربين من علماء المشرقيَّات في الحضارة العربيَّة"، مجلَّة المجمع العلميّ العربيّ، دمشق، المجلَّد ٧، ج١٠، تشرين الأوَّل ١٩٢٧م.

٣١٧. كولييف، إلمير روفائيل: "الأخطاء العقديَّة في بعض الترجمات لمعاني القرآن



الكريم إلى اللغات الروسيَّة"، بحثٌ مقدَّم لندوة ترجمة معاني القرآن الكريم بالمدينة المنوّرة ١٤٢٣هـق.

٣١٨. الليثي، ياسر عبد الرحمن: "اللغة العربيَّة ودراسات الاستشراق الإسلاميَّة"، مجلَّة التسامح وزارة الأوقاف والشؤون الدينيَّة، سلطنة عمان، العدد ١٧، شتاء ١٤٢٨هـق/٢٠٠٧م.

٣١٩. الماجدي، خزعل: "مخالب الاستشراق الجديد.. ورؤوسه الثلاث"، صحيفة الاتِّحاد، الملحق الثقافيّ، ٢٧ يناير ٢٠١٦م.

٣٢٠. المالك، فهد: "نظرات في قضيَّة ترجمة معاني القرآن الكريم"، مجلَّة البيان ٢، لندن، المنتدى الإسلاميّ، العدد ٩٦.

٣٢١. مهر عليّ، محمَّد: "ترجمة معاني القرآن والمستشرقون لمحة تاريخيَّة وتحليليَّة"، بحث مقدَّم لندوة ترجمة معاني القرآن الكريم بالمدينة المنوَّرة، ١٤٢٣هـ.ق.

٢٢٣. "مذكرة لدراسة القرآن الشيعيّ"، مجلَّة الدراسات السامية، ١٩٩١م.

٣٢٣. نصري، أحمد: "موقف المستشرقين من لغة القرآن الكريم"، مجلَّة دعوة الحقّ، المغرب، وزارة الأوقاف والشؤون الإسلاميَّة في المملكة المغربيَّة، العدد ٣٤٣، محرم ١٤٢٠هـق/ مايو ١٩٩٩م.

٣٢٤. النملة، عليّ بن إبراهيم: "الاستشراق في خدمة التنصير واليهوديَّة"، مجلّة جامعة الإمام محمَّد بن سعود الإسلاميَّة، العدد ٣، رجب ١٤١٠هـ.ق.

٣٢٥. هدارة، محمَّد مصطفى: "التغريب وأثره في الشعر العربيّ الحديث"، مجلَّة الأدب الإسلاميّ، المجلَّد ١، العدد ٢، العدد ٢، ١٩٩٤م.

٣٢٦. هرماس، عبد الرزَّاق بن إسماعيل: "الدراسات القرآنيَّة عند المستشرقين خلال الربع الأوَّل من القرن الخامس عشر الهجريِّ"، مجلَّة البحوث والدراسات القرآنيَّة، العدد ٦، السنة ٣، لا ت.

٣٢٧. هويدي، أحمد محمود: "الدراسات القرآنيَّة في ألمانيا دوافعها وآثارها"، مجلَّة الفكر، العدد ٢، ج٣١، أكتوبر-ديسمبر ٢٠٠٢م.



- 1. www.dorar.net/adyan.
- 2. https://vb.tafsir.net/tafsir.
- 3. ar.wikipedia.org/wiki.
- 4. www.marefa.org.
- .5 :st-takla.org.
- 6. https://tafsir.net.
- 7. https://www.dohadictionary.org/.
- 8. http://turjomanquran.com/.
- 9. https://:nosos.net./
- 10. https://almoneer.org/.
- 11. salafcenter.org.
- 12. www.alukah.net.
- 13. https://islamreligionisonlytruereligion.wordpress.com.

#### من الكتاب \* \* \*

دراسة بحثية علمية؛ في عرض وتقويم جانب من دراسات المستشرقين القدماء حول القرآن وعلومه ونقدها، وبيان عناصر الضعف العلميّ والمنهجيّ فيها، وتصويب العديد من الشبهات التي سعى المستشرقون لتكريسها حول القرآن، والوحي، ونبي الإسلام محمد عياليّ السالم عرض هذه الدراسات حول القرآن الكريم.



