


الاستشراق
معالمه، مدارسه، ومناهجه



ـ الكتاب: الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه.

ـ الإشراف العام: السيِّّد هاشم الميلاني- الشيخ حسن الهادي.

ـ إعداد: الشيخ الدكتور لبنان حسين الزين

ـ الطبعة: الأولى 2026م/ 1447هـ.

Website: www.iicss.iq

E-Mail: islamic.css@gmail.com

Telegram: @iicss

 رقم الإيداع في دار الكتب والوثائق ببغداد )٥٧٩٢( لسنة )2026م(



الاستشراق
معالمه، مدارسه، ومناهجه

سلسلة المناهج الدراسيّّة        2

إعداد: 
الشيخ الدكتور لبن�ان حسين الزين





5

الدرس الأوّّل	

11  الاستشراق... المصطلح والهويّّة...........................................	

الدّّرس الثّّاني

23 تاريخ حركة الاستشراق.....................................................	

الدّّرس الثّّالث

35  الاستشراق الجديد.........................................................	

الدّّرس الرّّابع

45 	.....................................  علاقة الاستشراق بالتّّنصير والاستعمار

الدّّرس الخامس

57 دوافع حركة الاستشراق وأهدافها............................................	

الدّّرس السّّادس

71 	............................................ وسائل حركة الاستشراق وآليّّاتها

الدّّرس السّّابع

85  المدارس الاستشراقيّّة )1( الاستشراق الإيطالي.............................	

الدّّرس الثّّامن

99  المدارس الاستشراقيّّة )2(: الاستشراق الفرنسي )1(........................	

الدّّرس التّّاسع

113 	.  المدارس الاستشراقيّّة )3(: الاستشراق الفرنسي )2(......................

فهرس المحتويات



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 6

الدّّرس العاشر

125 	............................ المدارس الاستشراقيّّة )4(: الاستشراق البريطا�ن

الدّّرس الحادي عشر

141 المدارس الاستشراقيّّة )5(: الاستشراق الألماني.............................	

الدّّرس الثّّاني عشر

155 	.................  المدارس الاستشراقيّّة )6(: الاستشراق الإسبانّيّ والهولند�ي

الدّّرس الثّّالث عشر

175 	...........................  المدارس الاستشراقيّّة )7(: الاستشراق السّّويد�ي

الدّّرس الرّّابع عشر

189 	.............................  مدارس الاستشراق )8(: الاستشراق الأميركي 

الدّّرس الخامس عشر

203 	...............................  مدارس الاستشراق )9(: الاستشراق الرّّوسي

الدّّرس السّّادس عشر

215 	......................... يرشّرفة مجالات الدّّراسات الاستشراقيّّة )1(: السّّنّّة ال

الدّّرس السّّابع عشر

229 	..................... مجالات الدّّراسات الاستشراقيّّة )2(: السّّيرة النّّبويّّة )1(

الدّّرس الثّّامن عشر

241 	..................... مجالات الدّّراسات الاستشراقيّّة )3(: السّّيرة النّّبويّّة )2(



7

الدّّرس التّّاسع عشر

257 	................... مجالات الدّّراسات الاستشراقيّّة )4(: اللّّغة العربيّّة وآدابها

الدّّرس العشورن

271 	.... مجالات الدّّراسات الاستشراقيّّة )5(: العقيدة الإسلامية والفقه الإسلامي

الدّّرس الواحد والعشورن

283 	......................... مجالات الدّّراسات الاستشراقيّّة )6(: القرآن الكريم

الدّّرس الثّّاني والعشورن

297 	................... مناهج المستشرقين في الدّّراسات الإسلاميّّة والقرآنيّّة )1(

الدّّرس الثّّالث والعشورن

309 	................... مناهج المستشرقين في الدّّراسات الإسلاميّّة والقرآنيّّة )2(

الدّّرس الرّّابع والعشورن

321  مناهج المستشرقين في الدّّراسات الإسلاميّّة والقرآنيّّة )3(...................	

الدّّرس الخامس والعشورن

331 	................... مناهج المستشرقين في الدّّراسات الإسلاميّّة والقرآنيّّة )4(

الدّّرس السّّادس والعشورن

343  مناهج المستشرقين في الدّّراسات الإسلاميّّة والقرآنيّّة )5(...................	

الدّّرس السّّابع والعشورن

357 	................... مناهج المستشرقين في الدّّراسات الإسلاميّّة والقرآنيّّة )6(



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 8

الدّّرس الثّّامن والعشورن

371 	... مناهج المستشرقين في الدّّراسات الإسلاميّّة والقرآنيّّة )7(: المنهج البنيو�ي

الدّّرس التاسع والعشورن

مناهج المستشرقين في الدّّراسات الإسلاميّّة والقرآنيّّة )8(

381 	.....................................................  المنهج الأنثروبولوجي

الدّّرس الثّّلاثون 

مناهج المستشرقين في الدّّراسات الإسلاميّّة والقرآنيّّة )9(

393 	..........................................................  المنهج السّّيميا�ئ



مقدّّمة المركز

بسم اللّهه الرحمن الرحيم
الخلق، وأعزّّ المرسلين  العالمين، والصّّلاة والسّّلام على أشرف  لله ربِِّ  الحمد 

سيّّدنا، ونبيّنّا أبي القاسم محمّّد بن عبد الله، وعلى آله الطّيّّّبين الطّاّهرين.

الفكريّةّ،  ودوافعه  دلالاته،  تعدّّدت  مطصلح   )Orientalism( الاستشراق 

وعاداته،  وثقافته،  ق،  الرشّر لحضارة  دراسةٍٍ  بين  دلالته  تراوحت  فقد  والأيديولوجيّّة؛ 

والسّّنّّة،  والقرآن  والإسلام،  للدّّين،  ودراسةٍٍ  معيشته...،  وأنماط  وأعرافه،  وتقاليده، 

والتّاّريخ الإسلاميّّ، ورموز المسلمين...، وتجاذبت دوافعه بين دراسةٍٍ حرّضّها التّنّصير، 

وأخرى  والعباد،  البلاد،  لإخضاع  الكولونيالّيّ  الاستعمار  ساقها  ودراسةٍٍ  والتّبّشير، 

انتشار  أمام  والثّقّافّيّ  الحضاريّّ،  الاستلاب  من  )الغربيّّة(  الأنا  على  الخوف  حملها 

قيّّ، أو المسلم،  تعاليم الإسلام، ورابعةٍٍ حفََّزها البحث عن الحقيقة، وفهم الآخر الرشّر

قيّّة، والإسلاميّةّ؛ تمهيدًًا لمدّّ جسور الحوار، والتّلّاقي  وتحرّيّ هوّّيّتّه من داخل بيئته الرشّر

ق، والغرب، وبين أتباع الأديان، وقليل مََنْْ هم كذلك.   الحضاريّّ بين الرشّر

منطلقات  عن  للكشف  محاولة  في  أدواته  ونوسِّّع  البحثََ،  نعمِّّق  عندما  ولكنّّنا 

المستشرقين، ودوافعهم، نستكشف نزعةًً غريبة عن روح العلم، والمعرفة، ودخيلة على 

أهل العلم، والمعرفة، تتمثّلّ في الغزو الثّقّافّيّ، والمعرفّيّ الاستعماريّّ حتّىّ في العلوم، 

نراها  ما  وأكثر  اثيّّة،  والتّرر الحضاريّةّ،  مكوّّناتها  وكلّّ  للشّّعوب،  والفنون  والمعارف، 

تتجىلّى في صناعة العلوم، وتحوّّلها إلى مصادر للمعرفة عند الباحثين، والمؤسّّسات 

وأعلامهم،  مدارسهم،  اختلاف  على  الغربيّّين  فإنّّ  ونحوها.  والتّعّليميّّة،  ـ  العلميّّة 

ولذلك  والمعرفّيّ؛  العلميّّ،  المجال  الاستعلاء حتّىّ في  بروح  وتنوّّعها، مسكونون 

نتاجهاتهم،  لجعل  والتّقّنيّّات  والوسائل،  الأساليب،  وبمختلف  دائمًاً،  يسعون  فهم 

ودراساتهم في تراث العرب، والمسلمين من المرجعيّّات العلميّّة، والمعرفيّّة الحاكمة 

للغربيّّين بل وللمسلمين أنفسهم. وبهذا يصبح المنفذ المعرفّيّ إلى تراث المسلمين 

هذه  وتشكّّل  الأصيلة،  ومصادره  الصّّافية،  الإسلام  منابع  وليس  نفسه،  الغربّيّ  هو 

اث الإسلاميّّ والعربّيّ. العمليّةّ أحد أكبر جرائم التّزّوير المعرفّيّ في التّاّريخ بحقّّ التّرر



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 10

اث الإسلاميّّ والعربّيّ، نشأ  بالتّرر بالغًًا  الغربيّوّن اهتمامًًا  وقد أَوَْْلى المستشرقون 

الغربّيّ،  الإنسان  عقليّةّ  على  استحوذت  الّتّي  المخاوف  من  الأحيان  من  كثير  في 

فظهر  وثقافته،  حضارته  باستلاب  له  د  المهِدِّ المنافس  نظرة  الإسلام  إلى  ونظرته 

الخطاب  في  الغرب،  في  الوسطى  القرون  منذ  مبرًِكِّاً،  الكريم  القرآن  ضدّّ  الجدل 

الدّّينيّّ اليهوديّّ والمسيحيّّ...، وكثرت الجهود الاستشراقيّّة في مجال دراسة القرآن 

والتّحّقيقات  البحوث،  من  والعديد  إصدار موسوعات خاصّّة،  مرحلة  إلى  الكريم 

عند مختلف المدارس، وكبار الشّّخيّصّات العلميّةّ عندهم. 

ويأتي هذا الكتاب التّدّريسّيّ؛ بوصفه أحد الجهود العلميّّة، والتّحّقيقيّّة المبذولة 

في التّعّرّفّ على جهود المستشرقين، ومناهجهم، ومجالات دراساتهم الاستشراقيّةّ 

اث الإسلاميّّ. ويليه بعون الله تعالى ثلاثة كتب مفصّّلة في عرض شبهات  في التّرر

اث الإسلاميّّ، ولا  المستشرقين، ونقدها في ما أثاروه حول العلوم الإسلاميّّة، والتّرر

وبعض   ،ّالأئمّة وسيرة  النّّبويّةّ،  والسّّيرة  يفة،  الرشّر والسّّنّّة  الكريم،  القرآن  سيّّما 

القضايا العقائديّةّ، والفكريّةّ المرتبطة بها، والّتّي سعوا غالبًًا إلى حرفها جميعًًا عن 

نقد  ثمّّ  ومن  عليها،  الإشكاليّاّت  وإثارة  فيها،  المغالطات  وبثّّ  والواقع،  الحقيقة، 

مقولاتهم، وكشف مغالطاتهم، وتصحيح أخطائهم، ودرء شبهاتهم في هذا الصّّدد.

سيّّما  ولا  المركز  إصدارات  على  الدّّراسيّّة  الكتب  هذه  إعداد  في  اعتمدنا  وقد 

سلسلة القرآن في الدّّراسات الغربيّّة، ثمّّ عمدنا إلى تقديمها على شكل متٍنٍ تعليميّّ 

الغاية فقد  لكي يسهّّل على المعلّمّين، والمتعلّمّين دراستها، وفهم مطالبها، ولهذه 

فرعيّةّ،  وأخرى  أصليّّة،  بعناوين  وعنونتها  التّفّصيليّّة،  المضامين  تبويب  إعادة  تمّّ 

توزيع  تمّّ  الاستطراديّةّ.  أو  المقدّّماتيّّة،  الأفكار  من  تلخيصه  يجب  ما  وتلخيص 

المادّّة إلى دروس بحيث باتت تشكّّل منهجًًا تعليميًًّا، وتمّّ وضع أهدافٍٍ خاصّّة لكلّّ 

للدّّرس، وخلاصة في  المحدّّدة  الأهداف  مع  تنسجم  الدّّرس  َحول  وأسئلةَ  درسٍٍ، 

م هذا الكتاب إضافة علميّّة، وبحيّثّة مرجعيّّة للباحثين،  نهاية كلّّ درس. نرجو أن يقِدِّ

الدّّراسات  القديمة في مجال  الحركة الاستشراقيّّة  تعرّفّهم إلى جهود  وللطّّلاب في 

القرآنيّةّ، ومدارسها، وأقطابها، ومقولاتها، ونقدها.

والحمد لله ربّّ العالمين

المركز الإسلامي للدراسات الاستراتيجية



الدرس الأوّّل

 الاستشراق... المصطلح والهويّّة

أهداف الدرس:

على المتعلّم في نهاية هذا الدرس أنْ:

	1 يتعرّف إلى المعنى اللّغويّ والاصطلاحيّ لمفردة »الاستشراق«..

	2 يشرح المعنى الاصطلاحي لمفردة »الاستشراق«..

	3 يطّلع على هويّة المستشرق والمستشرقين..

 





: التحديد اللغوي للاستشراق أوّّلًاا

فعل  )استشرَقَ(، وأصله  للفعل  استفعال، مصدر  على وزن  )استشراق(  إنّّ كلمة 

طلب  استغفر،  في  كما  والتّاّء،  والسّّين،  الألف،  أحرف:  بثلاثة  مزيد  َق(  )�شَرَ ثلاثي 

ق، وليس هناك معنى محصّّل  الغفران، واستفهم، طلب الفهم، والمعنى طلب الرشّر

ق، وآدابه، ولغّّاته، وأديانه، وما شاكل ذلك، وتشير  ق إالّا طلب علوم الرشّر لطلب الرشّر

ُقًاً، أي  وقًاً و�شَرُ َقَتَ الشمسُُ تشرُقُ رشُر لفظة )شرق( حسب المعجم الوسيط من: »�شَرَ

قْ( جهة شروق  قِ، و)ال�شَّرْ طلعت وأضاءََت على الأرضِِ«]]]، واسم الموضع المَ�شْرِ

الشّّمس، و)شَرَّق( أخذََ في ناحية المشرق.

وفي معجم مقاييس اللّغّة: »شرق: أصل واحد يدلّّ على إضاءة وفتح. من ذلك 

وق: طلوعها«]]].  شرقت الشّّمس إذا طلعت، وأشرقت إذا أضاءت، والرشّر

النّّتيجة:  بهذه  نخرج  اللّغّويّةّ  المعاجم  الكلمة في  هذه  استعمال  تتبّعّ  من خلال 

أن  الطّلّوع مع الإضاءة. وعلى هذا لا يحّّص  الواحد في هذه المادّّة: هو  أنّّ الأصل 

يقال: شرق الرّجّل. ويدلّّ على هذا المعنى استعمالها في مقابل الغروب بمعنى البعد 

اقِِ﴾ )ص: 18(،  ِ وََالإِشِْرر نََ بِِاعََْلْشِيِّ� والغيبة، والعشاء بمعنى الظّلّام، كما في: ﴿يُُسََبِِّْحْ

بِِْرْيََّةٍٍ﴾ )النور: 35(]]]. قِِْ�شَرْيََّةٍٍ وََلا غََ ﴿لا 

الجغرافّيّ؛  بالمشرق  فقط  ترتبط  استشراق لا  كلمة  أنّّ  الباحثين  بعض  يرى  ولذا 

وق،  الرشّر بمعنى  معنويّةّ؛  دلالة  ولهذا  الشّّمس؛  مشرق  هو  الشرق  أنّّ  تعني  ا  وإمنّم

والضّّياء، والنّّور؛ بعكس الغروب؛ بمعنى الأفول، والانتهاء.

]]]- أنيس؛ وآخرون، المعجم الوسيط، ج1، ص482.

]]]- ابن فارس، معجم مقاييس اللغة، ج3، ص264. 

]]]- انظر: المطصفويّّ، حسن، التحقيق في كلمات القرآن الكريم، ج6، ص44. 



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 14

ق  الرشّر منه  المراد  ليس  ق،  للرشّر تعريف  فمّّثة  الأوروبيّّة  اللّغّات  إلى  رجعنا  وإذا 

وق، والضّّياء، والنّّور، والهداية، وهو  ق المقترن؛ بمعنى الرشّر ا الرشّر الجغرافّيّ، وإمنّم

قريب من المدلول اللّغّويّّ لهذه الكلمة. 

المقصودة  ق  الرشّر منطقة  إلى  يشير  الأوروبيّةّ  الدّّراسات  في   )ORIENT( فلفظ 

)Morgenland(: وتعني بلاد  قيّّة بكلمة »تتميّّز بطابع معنوي وهو  بالدّّراسات الرشّر

تحول  على  الكلمة  هذه  وتدلّّ  الشّّمس،  فيه  تشرق  الصّّباح  أنّّ  ومعروف  الصّّباح، 

يتضمّّن معنى  الّذّي  الصّّباح  كيز على معنى  التّرر الفلكي إلى  الجغرافّيّ  من المدلول 

النّّور، واليقظة، وفي مقابل ذلك نستخدم في اللّغّة كلمة )Abendland(؛ وتعني بلاد 

المساء؛ لتدلّّ على الظّلّام، والرّاّحة«.

وبالفرنسيّةّ  ما،  شيء  عن  يبحث  أو  يتعلّمّ،   )Orient( كلمة  تعني  تينية  الالّا وفي 

 ،)Orientation( وبالإنجليزيّةّ  أرشد،  أو  أو هدى،  وجّّه،   )Orienter( كلمة  تعني 

اتّجّاه، أو علاقة ما في مجال الأخلاق،  و)orientate( تعني »توجيه الحواس نحو 

أو الاجتماع، أو الفكر، أو الأدب نحو اهتمامات شخيّصّة في المجال الفكريّّ، أو 

الرّّوحيّّ«]]].

ادّّلةللا على ىنعم  )east( و)orient( ترماداتفن في  أنّّ يتملك  ارّّلمغ نم  وعلى 

قيّّة، والجانب  ق« إالّا أنّّ الكلمة )east( تأتي في ابلاغل دّّللةللا على الجهة الرشّر »الرشّر

قيّّ نم الكرة الأرضيّّة، بينما قلطت  قي من كلّّ شيء، دّّللةللا على انّّلفص الرشّر الرشّر

ق من ارحبل اضيبلأ اسّّوتلمط،  ةملك )orient( في ابلاغل على ااطقلأر اولاةعق في الرشّر

ا اكن ذها وه اسّّلبب في اابتقس رفمدة »الاستشراق«، و»المستشرق«  وأوروبّاّ. ورمبّم

نم اةملكل اثّلةينا، وشاع مطصلح )Orientalism( و)Orientalist(. وةعيبطب الحال 

انهك ونع نم اتّلحماس في ترجمة ةملك )Orientalism( إلى الاستشراق؛ وذكل نّّلأ 

قيّّة من  ق«، وليس »النّّاحية الرشّر الاّلةقح »al« لّّدت على ةفرعم اايشلأء »الّعتلمةق بالرشّر

]]]- الشّّاهد، محمّّد، »الاستشراق ومنهجيََّة النّّقد عند المسلمين المعاصرين«، ص197-196. 



15 الاستشراق... المصطلح والهويّّة

قيّةّ،  ق« يطلق على ما هو أعمّّ من الأراضّيّ الرشّر الأرض« إالّا إذا اعتبرنا مفهوم »الرشّر

وجميع ما يرتبط بها]]].

ا من المدلول اللّغّويّّ، بل من  وبذلك يتبنيّن أنّّ مطصلح الاستشراق ليس مستمّدًّ

المدلول المعنويّّ لشروق الشّّمس الّتّي هي مصدر العلم]]].

المَدَرسة  اسم  الفلسفيّّة  المدارس  أبرز  أحد  على  يطلق  الإسلاميّّة،  الثّقّافة  وفي 

الاشراقيََّة المأخوذ من لفظ أشرقََ: وهي المدرسة الّتّي ترى أن المعرفة تتمّّ عن طريق 

تحرّّرها،  عند  النُُّفوس  على  بالإشراقات  وفيضانها  ولمعانها،  العقليّّة،  الأنوار  ظهور 

ويطلق اسم الاشراقيّّين بالأخصّّ على شهاب الدّّين السّّهرورديّّ، وأتباعه. 

الاستشراق  كلمة  معنى  في  توّّطر  حصول  نلحظ  أنّنّا  المعنى  هذا  يؤكّّد  وما 

وإن  بالمغرب،  المسمّّى  أفريقيا  غرب  وشمال  أفريقيا،  شمال  وبلاد  مصر،  شملت 

قيّّة دون غيرها؛ وهذا يدلّلّ على  كان الاستشراق مدلوالًا لفظيًًّا مختصًًّا بالبلدان الرشّر

بالجنبة  له علاقة  بل  المكانيّّة،  بالجهّّة  ليست محصورة  الاستشراق  كلمة  مدلول  أنّّ 

المعنويّةّ للكلمة. 

ق يعني  ويمكن القول نتيجةًً لما تقدم: إنّّ مدلول كلمة الاستشراق، وربطه بالرشّر

في المقام الأوّّل المنطقة الّتّي أشرقت فيها شمس المعرفة، وليست الشّّمس بمعناها 

 . ّ الح�سّيّ

]]]- انظر: زماني، محمّّد حسن، »الاستشراق تاريخه ومراحله«، مجلَّةَ دراسات استشراقيََّة، العدد 1، ص176. 

مقارنة  )وات-بروكلمان-فلهاوزن(  تاريخيَّةَ لآراء  دراسة  النبويّةّ  السّّيرة  الاستشراق في  الله،  عبد  النعيمي،  انظر:   -[[[

بالرؤية الإسلاميّّة، ص16.



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 16

ثانيًًا: التّّحديد الاصطلاحيّّ للاستشراق

تقدّّم  كما  لغة  والأوّّل  الاستغراب.  مفهوم  هو  للاستشراق  المقابل  المفهوم  إنّّ 

ق بمعنى طلب  ّ فقط، أو طلب الرشّر ق بالمعنى المعنويّّ لا الح�سّيّ مأخوذ من الرشّر

ق، والثّاّني مأخوذ من الغرب جهةًً، أو بمعنى طلب الغرب، والاستغراب  علوم الرشّر

اصطلاحًًا هو علم يُعُنى بدراسة الغرب، على غرار الاستشراق، الّذّي أطلق على دراسة 

قيّةّ.  المجتمعات، والثّقّافات الرشّر

في  ق«  ر  »ش  مادّّة  من  المشتقّّة   ،)orientalism( »الاستشراق«  كلمة  ترد  ولم 

أيّّ من المعاجم العربيّّة القديمة، وربما كان المعجم العربي الحديث الوحيد الّذّي 

وأغلب  رضا،  أحمد  للشّّيخ  اللّغّة«  »متن  معجم  هو  مشتقّّاتها  من  واحد  إلى  يشير 

المعاجم الحديثة تعرّضّت للفظ استشرق بإيراد فعلها »استشرق«، وإتباعه بشرحه له؛ 

بأنّهّا »مولدة عصريّةّ« تطلق  الكلمة  ق ولغاتهم«، مع وصف  وهو »طلبََ علوم الرشّر

من  مشتقّّ  العربي  »استشرق«  وفعل  الفرنجة«]]].  علماء  من  بذلك  »يعنى  من  على 

 )orientalisme(الإنكليزية و )orientalism( كلمة »الاستشراق« المترجمة لكلمة

 )orientalist( الفرنسيّّة، حديتَثيَ العهد، واستخدمت كلمة »مستشرق« ترجمة لكلمة

لتصف المشتغل بهذا الحقل المعرفّيّ.

والأبحاث،  الكتب،  في  الواردة  الاستشراق  لتعريفات  رصد  بعمليّةّ  قمنا  وإذا 

نقطة  على  ركّّز  قد  ا،  خاّصًّ وبعضها  ا،  عاّمًّ منها  بعضًًا  فنجد  الجامعيّّة  والرّسّائل 

يعتبر  وبعضها  أشكاله،  بكلّّ  الاستشراق  يجرّمّ  وبعضها  بحثه،  جهّّة  مع  تتناسب  ما 

الآتي  وفي  وهكذا...  العلم،  من  الحركة  إلى  أقرب  يراه  وبعضها   ، علامًا الاستشراق 

نعرض بعضًًا من هذه التّعّاريف:

قيّّ«]]]،  ق، أو علم العالم الرشّر )orientalism( يعني: »علم الرشّر 1. الاستشراق 

]]]- انظر: رضا، أحمد، معجم متن اللغة العربيَّةَ )موسوعة لغويَّةَ حديثة(، ج3، مادََّة شرق، ص310. 

]]]- زقزوق، محمود حمدي، الاستشراق والخلفيََّة الفكريَّةَ للصراع الحضاريّّ، ص18. 



17 الاستشراق... المصطلح والهويّّة

ا ظهر للحاجة  وكما يقول مكسيم رودنسون الّذّي أشار إلى أنّّ مطصلح الاستشراق إمنّم

ق«]]]. إلى »إیجاد فرع متخصّّص من فروع المعرفة لدراسة الرشّر

2. الاستشراق هو: »ذلك التّيّّاّر الفكريّّ الّذّي تمثّلّ في الدّّراسات المختلفة عن 

ق الإسلاميّّ، والّتّي شملت حضارته، وأديانه، وآدابه، ولغاته، وثقافته«]]]. الرشّر

بالدّّراسة،  قيّّة  الرشّر المجتمعات  تناول  الّذّي  العلم  »ذلك  به:  يراد  وأحيانًاً   .3

والتّحّليل من قبل علماء الغرب«]]].

أنّهّ  معتبرة  للاستشراق،  ومحاورََ  أبعادًًا،  تعيط  أن  حاولت  التّعّريفات  وبعض 

التّاّريخيّّ،  بعده  اختزاله في  عبارة عن مجموع من المحاور، فالاستشراق لا يمكن 

ا هو مجموع ذلك  أو الجغرافي فقط، أو في بعده الإنسانّيّ، أو الثّقّافّيّ فحسب، وإمنّم

كله:

- المكان.

- والزّمّان. 

- والإنسان. 

- والثّقّافة. 

فالحديث عن الاستشراق مرتبط ارتباطًاً عضوّيًّا، وتكاملّيًّا مع هذه العناصر الأربعة 

الأساس، إذ لا بدّّ له من مسافة زمنيّّة، ومساحة مكانيّّة، ونوع إنسانّيّ، وإنتاج ثقافّيّ، 

ثقافته،  في  والتّخّصّّص  بدراسته،  الغرب  اهتمّّ  الّذّي  ق  الرشّر أنّّ  ويرى  وفكريّّ]]]، 

]]]- شاخت، جوزيف؛ بوزورث، كليفورد، تراث الإسلام، ج1، ص64. 

دراسة  النبويّةّ  السيرة  في  الاستشراق  ص214؛  والمواجهة،  ي  والتحِدِّ الفكريّّ  الغزو  علي،  إسماعيل  محمّّد،   -[[[

تاريخيََّة لآراء )وات-بروكلمان-فلهاوزن( مقارنة بالرؤية الإسلاميّّة، م.س، ص16. 

]]]- الحاجّّ، ساسي سالم، نقد الخطاب الاستشراقيّّ، ج1، ص20. 

]]]- انظر: ابن إبراهيم، الِيِّطب، الاستشراق الفرنسّيّ وتعدُُّد مهامّّه خاصََّة في الجزائر.



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 18

ق الهويّّة«، وهو محور  ا هو »الرشّر ق الجغرافّيّ الطّبّيعي!، وإمنّم وتراثه، ليس هو الرشّر

ما استهدفه علم الاستشراق، ومصدر العناية، والاهتمام، فهدف الاستشراق هو معرفة 

ق الهويّةّ والتّاّريخ« المتمثّلّ في الإسلام والمسلمين. »الرشّر

على  الغرب  من  إسقاط  هو  الاستشراق  أنّّ  المعاصرين  الباحثين  بعض  واعتبر 

ق بهدف السّّيطرة عليه]]]. الرشّر

ما تقدّّم من التّعّريفات الّتّي ذُكُرت لمفهوم الاستشراق نجد بعضها عرّفّه بلحاظ 

الرّقّعة الجغرافيّةّ سعة، وضيقًًا، وبعضها بلحاظ البعد المعرفّيّ، فلقد رظن المستشرقون 

إلى الاستشراق نم زوااي، وخلفيّاّت وّّنتمةع، تناكف لّّك مجموعة مهنم ثحبت في 

ق  الرشّر امولعمت  عن  تحدّّث  من  فمنهم  ق؛  الرشّر اعوضومت  نم  صّّاخ  وضومع 

الجغرافية، والتاريخيّةّ، وآخرون عن الّلةغ، وانّّفل، والأدب، وام إلى ذكل نم صئاصخ 

قيّةّ،  الرشّر والحضارة  اونفلن  كافّةّ،  اولعلم  عن  تحدّّث  آخر  وفريق  قيّّة،  الرشّر ادلبلان 

والقسّّم الأكبر من الدّّراسات الاستشراقيّّة تمحور حول الاستشراق الدّّينيّّ، وبالتّحّديد 

الدّّين الإسلاميّّ، دق ركّّزوا أمهثاحب، ودراساتهم على ةفرعم الاسلإم، ودراةس ولعم 

اذلمابه  ورؤاسء   ،ّوائمّلأة والحلفاء،   ،اركلأم انّّليّّب  وسيرة  واسّّلنّّة،  ارقلان، 

اترخي الاسلإم، والحركات ايّملاسلإّة، واتّلمّّجاعت  العلماء في  ايّملاسلإّة، ومشاهير 

ااعلمرف  وفعض  وّّقة،  واقنط  كافّةّ،  العالم  اقبع  في  مهانكس  وومانط  ايّملاسلإّة، 

ايّملاسلإّة امّّعلأ نم ادئاقعل، واهقفل، والاخلأق، واةفسلفل، واافرعلن، واولمانط الّيت 

كّّشتل ؤبرة تهديد، أو رطخ في ااعلمرف ايّملاسلإّة، وومانط فعض ادّّلني ايّّملاسلإ 

وامّّلأة ايّملاسلإةّ أنّّ أهمّّ ام لغشي تفكير علماء ادّّلني، والمصلحين نم المسلمين، 

والذابين عن الثّقّافة الإسلاميّّة هو هذا النّّوع من الاستشراق الخاصّّ، ونقده، بمعنى 

»دراسة الغربيّيّن للإسلام«]]].

]]]- انظر: إدوارد، سعيد، الاستشراق المفاهيم الغربيََّة للشرق، ص120. 

]]]- انظر: »الاستشراق تاريخه ومراحله«، م.س، ص180. 



19 الاستشراق... المصطلح والهويّّة

وما نريده هو معنى أخصّّ -إذا صحّّ التّعّبير- للدّّراسات الاستشراقيّّة، وهو دراسة 

القرآن الكريم بأبعاده المختلفة.

ويمكن القول في النّّتيجة: إنّّ الاستشراق هو »أسلوب من الفكر قائم على تمييز 

ويستخدم  والغرب،  ق،  الرشّر بين  )إبستمولوجي(  ومعرفّيّ  )أنطولوجي(،  وجودي 

دراسات أكاديميّّة يقوم بها علماء غربيّّين للإسلام، والمسلمين من شتّىّ الجوانب: 

عقيدة، وشريعة، وثقافة، وحضارة، وتاريخ، ونظم، وثروات، وإمكانات، سواء أكانت 

هذه الشّّعوب تقطن شرق البحر الأبيض، أم الجانب الجنوبّيّ منه، وسواء أكانت لغة 

هذه الشّّعوب العربيّةّ، أم غير العربيّّة: »كالتركيّّة، والفارسيّّة، والأورديّةّ«، وغيرها من 
اللّغّّّات، لأهداف متنوّّعة، ومقاصد مختلفة«.]]]

)Orientalist( ثالثًًا: هوية المستشرق والمستشرقين

مََن هو المستشرق؟ وما هي هويّتّه وخصائصه؟ 

وفي الجواب عن هذه الأسئلة، قيل:

ق، ولغّّاته، وآدابه«]]].  1. إنّّ المستشرق: »عالم متمكّّن من المعارف الخاصّّة بالرشّر

ق، وآدابها ]]]«. وفي تعریف أكسفورد ورد أنّّ المستشرق هو »من تبحّّر في لغات الرشّر

ق، وتفهّّمه، ولن يتأتّىى له الوصول  2. هو »ذلك الباحث الّذّي يحاول دراسة الرشّر

ق«]]]. إلى نتائج سليمة في هذا المضمار ما لم يتقن لغّّات الرشّر

3. »إنّنّا نعني بالمستشرقين الكتّاّب الغربيّّين الّذّين يكتبون عن الفكر الإسلاميّّ، 

وعن الحضارة الإسلاميّّة«]]].

]]]- حمد، عبد الله خضر، القرآن الكريم وشبهات المستشرقين، ص17.

]]]- مراد، يحيى، أسماء المستشرقين، ص6. 

]]]- آربري، أ.ج، المستشرقون البريطانيُّوُن، ص8. 

]]]- انظر: كرد علّيّ، »أثر المستعربين من علماء المشرقيََّات في الحضارة العربيََّة«، ج10.

]]]- ابن نبي، مالك، »إنتاج المستشرقين وأثره في الفكر الإسلاميّّ الحديث«، ص130. 



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 20

4. فالمستشرق مطصلحًًا -بناء على هذه التّعّاريف- ينبغي أن تقتصر على مََن ليس 

شرقّيًّا، لأنّهّا تصف حال طلب لشيء غير متوفّرّ في البيئة الّتّي نشأ فيها الطّاّلب؛ وهو 

ق؛ كما تقدّّم. معنى الاستشراق؛ أي طلب علوم الرشّر

أورويّبةّ،  يحلم يّوهةّ يّبرغّة  مََن  لهويّةّ المستشرق؛ وهو  الغالب  التّحّديد  هذا هو 

ق، وبعض الباحثين، ونظرًاً لوجود دراسات  أو أيّكيرمّة؛ أي غربٌيٌّ يقوم بدراسة الرشّر

للإسلام من البلدان الّتّي لا تنتمي جغرافّيًّا للغرب، وإن كانت دراساتهم تحقّّق نَفَََس 

كلمة  الباحثين  بعض  فيطلق  واليابان،  والهند،  كالصّّين،  نفسُُه؛  الغربّيّ  الاستشراق 

مستشرق على لّّك دارس لاسلإلم نم غير املسلمين، وساء أاكن يًّبرغًا أم شرقيًّاً. ولذا 

عرّفّ بعضهم الاستشراق أنّهّ: »ااغتشل غير املسلمين ولعبم املسلمين، ضّّغب انّّلرظ 

لم ونوكيا  الجرغايّفّة، وانتماءاهت ادّّليّنيّة، واثّليّفاقّة، وايّركفلةّ، وول  نع وةهج الغتشلم 

يّبرغينّ«]]].

]]]- النملة، حمد بن إبراهيم الحمد، الاستشراق والدراسات الإسلاميّّة، ص24. 



21 الاستشراق... المصطلح والهويّّة

الأفكار الرّّئيسة:

علومه،  بطلب  ق،  الرشّر طلب  ومعناها  استفعال،  وزن  على  )استشراق(  كلمة   -

تينيّةّ تعني كلمة )Orient( يتعلّمّ،  وآدابه، ولغّّاته، وأديانه، وما شاكل ذلك. وفي الالّا

أو يبحث عن شيء ما، وبالفرنسيّّة تعني كلمة )Orienter( وجّّه، أو هدى، أو أرشد، 

اتّجّاه،  نحو  الحواس  توجيه  تعني   )orientate(و  ،)Orientation( وبالإنجليزية 

اهتمامات  أو الأدب نحو  الفكر،  أو  أو الاجتماع،  أو علاقة ما في مجال الأخلاق، 

شخيّصّة في المجال الفكريّّ، أو الرّّوحيّّ.

- المفهوم المقابل للاستشراق هو مفهوم الاستغراب. 

الفكر قائم على تمييز وجودي )أنطولوجي(، ومعرفي  - الاستشراق أسلوب من 

علماء  بها  يقوم  أكاديميّةّ  دراسات  ويستخدم  والغرب،  ق  الرشّر بين  )إبستمولوجي( 

غربيّّين للإسلام، والمسلمين من شتّىّ الجوانب عقيدة، وشريعة، وثقافة، وحضارة، 

البحر  الشّّعوب تقطن شرق  وتاريخ، ونظم، وثروات، وإمكانات، سواء أكانت هذه 

غير  أم  العربيّةّ  الشّّعوب  هذه  لغّّة  أكانت  وسواء  منه،  الجنوبّيّ  الجانب  أم  الأبيض 

متنوّّعة،  لأهداف  اللّغّّّات،  من  وغيرها  والأورديّةّ،  والفارسيّّة،  كالتركيّّة،  العربيّّة؛ 

ومقاصد مختلفة.

يقوم  غربٌيٌّ  أي  أيّكيرمّة؛  أو  أوروبّيّّّة،  يّبرغّة  يّوهةّ  يحمل  مََن  هو  المستشرق   -

لّّك دارس لاسلإلم نم  الباحثين كلمة مستشرق على  ق. ويُطُلق بعض  الرشّر بدراسة 

غير المسلمين وساء أاكن يًّبرغاً أم شرقيًًّا. 



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 22

أسئلة الدّّرس

	1 ما هي دلالة مفردة »الاستشراق« في اللّغة؟.

	2 ما هي تعريفات الباحثين للاستشراق؟ وما هو الصّحيح منها؟ ولماذا؟.

	3 مَن هو المستشرقِ؟ وما هي هويّته وخصائصه؟ .



الدّّرس الثّّاني

تاريخ حركة الاستشراق
أهداف الدّّرس:

 على المتعلّّم مع نهاية هذا الدّّرس أن:

	1 يتعرّف إلى نشأة حركة الاستشراق وتاريخها..

	2 يفرّق بين البدايات الرسمية والبدايات غير الرسمية للاستشراق..

	3 يطّلع على أبرز مراحل حركة الاستشراق..





 مدخل

ق ايّّملاسلإ،  لا كّّش أنّّ اترخي ادّّلرااست الاستشراقيّّة؛ خاصّّة كلت الّعتلمةق بالرشّر

واضحرهت قديماًً، غير أنّّ آراء العلماء، واثحابلين نيابتت أشبن تحديد ادبلاايت اتّلاّريخيّةّ 

كلتل ادّّلرااست، وتّتهج أثرك الآراء إلى تحديد ترفة زيّنمّة، وسيل إلى تحديد ةنس اهنيعب 

قيّةّ،  دبلاةي الاستشراق]]]. ولا يُرَعفَ ضّّلابطب مََن وه أوّّل غََرْْبيّ عُُنِِي دّّلابرااست الرشّر

ولا في أيّّ وتق اكن ذكل، ونّّكل اكَّؤلمَد أنّّ ضعب ارّلابهن قصدوا انلأـسلد في إبّاّن 

اهتمظع، ومجاهد، وقّّثتوفا في دماراهس، ورتجموا القرآن، وابتكل ايّبرعلّة إلى لغّّاتهم، 

واطّلبّّّ،  اةفسلفل،  وصّّاخبة في  اولعلم؛  مخفلت  املسلمين في  وذملتتوا على علماء 

وارّّليّضايّات]]]. 

: تنبيهات في تاريخ الاستشراق أوّّلًاا

قبل الدّّخول في عرض المراحل التّاّريخيّّة للاستشراق لا بدّّ من أن نلفت النّّظر 

إلى الأمور الآتية:

الاستشراق  مطصلح  ظهور  وبين  الاستشراق،  لحركة  التّأّريخ  بين  فرق  هناك   .1

نفسه الّذّي تأخّّر ظهوره عن الحركة الاستشراقيّّة بقرون عديدة.

نتيجةًً  جاء  الاستشراق،  بداية  تحديد  الباحثين في  آراء  تعدّّد  أسباب  أحد  إنّّ   .2

لاختلافهم في تعريف الاستشراق نفسه. فمن نظر إلى أنّّ الاستشراق يطلق على أيّّ 

دراسة من غير المسلمين للإسلام؛ قال:

أو  الجزيرة،  داخل  من  المشركين  واهتمام   محمّّد النّّبيّّ  بعثة  من  بدأ  إنّهّ   -

خارجها.

]]]- انظر: محمّّد، إسماعيل علّيّ، الاستشراق بين الحقيقة والتضليل، ص14.

]]]- انظر: السباعي، مطصفى، الاستشراق والمستشرقون ما لهم وما عليهم، ص18-17. 



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 26

- أو إنّهّ بدأ بعد الهجرة، واحتكاك النّّبيّّ بيهود المدينة، ونصارى نجران، والجزيرة، 

وبداية مراسلة النّّبيّّ للملوك، والقياصرة.

- أو إنّهّ أرجع الاستشراق إلى القرن الثّاّمن الميلادي، وحدّّده من بداية الرّهّبان، 

والملوك إرسال أبنائهم إلى الأندلس لدراسة اللّغّّّة العربيّّة، والإسلام.

هذه  أنّّ  يعني  لا  هذا  طبعًًا  أكاديميّّة،  دراسات  أنّهّ  الاستشراق  إلى  نظر  من  وأمّّا 

الدّّراسات لا توجد فيها أهداف أخرى كتشويه الصّّورة الإسلاميّّة، وتضعيف المصادر 

الإسلاميّّة؛ كالقرآن، والحديث وغير ذلك، ولكن المقصود بها أوّّل دراسات، وأبحاث 

صدرت من المستشرقين؛ فقد:

- حدّّد بداياته في القرن الثّاّني عشر الميلادي )1343م(، وذلك بظهور أوّّل ترجمة 

تينيّّة؛ أصل اللّغّّّات الأوروبيّّة. لمعاني للقرآن الكريم إلى الالّا

مجمّّع  قرار  بعد  الميلادي  عشر  الرّاّبع  القرن  في  1312م  عام  إلى  أرجعه  أو   -

فيّّنا الكنسي القاضي بتأسيس كراسـي الجامعات الأورُُوبّيّّّة لدراسة الإسلام، واللّغّة 

العربيّةّ.

- وأرجعه آخرون إلى أنّهّ بدأ في القرن السّّادس عشر الميلادي عام 1539م حيث 

أنشئت أوّّل كراسي للغّّة العربيّّة في الجامعات.

يستوعب  للاستشراق  التّاّريخيّّ  المسار  أنّّ  نجد  الأقوال،  هذه  في  دقّقّننا  وإذا 

غير  وبدايات  رسميّّة،  بدايات  إلى:  الأقوال  هذه  بتقسيم  وذلك  جميعًًا؛  الآراء  تلك 

الجهود  الرّسّميّّة ضمن  البداية غير  والثّاّلث يمثّلّان  والثّاّني،  الأوّّل،  فيكون  رسميّّة، 

يأتي  ما  وفي  الرّسّميّّة.​  للبداية  ممثّالًا  والسّّادس  والخامس،  الرّاّبع،  ويكون  الفرديّةّ. 

لبيان  الزّمّنيّّ  التّسّلسل  مراعاة  مع  التّاّريخيّّة للاستشراق  الآراء، والمراحل  أهمّّ  نذكر 

نشأة الاستشراق في هذا المجال.



27 تاريخ حركة الاستشراق

ثانيًًا: مراحل الحركة الاستشراقيّّة

عشرة  يقارب  ما  إلى  بعضهم  أوصلها  قد  الاستشراق،  لحركة  عدّّة  مراحل  هناك 

في  هؤلاء  بها  قام  الّتّي  الجهود  ومعرفة  المراحل،  هذه  الاطّلّاع على  ويعدّّ  مراحل، 

كلّّ مرحلة مسألة مهمّّة جدًًّا، لا من باب التّاّريخ فحسب، بل لأنّّ هذه المراحل أشبه 

الكاملة  الصّّورة  عندنا  تتّضّح  كامل  بشكل  دراستها  خلال  ومن  متكاملة،  بحلقات 

لحركة الاستشراق. 

يسمّّى  أن  يمكن  ما  نشوء  تحدّّد  الّتّي  هي  كلّهّا  المراحل  هذه  أنّّ  الواضح  ومن 

ق«؛ فأي تعرّفّ على هذا  حركة استشراق تجمعها فكرة واحدة، وهي »التّعّرّفّ إلى الرشّر

ق نطلق عليه اسم استشراق؛ سواء كان التّعّرّفّ عليه تجاريًاً أم عسكريًاً، أم ثقافّيًّا،  الرشّر

أم دينيًًا، أم غير ذلك، وسواء كان ذلك قبل ظهور الإسلام أم بعده. 

وكذلك من الواضح -أيضًًا- أنّّ بعض هذه المراحل حتّىّ ولو أطلق عليها بعض 

الباحثين مطصلح الاستشراق فليست مقصودة في هذه الدّّراسة. ولتتضّّح هذه المسألة 

نذكر هذه المراحل وفق الآتي:

القرن  وحتّّى  الميلاد  قبل  السّّادس  القرن  منذ  العام  الاستشراق   .1

السّّادس بعد الميلاد

ذرك بعض الباحثين أنّّ الاستشراق دبأ في ابرغل ذنم ارقلن اسّّلادس لبق الايلمد، 

وذكل في دهع الكنعانينيّن ثيح أاقم ايّنانويلّون، واريلإايّنّون اقلاعت تجارية في ما 

مهنيب، مّّث أذخوا سّّوتيوعن في هذه ااقلاعلت لمشتل اوملأر اثّليّفاقّة أيضًًا]]].

هيرودوتس  الشّّهير  اليوناني  المؤرّّخ  هو  المرحلة  تلك  في  مستشرق  أوّّل  وكان 

الّذّي قام بتسجيل مشاهداته، وملاحظاته حول الرّّيّّ، وبلاد ما بين النّّهرين، والرّاّفدين 

القاطنين  السّّكّّان  معرفة  وكذلك  العربيّّة،  الجزيرة  وشبه  والشّّام،  ومصر،  »العراق«، 

]]]- انظر: الحاجّّ، ساسي سالم، نقد الخطاب الاستشراقيّّ، ج1، ص28. 



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 28

فيها، وعاداتهم، وتجاراتهم، والبضائع الّتّي يتاجرون بها في تاريخه المعروف.

الاسكندر  هاجم  حيث  الميلاد  قبل  الرّاّبع  القرن  إلى  فيعود  الثّاّني  الارتباط  أمّّا 

قيّّة كافّةّ، واحتلّّ  المقدونّيّ الملك الإغريقيّّ الشّّاب الأراضّيّ الإيرانيّّة، والأقطار الرشّر

المناطق الآسيويّةّ كافّةّ]]].

وهذه النّّظريّةّ كما هو واضح ترى أنّّ الاستشراق كان قبل نشوء الإسلام، وظهوره، 

بل بدء هذه الحركة كان قبل الدّّيانة المسيحيّّة أيضًًا. 

2. بداية ظهور الإسلام

ذبه بعض الباحثين إلى ااقتعلاد نّّأب مجرد وهظر انيدل ايملاسلإ ودوعة خاتم 

اايبنلأء ايتل تخسن ام اهقبس نم الأداين، أاثر ااصنلرى واوهيلد في ابرغل وفّّحمهز 

إلى ارّعتلفّ على الاسلإم ونقده والخلفيّّة ايّركفلةّ]]]. فقد شكّّلت الكتب التي بعث 

بها النبيّّ الأكرم إلى ملوك البلدان الغربيّّة والشرقيّّة وزعمائها حافزًاً آخر للتعرّفّ على 

الإسلام، فكان هناك من رحّّب بهذه الكتب وتعامل معها بإيجابيّةّ وحصل على بعض 

المعارف الإسلاميّّة التي رآها صحيحة، وكان هناك من عمد إلى دراسة الإسلام بدوافع 

عدائيّّة، فاحتدمت إثر ذلك بعض المعارك والصراعات.

3. القرن الثامن للميلاد

اسمه  نصراني  عالم  ظهور  الثاني«  الهجري  »القرن  للميلاد  الثامن  القرن  شهد 

أوّّل مسيحيّّ  الدمشقي، عاش في كنف الأمويّّين وخدم في بلاطهم، فكان  يوحنّّا 

يعمد رسميًًا إلى دراسة الإسلام ونقده، وألّفّ كتبًاً في الرّدّّّ عليه، ومنها: »محاورة 

أنّّ  يوحنّّا  واعتبر  المسلمين«]]].  جدل  في  النّّصارى  و»إرشادات  مسلم«،  مع 

]]]- انظر: سعيد، إدوارد، الاستشراق المفاهيم الغربيََّة للشرق، ص112. 

]]]- انظر: زقزوق، محمود حمدي، الاستشراق والخلفيّّة ايَّركفلةَ للصراع الحضاريّّ، ص20. 

]]]- انظر: م.ن، ص19.



29 تاريخ حركة الاستشراق

الدّّيانة الصّّحيحة فما هو إالّا هرطقة مسيحيّّة. الإسلام منشقّّ عن 

202هـ/  عام  »المتوفّىى  البيزنطيّّ  ثيوفانس  وهو  الثاني  التبشيريّّ  المستشرق  أمّّا 

أخذ  بل  نبّيًّا،  يكن  لم  الإسلام  نبيّّ  أنّّ  محمّّد«:  »حياة  كتابه  في  ذكر  فقد  817م«. 

تعاليم الإسلام من علماء النّّصارى، واليهود في الشّّام، وكان أتباعه يرون فيه المسيح 

الموعود، وبعبارة أخرى أنّّ النّّبيّّ لم يكن نبّيًّا مرسالًا بل كان مبتدعًًا]]]. 

4. نم ارقلن اثّّلنما إلى العاشر

ذهب بعض الباحثين إلى أنّّ حتف اسلدنلأ، وااحوتفلت ايّملاسلإّة في أورواب في 

ابرغل، وانّّلاصرى؛  أاثرت زفع  لايمللد  العاشر  اثّلنما إلى  ارقلن  ادّّلمة ادّّتملمة نم 

ذها  نم  يخرجهم  أسلوب  وثعللر على  والاسلإم،  ق،  الرشّر دراةس  لبقأف لاؤهء على 

األمزق. نم انه دقف ذبه بعضهم إلى اوقلل إنّّ رمع الاستشراق دّّتيم فللأ ةنس]]].

مختلف شعوب  من  ترحيبًًا  لقيت  الأولى  الخمسة  القرون  الإسلام في  دعوة  إنّّ 

 ، ق، والغرب، وشبه الجزيرة العربيّةّ. وإنّّ تغلغل الإسلام داخل العمق الأورويبّي الرشّر

والأندلس، والثّغّور الفرنسيّّة قد أثار فزع الكنيسة، والمنظومة البابويّةّ الّتّي كانت حتّىّ 

ذلك الحين هي الحاكم المطلق في أوروبّاّ. وعلى هذا الأساس فقد عمد القساوسة، 

والبابوات من أمثال الرّاّهب الفرنسّيّ جربرت في القرن العاشر، وبطرس المبجّّل في 

القرن الحادي عشر للميلاد، وغيرهما، إلى مباشرة العمل، وخوض المعترك بأنفسهم. 

القرآن  وترجمة  العربيّّة،  اللّغّة  وتعلم  ق،  والرشّر الإسلام،  معرفة  حقل  في  فخاضوا 

الكريم، وتدوين الإشكالات، والنّّقد عليه]]].

الشّّديد  العلميّّ  ضعفها  بسبب  الاتّجّاه  هذا  في  البابويّةّ  المؤسّّسة  إخفاق  لكنّّ 

]]]- انظر: فاروق، عمر فوزي، الاستشراق والتاريخ الإسلاميّّ )القرون الإسلاميّّة الأولى(، ص52. 

]]]- انظر: الدسوقي، محمّّد، الفكر الاستشراقيّّ تاريخه وتقويمه، ص17، 20، و28؛ وانظر: عتر، حسن ضياء الدين، 

وحي الله حقائقه وخصائصه في الكتاب والسنََّة نقض مزاعم المستشرقين، ص20.

]]]- انظر: فوك، يوهان، تاريخ حركة الاستشراق، ص15-20؛ نقد الخطاب الاستشراقيّّ، م.س، ج1، ص44. 



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 30

هذه  عرفت  وقد  العسكريّةّ.  والمواجهة  العنف،  سبيل  اختيار  إلى  بالكنسيّّين  أدّّى 

المواجهات الّتّي امتدّّت قرابة القرنين من الزّمّن بـ»الحروب الصّّليبيّّة«، وكان يُرُاد من 

تلك المواجهات صدّّ زحف الثّقّافة الإسلاميّةّ إلى عمق الغرب من خلال إسقاط قلاع 

الحضارة الإسلاميّّة في الأندلس.

5. ارقلن الثّّاني عشر

ذبه بعض الباحثين أاثمل: »رودي ابرتي«، و»اتسوجف دواج«، إلى اوقلل: إنّّ 

ابرغل دق دهش في ارقلن الثّاّني عشر لايمللد ازداهر الحضارة ايّملاسلإّة في اسلدنلأ، 

ابتكل  ترجمة  إلى  دمعف  ايّملاسلإّة،  امّّلأة  إلى  وارّّلويّنامّة  ايّنانويلّة،  اولعلم  وااقتنل 

الهائلة،  ايّملعلةّ  وة  ارثّرل هذه  نم  اافتسلادة  مّّتت  لكي  قيّّة،  والرشّر وايّملاسلإّة،  ايّبرعلّة، 

َونم انه ونعن »اتسوجف دواج« هباتك الّذّي هعبط اعم ١٩٦٠م: »اترخي المسشرقين 

في أورواب ذنم ارقلن الثّاّني عشر إلى ارقلن اتّلعسا عشر« ]]].

ارقلن  في  كانت  ا  إمنّم ارفلدي  الاستشراق  دباةي  نّّأب  ااقتعلاد  إلى  آخرون  وذبه 

بـ)رطبس  الملقّّب  بيليس(  فينيرا  )بيتروس  وهجبد  دبأ  إذ  لايمللد،  عشر  الحادي 

الجبلم( )1092-1156م(، اكفن انهك دعب ذكل أرفاد لئلاق في لّّك رقن زياوولن 

ذها انّّلاشط، ودق ذرك أسماء لاؤهء في دّّقمةم هباتك. أمّّا دباةي الاستشراق الجماعيّّ 

تناكف في ارقلن اسّّلادس عشر لايمللد]]].

6. ارقلنان الثّّالث عشر وارّّلابع عشر: نقل العلوم والحضارة الإسلاميّّة 

إلى الغرب

الغربيّّة،  والدّّول  الكنسيّّة،  والمؤسّّسات  البابوات،  وبخاصّّة  ـ  الغربيّوّن  عقد 

العلوم، والحضارة الإسلاميّّة،  استيعاب  العزم على  الحين  منذ ذلك  ـ  ومستشرقوها 

والتّقّدّّم العلميّّ، تمهيدًًا إلى إعداد المقدّّمات العلميّّة لنهضة ثقافيّّة، وحضارة جديدة:

]]]- انظر: تاريخ حركة الاستشراق، م.س، ص20.

]]]- انظر: حمدان، عبد الحميد صالح، طبقات المستشرقين، ص3.



31 تاريخ حركة الاستشراق

 Raymon( أ. نقل العلوم والحضارة الإسلاميّّة إلى الغرب: كان ريموندوس لولوس

Lull( مؤسّّسًًا لأوّّل مركز لتعليم المستشرقين اللّغّة العربيّّة، والعلوم الإسلاميّّة.

فيينا يقضي على  قانون في مؤتمر  إقرار  نهاية عمره إلى  لولوس في  البابا  وعمد 

الجامعات الغربيّّة الخمس، وهي: »باريس، وأكسفورد، وبولوينا، وسلمنكا، وجامعة 

اللّغّّّات  الطّلّاب  تعليم  بمهمّّة  فيها  الأساتذة  يضطلع  بأن  للبابا«  المركزيّةّ  الإدارة 

قيّّة؛ من قبيل: العربيّّة، والعبريّةّ، واليونانيّّة، والكلدانيّّة، وما إلى ذلك]]]. الرشّر

بعد أن تمكّّنت جيوش الغرب من احتلال  ب. سرقة المكتبات والمخطوطات: 

العلوم  حضارة  مركز  على  واستولت  الصّّليبيّّة،  حروبها  في  الإسلاميّةّ  الأندلس  بلاد 

المؤرّخّين  بعض  قال  الّتّي  العظمى  الأندلس  مكتبة  دخلت  وثقافتها،  الإسلاميّّة، 

العلماء،  الصّّليبيّوّن  الزّعّماء  أرسل  وقد  كتاب.  آلاف  أربعة  تحتوي على  كانت  إنّهّا 

والمحقّّقين الغربيّّين إلى هذه المكتبة ليصادروا ما يرونه مفيدًًا لبناء الحضارة الغربيّةّ 

الجديدة، والنّّهضة العلميّّة الحديثة في الغرب، وأمّّا الّذّي لم يفهموه منها فقد عمدوا 

إلى إحراقه.

وهناك من قال: إنّّ ابرغل أذخ كّّفير ذنم ارقلن ارّلاّعب عشر لايمللد، وبعد الحروب 

ق  الرشّر ةفاقث  إلى  اتّلرّعفّ  إلى  والّلوجء  الحرب،  ركفة  نعيلّي  التّخّ اصّّليّبيلّة، بضرورة 

ايطعمت  نم  انطلاقاًً  ق  الرشّر عم  تّلللماع  وايّعقّة  أثرك  أبيلاس  على  اوثعلر  ألج  نم 

قيّّة، واهجئاتن]]]. ادّّلرااست الرشّر

7. ارقلن اسّّلادس عشر

ذهب المستشرق »آربري« )Arberry( إلى أنّّ المدلول الأصلي لكلمة -مستشرق- 

أو دباةي ملع الاستشراق دق رهظت في أورواب منذ ارقلن اسّّلادس عشر لايمللد؛ لأنّّ 

أوّّل استعمال لكلمة »مستشرق« في اللّغّّّات الأوروبيّّة يعود إلى عام 1638م عندما 

]]]- انظر: تاريخ حركة الاستشراق، م.س، ص31.

]]]- انظر: الاستشراق والخلفيََّة الفكريَّةَ للصراع الحضاريّّ، م.س، ص19. 



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 32

قيّّة، أو اليونانيّّة. أطلق على أحد أعضاء الكنيسة الرشّر

 Samuel( صمويل كلارك )Wood Anthon( في سنة 1691م وصف انتوني وود

قيّّة]]]. Clarke( بأنّهّ )استشراقي نابه( يعني ذلك أنّهّ يعرف بعض اللّغّات الرشّر

8. القرن الثّّامن عشر والسّّابع عشر

القرن  ا رهظ لكشب ريّّمس في  أنّّ ملع الاستشراق إمنّم الباحثين إلى  ذهب بعض 

امجاعلم  لخدي في  لم   )Orientalism( لايمللد؛ وذكل نّّلأ حلطصم  الثّاّمن عشر 

ايّوغللةّ ايّبرغلّة إلاّّ في انّّلفص الثّاّني نم ارقلن اثّلنما عشر. 

إنجلترا 1779م  أوّّالًا في  أنّّ مطصلح المستشرق ظهر  ويعتبر مكسيم رودنسون 

»الاستشراق«  كلمة  تدخل  لم  حين  في  1799م]]].  عام  فرنسا  في  ثمّّ  1780م،  أو 

)Dictionnaire de l’Académie Française( إالّا عام  الفرنسيّةّ  معجم الأكاديميّّة 

1838م، وإن كان هذا المطصلح قد انتقل إلى اللّغّة الفرنسيّّة عام 1799م ]]]. لقد 

استعمل مطصلح )Orientalist( المستشرق للمرّةّ الأولى في مستهلّّ عام 1766م، 

حيث ورد في موسوعة لاتينيّةّ للتّعّريف بالأب بولينوس. 

]]]- انظر: آربري، أ.ج، المستشرقون البريطانيُّوُن، ص8. 

]]]- انظر: شاخت، جوزيف؛ بوزورث، كليفورد، الصورة الغربيََّة والدراسات الغربيَّةَ الإسلاميّّة في تراث الإسلام، ج1، 

ص86-78. 

]]]- انظر: الاستشراق والخلفيََّة الفكريَّةَ للصراع الحضاريّّ، م.س، ص20.



33 تاريخ حركة الاستشراق

الأفكار الرّّئيسة:

هناك فرق بين التّأّريخ لحركة الاستشراق، وبين ظهور مطصلح الاستشراق نفسه 

الّذّي تأخّّر ظهوره عن الحركة الاستشراقيّّة بقرون عديدة.

نتيجةًً  جاء  الاستشراق،  بداية  تحديد  في  الباحثين  آراء  تعدّّد  أسباب  أحد  إنّّ 

لاختلافهم في تعريف الاستشراق نفسه. 

يمكن تحديد بدايات رسميّّة، وبدايات غير رسميّّة للاستشراق.

مرّتّ حركة الاستشراق بمراحل عدّّة، أوصلها بعض الباحثين إلى ما يقارب عشرة 

مراحل. ومن الواضح أنّّ هذه المراحل كلّهّا هي الّتّي تحدّّد نشوء ما يمكن أن يسمّّى 

ق«. حركة استشراق تجمعها فكرة واحدة، وهي »التّعّرّفّ إلى الرشّر

في  دبأت  أنّهّا  يرى  من  بين  الاستشراق،  حركة  بداية  في  الباحثين  آراء  اختلفت 

أنّهّا  يرى  ومن  الكنعانيين،  دهع  وذكل في  الايلمد،  لبق  اسّّلادس  ارقلن  ذنم  ابرغل 

المسيحيّةّ  الدّّيانة  قبل  كان  الحركة  هذه  بدء  بل  الإسلام، وظهوره،  نشوء  قبل  كانت 

أيضًًا، ومن يرى أنّهّا بدأت مع ظهور الإسلام، ومن يرى أنّهّا كانت بعد فتح الأندلس، 

ومن يرى أنّهّا كانت بعد الحروب الصّّليبيّّة. 

أوّّل  بلاطهم،  في  وخدم  الأمويّيّن،  كنف  في  عاش  الّذّي  الدّّمشقي،  يوحنا  كان 

مسيحيّّ يعمد رسميًًا إلى دراسة الإسلام، ونقده، وألّفّ كتبًًا في الرّدّّّ عليه.

الحادي  ارقلن  في  كانت  ا  إمنّم ارفلدي  الاستشراق  دباةي  أنّّ  الباحثين  بعض  يرى 

عشر لايمللد، مع رطبس الجبلم )1092-1156م(، وأمّّا دباةي الاستشراق الجماعي 

تناكف في ارقلن اسّّلادس عشر لايمللد.

ذهب البعض إلى أنّّ المدلول الأصلي لكلمة -مستشرق- أو دباةي ملع الاستشراق 

دق رهظت في أورواب منذ ارقلن اسّّلادس عشر لايمللد، في حين ذهب آخرون إلى أنّّ 

ا رهظ لكشب ريّّمس في القرن الثّاّمن عشر لايمللد.  ملع الاستشراق إمنّم



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 34

أسئلة الدّّرس

	1 بيّّن اختلاف الباحثين في نشأة الاستشراق؛ تبعًا لاختلافهم في تعريفه..

	2 ما هي الآراء المطروحة في بداية حركة الاستشراق ومراحله؟.

	3 ما المراد بالاستشراق الفرديّ والاستشراق الجماعيّ؟ وما هو الفرق بينهما؟ .

	4 ومتى بدأ كلّ منهما؟ .



الدّّرس الثّّالث

 الاستشراق الجديد

أهداف الدرس: 

على المتعلّّم مع نهاية هذا الدّّرس أن:

	1 يتعرّف إلى إرهاصات انتهاء حركة الاستشراق القديم وبداية الاستشراق الجديد. .

	2 يشرح دوافع المستشرقين لاستبدال مصطلح الاستشراق..

	3 يتعرّف إلى خصائص الاستشراق الجديد..





37 الاستشراق الجديد

الدّّراسات الاستشراقيّةّ وصف الاستشراق بالقديم أو  الباحثون في مجال  تداول 

الجديد. فما الفرق بينهما؟ وما هو الحدّّ الزّمّنيّّ الفاصل بينهما؟

: إرهاصات انتهاء الاستشراق القديم أوّّلًاا

عام 1973م  للاستشراق  باريس  مؤتمر  رسمّيًّا، في  الاستشراق،  انتهى مطصلح 

كانت  الّتّي  العالميّةّ  لمؤتمراتهم  المستشرقين  عقد  بداية  على  قرن  مرور  بمناسبة 

الرّّغبة  مدى  على  المؤتمر  في  المشاركون  صوّّت  وحين  سنوات.   )5-3( كل  تعقد 

في استمرار استخدام مطصلح )استشراق ومستشرق(، كانت نتيجة التّصّويت لصالح 

العالمي  )المؤتمر  بعنوان  ولكن  وتيرته،  بنفس  المؤتمر  استمرار  مع  التّسّمية  إلغاء 

للدّّراسات الإنسانيّّة عن آسيا وشمال أفريقيا(، ثمّّ استبدل بعد مؤتمرين إلى )المؤتمر 

العالميّّ للدّّراسات الآسيويّةّ والشّّمال أفريقيّّة(]]].

الّتّي  باريس  ستكون  الزّمّن،  من  قرن  خلال  مؤتمرًاً  وعشرين  تسعة  تنظيم  وبعد 

احتضنت ميلاد هذه المؤتمرات قبرًاً لمؤتمرات هذا الاتّحّاد الدّّولّيّ، فخلال مؤتمر 

الموافق  ١٩٧٣م(  يوليو   ١٤( بتاريخ  العاصمة  هذه  في  افتتح  الّذّي  المستشرقين 

 )Lewis Bernard( دعا عدد من كبار المشاركين من أمثال برنارد لويس )١٣٩٣هـ(

وبشم )Basham( وكلود كاهن )Cahen Claud( إلى حلّّ مؤتمر المستشرقين على 

أن يُسُتبدل بمؤتمرات خاصّّة، أُطُلق على المتعلّقّ منها بالدّّراسات الإسلاميّّة »مؤتمر 

ق الأدنى وشمال إفريقيا«]]]. العلوم الإنسانيّّة للرشّر

واحدًًا  مؤتمرًاً  للمستشرقين  يعد  لم  الهجري  عشر  الخامس  القرن  مستهل  ومع 

اختلف  الإنسانيّّة«،  العلوم  »مؤتمر  ابتدعوه  الّذّي  الوليد  الإطار  حتّىّ  بل  يجمعهم، 

]]]- انظر: بِرِّي، باقر، إضاءات على كتاب الاستشراق لإدوار سعيد، ص17.  

]]]- انظر: بدوي، عبد الرحمن، سيرة حياتي، ص255-256. وقد كان المؤِلِّف من أبرز العرب الذين دعوا إلى هذا 

المؤتمر الأخير.



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 38

اسم  على  والغموض-  الالتباس  رفع  -لأجل  يتوافقوا  أن  قبل  تسميته  في  أنصاره 

»المؤتمر الدّّولّيّ للدّّراسات الآسيويّةّ والشّّمال إفريقيّّة«، لكنّّ هذا المؤتمر الّذّي ما 

زال يُعُقد حتّىّ الآن لم تعد له أبدًًا تلك الأهمّّيّّة السّّابقة]]].

أمّّا المستشرقون السّّاخطون على إلغاء مؤتمرهم الدّّولّيّ، فأكثرهم من ألمانيا، وقد 

اتّجّهوا إلى تنظيم مؤتمرات خاصّّة بهم، وانضمّّ إليهم خلال العقود الثّلّاثة الأخيرة 

عدد من نظرائهم ولا سيّمّا من فرنسا، وظلّوّا حتّىّ الآن محافظين على الاهتمامات 

القديمة نفسها الّتّي تتمحور حول أغراض أربعة؛ هي:

- جمع المخطوطات العربيّّة والنّّصوص القديمة، ونشرها، وفهرستها

- التّدّريس الجامعيّّ

- إنشاء المعاهد، والمراكز العلميّةّ 

- تنظيم ملتقيات أكاديميّّة

ثانيًًا: دوافع انتهاء الاستشراق القديم

التّاّريخ  في  الاستشراق  حركة  على  الغالبة  والاستعمار  التّنّصير،  دوافع  بسبب 

المستشرقين  عمل  أعاقت  سلبيّّة  حمولة  المطصلح  هذا  اكتسب  فقد  المعاصر، 

ق والإسلام؛ على اختلاف دوافعهم في الدّّراسة؛ ما حدا  المعاصرين في دراستهم للرشّر

بهم -كما تقدّّم- إلى إلغائه في مؤتمر دولي عقدته الجمعيّةّ الدّّوليّّة للمستشرقين عام 

1973م؛ والّتّي أصبحت تسمّّى في ما بعد بـ»الجمعيّّة الدّّوليّّة للدّّراسات الإنسانيّةّ 

الآسيويّةّ  للدّّراسات  الدّّوليّّة  »الجمعيّّة  إلى  التّسّمية  عدّّلت  ثمّّ  وأفريقيا«،  آسيا  حول 

والشّّمال-أفريقيّّة«، كما ألغت الجامعات، والمراكز البحيّثّة الغربيّّة اسم »الاستشراق« 

من أقسامها العلميّّة، والبحيّثّة، وأطلقت عليها تسميات أخرى؛ من قبيل: »دراسات 

القرن  من  الأوََّل  الربع  خلال  المستشرقين  عند  القرآنيََّة  »الدراسات  إسماعيل،  بن  الرزَّاَق  عبد  هرماس،  انظر:   -[[[

الخامس عشر الهجريّّ«، ص102.



39 الاستشراق الجديد

ق الأدنى«، و»الدّّراسات الآسيويّةّ«، و»الدّّراسات  ق الأوسط«، و»دراسات الرشّر الرشّر

ق الأوسط«. ولكنّّ ذلك لم يُفُلِِح في تغيير  الشّّمال-إفريقيّّة«، و»معاهد دراسات الرشّر

الصّّورة النّّميّطةّ الّتّي حفرها الغرب -بممارساته- في أذهان العرب والمسلمين؛ عن 

من  الرّّغم  ق، والإسلام، على  الرشّر بحثه عن  وراء  الكامنة  السّّلبيّّة  ودوافعه  مساعيه، 

ومنهم:  المطصلحيّّ؛  الإلغاء  لهذا  المعاصرين  المستشرقين  أبرز  بعض  تأكيدات 

)1916-2018م(؛   )Bernard Lewis( لويس  برنارد  الأصل  البريطانّيّ  المستشرق 

بقوله في أحد تعليقاته على نتائج المؤتمر الدّّولي للمستشرقين الّذّي عُُقِِدََ في باريس 

عام 1973م: »لقد ألقينا مطصلح »الاستشراق« في مزابل التّاّريخ«]]]، ولكن سرعان 

الإلغاء  هذا  بُعُيد  والباحثين،  المفكّّرين،  بين  بكثرة  المطصلح  هذا  تداول  عاد  ما 

قِِبََل الغرب، ولاسيّمّا بعد أنْْ أصدر المفِكِّر الفلسطينيّّ إدوارد سعيد  الشّّكلّيّ له من 

كتابه المشهور بعنوان: »الاستشراق« عام 1976م، الّذّي تُرُجِِمََ إلى لغات أوروبيّةّ، 

دًًِدِّا فيه الاستشراق بأنّهّ مطصلح أكاديميّّ صرف، وأنّّ المستشرق هو  وشرقيّّة عدّّة، مح

ق، أو يبحث فيه، وكلّّ ما يعمله هذا المستشرق  مََنْْ يدرس، أو يكتب عن الرشّر كلّّ 

اتّجّاه  أوروبا  بأنّهّ تحيّّز مستمرّّ، وماكر من دول مركز  إيّاّه  يسمّّى استشراقًاً، وواصفًًا 

ق، وإعادة صياغته،  الشّّعوب العربيّّة الإسلاميّةّ، وبأنّهّ أسلوب غربّيّ للهيمنة على الرشّر

المفكّّرين،  بين  كبيرة  إعلاميّّة  ما أحدث ضجّّة  عليه]]]؛  السّّلطة  وتشكيله، وممارسة 

المستشرقين  أبرز  وبين  بينه،  فعل سجاليّّة  وردّّات  والعرب،  الغربيّّين،  والأكاديميّّين 

الغربيّّين آنذاك؛ وعلى رأسهم: برنارد لويس. 

»الاستشراق«  والبحيّثّة لمطصلح  الفكريّةّ،  الصّّلاحيّّة  بانتهاء  التّسّليم جدالًا  ومع 

القديم؟  بالاستشراق  الدّّوافعيّّة والمصدريّةّ  انقطعت صلاته  فهل  الغربّيّ،  الفكر  في 

الجدد  المستشرقين  مقولات  معظم  أنََّ  نجد  إنَّنَا  إذ  تمامًًا؛  العكس  يؤِكِّد  الواقع 

دي  سيلفستر  أمثال:  ولاسيّّما  السّّابقين،  المستشرقين  لمقولات  اجترارًًا  إالَّا  ليست 

 )Ernest Renan( رينان  أرنست  1838م(،  )ت:   )Silvester de Sacy( ساسي 

[1]- Lewis, “The Question of Orientalism”, P.49- 56.

]]]- انظر: سعيد، إدوارد، الاستشراق، المقدّّمة، ص51-44. 



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 40

1921م(،  )ت:   )Ignaz Goldziher( جولدتسيهر  وإجنتس  1892م(،  )ت: 

 Carl( بروكلمان  وكارل  1930م(،  )ت:   )Theodor Noldke( نولدكه  وتيودور 

Brockelmann( )ت: 1956م(، وآرثر جفري )Arthur Jeffery( )ت: 1959م(، 

 Regis( وريجيس بلاشير ،)ت: 1962م( )Louis Massingon( ولويس ماسينيون

Blachere( )ت: 1973م(، وغيرهم! وما زالت كُُتُبُ أولئك المستشرقين إلى الآن 

تُعُاد طباعتها، ويُبُنى عليها البحث الغربّيّ المعاصر، والحديث عن الإسلام، والعرب، 

والمسلمين! بل أكثر من ذلك؛ فإنّنّا نجد هذا المطصلح )الاستشراق( ما زال متداوالًا 

بشكله المطصلحيّّ -فضالًا عن حمولته الفكريّةّ، والأيديولوجيّّة- في أكثر الفعاليّّات، 

الشّّكلّيّ للمطصلح  الغربيّّة، حتّىّ بعد الإلغاء  العلميّّة، والبحيّثّة، والثّقّافيّّة  والمواقع 

هذا؛  يومنا  وإلى  عام 1973م]]]،  المنعقد  للمستشرقين  الدّّوليّّة  الجمعيّّة  في مؤتمر 

ويكفي أنْْ تضع كلمة )Orientalism( في محرّكّات البحث المشهورة على الشّّبكة 

الإلكترونيّّة؛ ليأخذك البحث إلى عشرات الآلاف من المواقع، والمقالات، والكتب، 

والدّّراسات، والفعّّاليّّات، والأنشطة الّتّي ورد في عنوانها مطصلح »الاستشراق«!]]].

ثالثًًا: بداية الاستشراق الجديد

مكانه  ومن  1973م،  عام  القديم  الاستشراق  نهاية  من  الجديد  الاستشراق  بدأ 

جذره  إلى  بالإضافة  جديدة  جذورًًا  له  يجد  أن  من  بدّّ  لا  وكان  أميركا،  في  الجديد 

المناطق،  )دراسات  وهي:  مغطاة،  مشارب  أربعة  في  فوجدها  القديم،  الاستشراقيّّ 

مستودعات الأفكار، ما بعد الاستشراق، استشراق ما بعد الحداثة(، ولم يكن الغرض 

من نشوء هذه البداية واضحًًا.

وسقوط  الاشتراكيّّ،  العالم  وتفكّّك  العشرين،  القرن  من  التّسّعينيات  بداية  ومع 

للاستشراق  أميركيًاً،  الحاجة،  ظهرت  الثّاّلث،  العالم  وتدّّصع  السّّوفيتي،  الاتّحّاد 

أميركيّّ  منطلق  من  العالم  ترتيب  لإعادة  وأيديولوجّيًّا  ثقافّيًّا،  ظهيرًاً  ليشكل  الجديد 

]]]- انظر: الاستشراق، المقدّّمة، م.س، ص45-44.

]]]- لمزيد من التفصيل، انظر: مطبقاني، مازن بن صلاح، »الدراسات العربيّّة والإسلاميّّة )الاستشراق( في الانترنت«، 

https://www.saaid.net/Doat/mazin/2.htm  :على الرابط التالي



41 الاستشراق الجديد

المستشرق  وهم:  أميركا  من  الجدد  المستشرقين  أوّّل  ظهر  ولذلك  تحديدًًا؛  جديد 

البريطانّيّ-الأميركيّّ برنارد لويس، وفوكوياما، والباحث الأميركي في العلوم السّّياسيّةّ 

صمويل هنتنغتون )صاحب نظرية صدام الحضارات(]]].

وإذا راجعنا صورة الإسلام في الدّّراسات الحديثة، وهي ما يُطُلق عليه الاستشراق 

لبناء عدو  استراتيجيّّ  كتاباتهم هي جزء من مسعى  الإسلام في  فإنّّ صورة  الجديد 

الرّّؤى  من  نتجت  نميّطّة  صورة  الباحثين-]]]  بعض  -بحسب  وهي  للغرب.  جديد 

المستبدّّ  العنيف،  العقلاني،  المتخلّفّ، غير  ق  الرشّر نفسها عن  القديمة  الاستشراقيّّة 

الدّّيمقراطي،   ، المتحرضّر العقلانّيّ،  الغرب  من  منزلةًً  الأدنى  الطّغّيان،  يَعَُُمّّه  الّذّي 

المتمسك بحقوق الإنسان.

ويمكن القول: إنّّ »الاستشراق الجديد« يتقاطع مع »الاستشراق القديم« بتركيزه 

إلى  يسعى  أن  دون  من  والمسلمين،  الإسلام  حول  أيديولوجيّّة  توّّصرات  بناء  على 

الجديد  الفرع  هذا  يفعله  ما  جوهر  أنّّ  ذلك  حقيقيّّة؛  وتطبيقيّّة  نظريّةّ،  معرفة  تقديم 

لـ»الامبريالية  الاستراتيجيّّة  الاهتمامات  دراسات  ثنايا  في  المتحوّّل  الاستشراق  من 

تخدم  إعادة تمثيل الإسلام، والمسلمين بصورة  المتوحّّشة«، هو  العولميّّة  الأميركيّّة 

الغايات الإمبراطوريّةّ للقوّّة الأميركيّّة الّتّي تسعى إلى الإبقاء على سيطرتها بوصفها 

قبًطًا عالميًًّا وحيدًًا وأوحد. وهذا ما يمكن أن يفسّرر دور كلّّ من برنارد لويس، وصمويل 

هنتنغتون في صناعة السّّياسة الأميركيّّة خلال ربع القرن الأخير.

 François( فرانسوا ديروش  الفرنسي  الجدُُد: المستشرق  أبرز المستشرقين  ومن 

Déroche(، ومواطنه كلود جيليو )Claude Gilliot(، والمستشرقة الألمانيّّة أنجليكا 

 Marianna( والمستشرقة البريطانيّّة ماريانا كلار ،)Angelika Neuwirth( نويفرت

 ،)Jane Dammen McAuliffe( والمستشرقة الأميركيّّة جين دمن مك أوليف ،)Klar

وغيرهم.

]]]- انظر: الماجدي، خزعل، »مخالب الاستشراق الجديد.. ورؤوسه الثلاث«.

]]]- لمزيد من الاطلاع على الاستشراق الجديد، انظر: صالح، فخري، كراهيََّة الإسلام كيف يِوِّصر الاستشراق الجديد 

العرب والمسلمين.



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 42

الأفكار الرّّئيسة:

عام 1973م  للاستشراق  باريس  مؤتمر  رسمّيًّا، في  الاستشراق،  انتهى مطصلح 

بمناسبة مرور قرن على بداية عقد المستشرقين لمؤتمراتهم العالميّّة الّتّي كانت تعقد 

كلّّ )3-5( سنوات. 

الّتّي اقترنت بهذا  السّّلبيّّة  ألغى المستشرقون تسمية الاستشراق؛ بسبب الحمولة 

المطصلح؛ بفعل دوافع التّنّصير، والاستعمار.

أخرى؛  بحيّثّة  بـمطصلحات  )الاستشراق(  المطصلح  هذا  المستشرقون  استبدل 

الدّّوليّةّ  و»الجمعيّّة  وأفريقيا«،  آسيا  حول  الإنسانيّّة  للدّّراسات  الدّّوليّّة  كـ»الجمعيّّة 

و»دراسات  الأوسط«،  ق  الرشّر و»دراسات  والشّّمال-أفريقيّّة«،  الآسيويّةّ،  للدّّراسات 

و»معاهد  الشّّمال-إفريقيّّة«،  و»الدّّراسات  الآسيويّةّ«،  و»الدّّراسات  الأدنى«،  ق  الرشّر

ق الأوسط«. ولكنّّ ذلك لم يُفُلِِح في تغيير الصّّورة النّّميّطّة الّتّي حفرها  دراسات الرشّر

السّّلبيّةّ  ودوافعه  مساعيه،  عن  والمسلمين؛  العرب  أذهان  في  -بممارساته-  الغرب 

ق والإسلام. الكامنة وراء بحثه عن الرشّر

مكانه  ومن  1973م،  عام  القديم  الاستشراق  نهاية  من  الجديد  الاستشراق  بدأ 

الجديد في أميركا.

بناء  على  بتركيزه  القديم«  »الاستشراق  مع  يتقاطع  الجديد«  »الاستشراق  إنّّ 

توّّصرات أيديولوجيّّة حول الإسلام، والمسلمين، من دون أن يسعى إلى تقديم معرفة 

نظريّةّ، وتطبيقيّّة حقيقيّّة؛ ذلك أنّّ جوهر ما يفعله هذا الفرع الجديد من الاستشراق 

المتحوّّل في ثنايا دراسات الاهتمامات الاستراتيجيّّة لـ»الامبرياليّّة الأميركيّّة العولميّةّ 

المتوحّّشة«، هو إعادة تمثيل الإسلام، والمسلمين بصورة تخدم الغايات الإمبراطوريّةّ 



43 الاستشراق الجديد

وحيدًًا  عالمّيًّا  قبًطًا  بوصفها  سيطرتها  على  الإبقاء  إلى  تسعى  الّتّي  الأميركيّّة  للقوّّة 

وأوحد.

 François( فرانسوا ديروش  الفرنسّيّ  الجدُُد: المستشرق  أبرز المستشرقين  ومن 

Déroche(، ومواطنه كلود جيليو )Claude Gilliot(، والمستشرقة الألمانيّّة أنجليكا 

 ،)George Hatke( هاتكه  جورج  ومواطنها   ،)Angelika Neuwirth( نويفرت 

والمستشرقة البريطانيّةّ ماريانا كلار )Marianna Klar(، والمستشرقة الأميركيّّة جين 

دمن مك أوليف )Jane Dammen McAuliffe(، وغيرهم.



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 44

أسئلة الدّّرس

	1 متّى انتهت حركة الاستشراق القديم؟ وكيف؟ ولماذا؟.

	2 ما المراد بالاستشراق الجديد؟ .

	3 ما هي علاقة الاستشراق الجديد بالاستشراق القديم؟.

	4 ما هي دوافع المستشرقين لاستبدال مصطلح الاستشراق بمصطلحات بحثيّة .

أخرى؟ وما هي هذه المصطلحات؟ وهل نجحوا في ذلك؟ وكيف؟



الدّّرس الرّّابع

 علاقة الاستشراق بالتّّنصير والاستعمار

أهداف الدّّرس:

 على المتعلّّم مع نهاية هذا الدّّرس أن:

	1 يتعرّف على مصطلح التّنصير وعلاقته بالاستشراق..

	2 يبيّّن ما اضطلع به المنصّرون تاريخيًّا من دور خطير في حركة الاستشراق..

	3 يُدرك وحدة الهدف والعلاقة الوثيقة بين التّنصير والاستشراق..





علاقة الاستشراق بالتّنّصير]]] هي من الأمور الواضحة لكلّّ من راجع نشأة الحركة 

الاستشراقيّّة، وأهدافها، وآليّّات عملها وغير ذلك. وهذا لا يعني أنّّ كلّّ منرصِّر -أي من 

، لأنّهّ قد  قام بدعوة الآخر إلى المسيحيّّة- هو مستشرق، وإنّّ كلّّ مستشرق هو منرصّر

؛ كبعض  يكون المستشرق يهودّيًّا، أو لا يتديّنّ بديانة معيّّنة، أو لا يتديّنّ بديانة أصالًا

الملحدين.

: مصطلح التّّنصير أوّّلًاا

التّنّصير يشير إلى عمليّّة تحويل الأفراد، أو تحويل شعوب بأكملها في وقت واحد 

والتّحّويل  ي،  القسّرر الفرض  إلى  أيضًًا  المطصلح  يشير  وقد  المسيحيّّة.  الديانة  إلى 

من  بدالًا  المسيحيّّة؛  الثّقّافة  يتبنّّون  بحيث  المسيحيّّين  لغير  والحضاريّّ  الثّقّافّيّ، 

ثقافتهم الأصليّةّ. 

والتّنّصير بحسب ما ورد في الموسوعة العربيّّة العالميّّة: »مطصلح يقصد به قيام 

بطريقة  العالم  أنحاء  جميع  في  النّّاس  بين  النّّصرانيّّة  بنشر  النّّصارى  من  مجموعة 

تنظيميّّة حتّىّ يعتنقها الكثيرون، ويرغبون عن دينهم الأصلّيّ«]]].

وطبعًًا لا بدّّ من الالتفات إلى أنّّ هناك تنصير فرديّّ، أو عفويّّ، وهو خطير على 

معتقدات النّّاس، وإن كان الأخطر على أفكار، وعقائد النّّاس هو التّنّصير المؤسسّيّ، 

وهو المرتبط بشكل واضح بحركة الاستشراق، أو الموّّلد لها.

ين،  ]]]- لمعرفة المزيد من العلاقة بين الحركة الاستشراقيََّة والحركة التنصيريَّةَ، ومعرفة نماذج من المستشرقين المنرصِّر

انظر: النملة، علي بن إبراهيم، المستشرقون والتنصير.

]]]- غراب، عبد الفتَّاَح إسماعيل، العمل التنصيريّّ في العالم العربّيّ رصد لأهمّّ مراحله التاريخيََّة والمعاصرة، ص9-

10. ولمزيد من الاطلاع حول موضوع التنصير وآثاره على العالم الإسلاميّّ، انظر: النملة، علّيّ بن إبراهيم، التنصير 

في المراجع العربيََّة.



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 48

ومطصلح التّنّصير يطلقه الباحثون المسلمون على الحركة الّتّي يقوم بها النصارى 

اتّجّاه الآخرين، وبالأخصّّ المسلمين، بينما هم أنفسهم يُسُمّّونه »التَّبَشِِير«، والتَّبَشِِير 

مأخوذ من البشارة؛ أي: »الإنجيل«.

ثانيًًا: جدل العلاقة بين التّّنصير والاستشراق

دراسة  كانت  إذ  نشأته،  منذ  حسنة  ونوايا  نبيلة،  أهداف  على  يقم  لم  الاستشراق 

في  لاستخدامها  عنه  المعلومات  لأخذ  تهدف  معظمها،  في  للإسلام  المستشرقيـن 

القضاء عليه مـن جهّّة، ومـن جهّّة أخرى لحماية النّّصارى، وحجب حقائق الإسلام 

عنهم، في الوقت الّذّي يقومـون فيـه باستغلال كلّّ وسيلة للتّنّصير بين المسلمين، 

ومع ذلك فقد انتشرت المفاهيم الصّّحيحة عن الإسلام في المجتمعات الأوروبيّةّ، 

الهجمة الاستشراقيّّة، حيث تركّّزت على تشويه أحكام  ون إلى تكثيف  فلجأ المنرصّر

الإسلام، والافتراء عليه للحدّّ مـن انتشاره في أوروبا، وإضعاف قيمته، وتصويره للرّّأي 

الأوروبّيّ، والأميركيّّ بصورة مشوّّهة بعيدة عن المستوى الحضاريّّ، كما ركزت تلك 

والمغلوبـة،  الغالبـة،  الدّّول  بيـن  الصّّداقة  مفاهيم  إحلال  ضرورة  على  الدّّراسات 

عرى  لتفكيك  مسمّّيات،  من  ذلك  ونحو  الإنسانّيّ،  والإخاء  الحضارة،  اسم  تحت 

الوحدة الإسلاميّةّ ]]].

وكتب القسّّيس السّّابق، والّذّي هداه الله للإسلام )إبراهيم خليل أحمد(]]] في كتابه 

التّنّصير،  العلاقة بين  مبيّّنًًا  العربّيّ والإسلاميّّ(  العالم  ون في  )المستشرقون والمبرشّر

والاستشراق على الشّّكل الآتي:

]]]- لمعرفة المزيد من العلاقة بين التنصير والاستشراق، انظر: الميدانّيّ، عبد الرحمن حسن جنبكة، أجنحـة المكـر 

شريف،  محمّّد  الزيبق،  محمّّد؛  علّيّ  جريشة،  وانظر:  ص50؛  التبشير-الاستشراق-الاستعمار،  وخوافيها:  الثلاثة 

أساليـب الغـزو الفكريّّ للعالم الإسلاميّّ، ص20؛ وانظر أيضًًا: النملة، علّيّ بن إبراهيم، »الاستشراق في خدمة التنصير 

واليهوديَّةَ«، مجلَّةَ جامعة الإمام محمّّد بن سعود الإسلاميّّة، العدد 3، ص252. 

ون في العالم العربّيّ والإسلاميّّ، ص26-11. ]]]- انظر: أحمد، إبراهيم خليل، المستشرقون والمبرشِّر



49 علاقة الاستشراق بالتّّنصير والاستعمار

	1 التّي . البلاد  الاستعمار في  قيام  دعائم  من  دعامتان  والاستشراق  التبّشير،  إنّ 

يغزونها، ويمهّدونها لاستقبال المستعمرين.

	2 مرسومة، . خطةّ  بحسب  يسيرون  كلهّم  والاستعمار  والتبّشير،  الاستشراق، 

الاستشراق مهمّته اجتذاب النّاس عن طريق العلم، والتعّليم، والتبّشير مهمّته 

اجتذاب النّاس عن طريق الدّعوة المباشرة، وتحبيب النّصرانيّة إلى القلوب 

بكل وسيلة يستطيعونها.

	3 مكان . كل  إلى  يتغلغلوا  أن  امتيازاتهم  بحكم  الأميركيوّن  المبشّّرون  استطاع 

يريدونه في آسيا وأفريقيا.

	4 استخدم المبشّّرون عملاءهم في كلّ دولة؛ للقيام بمهمّتهم من دون أن يثيروا .

أيّ مشكلة بحكم الانتماء الوطنيّ لأولئك العملاء.

	5 استعان التبّشير بالقوى العسكريةّ الاستعماريةّ لحمايته؛ لكي يعملوا بهدوء، .

واستقرار]]].

ثالثًًا: بداية حركة الاستشراق نصرانيّّة

طَلَائِعِ المُسُتَشَرِقِين الأولى من النََّصارََى خرجََتْْ من الكنائس، والأديِِرَةَ، بمناصب 

712هـ/  )سنة  الكنسي«  فيينا  »مجمع  من  للاستشراق  )الرّسّميّّة(  والبداية  دينيّّة]]]، 

1312م(، الّذّي أَوَصَىى بإنشاء عِِدََّة كراِسيِّ لِلُِّغُات، ومنها اللّغّة العربيّّة]]].

الكنيسة  نشأته، حيث كان رجال  أوّّل  الكنيسة بدعم الاستشراق في  وقـد قامت 

ون في العالم العربّيّ والإسلاميّّ ص37 وما بعدها.  ]]]- انظر: م.س، المستشرقون والمبرشِّر

]]]- انظر: الحاجّّ، ساسي سالم، نقد الظاهرة الاستشراقيََّة، ص48-37. 

]]]- انظر: سعيد، إدوارد، الاستشراق المفاهيم الغربيََّة للشرق، ص328. 



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 50

العلم،  ومراكز  بالجامعات،  تهتمّّ  الّتّي  أوروبا،  في  المتعلّمّة  الطّبّقة  غالبيّّة  يشكّّلون 

ويؤكّّد ذلك أنّّ عشرين من أصل تسعة وعشرين من أوائل المستشرقين، كانوا من رجال 

النّّصراني بمساعدة المستشرقين،  الدّّين  البابا ومن معه من رجال  قام  الكنيسة. كما 

فعمل علـى إنشاء مطابـع عربيـّّة، وتوفيـر مجموعـة لا بأس بها من الكتب الإسلاميّةّ 

العربيّّة المتنوّّعة]]].

فروّّاد حركة  الكنيسة.  من  كانت  الاستشراق  بداية  أنّّ  يتّفّقون  الباحثين  إنّّ جميع 

الاستشراق كانوا رهبانًاً، وقساوسة، ولم تكن أعمالهم العلميّّة أبدًًا بمعزل عن دورهم 

 : الكنسّيّ، ومن هؤلاء مالًاث

• سلفستر الثاني الذّي توفي سنة 1003م. 	

• بطرس، المحترم الذّي توفي سنة 1156 م.	

• بسكوال المتوفى 1300م. 	

• يوحنا الأشقوبي المتوفى 1456م.	

• أدوارد بوكوك المتوفى 1691م وغيرهم.	

النّّحو  ويفرد نجيب العقيقي]]] فالًاص كامالًا عن المستشرقين الرّهّبان؛ وهم على 

الآتي:

الرّهّبان   - اليسوعيّوّن.  الرّهّبان   - الكرمليون.  الرّهّبان   - البندكتيّوّن.  الرّهّبان   -

الفرنسيسكان.

]]]- انظر: الاستشراق في خدمة التنصير واليهوديَّةَ، م.س، ص242؛ الطهطاوي، محمّّد عزَّتَ إسماعيل، التبشير والاستشراق 

أحقاد وحملات، ص48؛ الجبري، عبد المتعال محمّّد، الاستشراق وجهٌٌ للاستعمار الفكريّّ، ص139-138. 

]]]- انظر: العقيقي، نجيب، المستشرقون، ج1، ص125-110. 



51 علاقة الاستشراق بالتّّنصير والاستعمار

- الرّهّبان الدّّمنيكيّوّن. - الرّهّبان الكيوشيّوّن. - الرّهّبان البيض.

واثنين وثلاثين )132( مستشرقًاً  مائة  الرّهّبان إلى  وقد أوصل عدد المستشرقين 

راهبًاً. أمًًا الفصل الخامس عشر من الجزء الأوّّل من الكتاب فقد خصّّصه العقيقي 

للمستشرقين اللّبّنانيين، وركّّز فيه على المذهب المارونّيّ، وأوصل عدد مستشرقيها 

إلى ثمانية وثلاثين مستشرقًاً مارونيًًّا وعدّّ نفسه آخرهم.

ا: وحدة الأهداف بين الاستشراق والتّّنصير رابًعً

النّّاظر إلى أهداف التّنّصير، والاستشراق، يجدها واحدة مع اختلاف الأساليب:

العقائد  إلى  ويجذبوهم  النّّاس،  عوامّّ  يخاطبون  ون،  والمنرصّر ون،  المبرشّر  -

العلاجيّةّ  والخدمات  للفقـراء،  الإنسانيّّـة  المساعدات  تقديم  خلال  من  المسيحيّّة 

للمرضى، كما أنّّ للحركات التّبّشيريّةّ مؤسّّسات تعليميّّة بدءًًا بدور الحضانة، ورياض 

الأطفال، مرورًًا بالمراحل الابتدائيّّة، والثّاّنويّةّ، ووصوالًا إلى الجامعة. أما المستشرقون 

فيخاطبون طبقة خاصّّة من المجتمع، وهي الطّبّقة المقّّثفة، وذلك من خلال استخدام 

الكتاب، والمقال في المجالات العلميّّة، والبحيّثّة، والأكاديميّّة الجامعيّّة، وغير ذلك.

وبين  مباشر،  بشكل  للأفكارهم  الدّّعوى  يمارسون  ون  المنرصّر أو  المبشّرّون،   -

يحة المستهدفة. أمـا المستشرقون  النّّاس أي من خلال الاحتكاك المباشر مع الرشّر

فعلاقتهم بالمكتبات، والكتب فهم يبحـثون، وينقّّبون في بطونها عن تراث المسلمين 

كتب،  في  بحيّثةّ  نتائج  من  إليه  يتوصّّلون  ما  ويكتبون  وقيمهم،  مفاهيمهم،  لدراسة 

علاقة،  لهم  يكون  أن  دون  من  إنتاجهم  ويُنُشر  ومحاضرات،  ومقالات،  وبحوث، 

واحتكاك مباشر بمن كتبوا لهم.

- المنرصّر يخفي دعوته إلى التّنّصير، ويعمل بطريقة خفيّّة، وذكيّّة، هو لا يخفي 



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 52

جهّّة،  من  النّّاس  تنفير  إلى  ذلك  يؤدّّي  لا  لكي  دعوته  يخفي  ولكنّّه  الدّّينيّّة،  هويّتّه 

كتبه،  ينشر  فهـو  المستشرق  بخلاف  أخرى.  جهّّة  من  الحقيقيّّة  دعوته  وانكشاف 

ودراساته، ويبثّّ أفكاره من خلال المحاضرات، والنّّدوات، والمؤتمرات، ويتظاهر 

باتبـاع المنهـج العلميّّ الموضوعيّّ المتجرّدّ، للوصول إلى أهدافه الحقيقيّّة]]].

فالعلاقة بين التّنّصير، والاستشراق قويّةّ، والارتباط بينهما وثيق، وما يؤكّّد ذلك:

ون في المناطق المستهدفة، مبنيّّة على دراسات  الأعمـال الّتّـي يقوم بها المنرصّر

استشراقيّّة خاصة بتلك المنطقـة، تظهـر ما خفي من أسرارها، وهكذا فإنّّ قوّّة التّنّصير 

مستمدّّة من أعمال المستشرقين، ودراساتهم. 

يزوّّد كلّّ منرصّر بما يحتاج إليه من مؤلّفّات المستشرقين، عندما يعمل في الدّّول 

على  حقدًًا  المستشرقين  أشدّّ  كتبـه  ما  دراسة  إتمـام  عليـه  يشترط  كمـا  الإسلاميّةّ، 

الإسلام، والمسلمين. 

علم  بدراسة  العلميّةّ  حياتهم  بدؤوا  الاستشراق،  عالم  في  البارزين  مـن  الكثير 

هوت النّّصرانّيّ، قبل التّوّجّّه للدّّراسات الاستشراقيّّة، والتّفّرّّغ لها.]]] الالّا

ذلك  ومن  كنسيّّة  مؤسّّسات  معظمها  في  الاستشراقيّّةكانت  الثّقّافيّّة  المؤسّّسات 

: مالًاث

	1 سنة . الراّبع  هونوريوس  البابا  أنشأه  فرنسا  في  الشّّرقيةّ  اللغّات  تعليم  معهد 

1285 م.

التنصير واليهوديَّةَ، م.س،  البـلاء، ص197-198؛ وانظر: الاستشراق في خدمة  الله، جـذور  التل، عبد  انظر:   -[[[

ص248-249؛ زهران، البدراوي، »التبشير والتنصير«، ص12؛ الاستشراق وجه للاستعمار الفكريّّ، م.س، ص135-

 .136

]]]- انظر: الخضري، أمل عاطف محمّّد، التنصير في فلسطين في العصر الحديث، ص107-103. 



53 علاقة الاستشراق بالتّّنصير والاستعمار

	2 ثم . لويى،  القديس  كاهن  سوربون  روبردي  الأب  من  بهبة  بدأت  السّوربون 

جدّد الكردينال رشيليو بناءها 1626م. مراكز اللغّات الشّّرقيّة في روما نشأت 

بتكليف من مجمع نشر الإيمان الرهّبنات. 

	3 القرآن، . الإسلاميّة،  العقيدة  أساسيّات  حول  تركّز  المستشرقين  إنتاج  معظم 

والرسّول، الفقه، وغير ذلك.

	4 الارتباط الواضح، والمستمرّ بين الهيئات الاستشراقيّة، والإرسالياّت التنّصيريةّ .

للتنّصير،  الاستشاريةّ  الهيئة  يعدّ  الذّي  الاستشراق  من  كثيراً  استفادت  التّي 

ومن أمثال هؤلاء المستشرقين الذّين عملوا مع الدّوائر التنّصيريةّ نذكر جيوم، 

وكتابه )الإسلام(، وسميث، وكتابه )الإسلام في التاّريخ الحديث(، وأندرسون، 

بكر وعمر  أبو  الثلّاثة  )الحكام  الأديان(، ولامانس ودراساته:  )تاريخ  وكتابه 

وأبو عبيدة( و)محمّد( وغير ذلك من المؤلفّات]]]. 

لا  وهما  الاستشراق،  بتاريخ  وثيقًًا  ارتباطًاً  مرتبط  التّنّصير  تاريخ  إنّّ  وبالنّّتيجة: 

ينفصلان عن تاريخ الاستعمار السّّياسّيّ، والفكريّّ، والأخلاقيّّ، وأنّّ كلّّ ذلك نتيجة 

لدى  مامّا  وأوثق  وأصدق،  أسمى،  هو  لديها  ما  بأنّّ  الغربيّّة  الكنيسة  لتعاليم  طبيعيّةّ 

قيّّة الأرثوذكسيّّة وغيرها]]]. الكنيسة الرشّر

ابن  دراسة  في  الغربِيِّين  منهج  في  تطبيقية  دراسة  ووسائله  أهدافه  الاستشراق  الله،  فتح  محمّّد  الزيادي،  انظر:   -[[[

خلدون، ص38-34. 

]]]- انظر: السامرائّيّ، قاسم، الاستشراق بين الموضوعيََّة والافتعاليََّة، ص51. 



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 54

الأفكار الرّّئيسة:

• نشأة 	 راجع  من  لكلّ  الواضحة  الأمور  من  هي  بالتنّصير  الاستشراق  علاقة 

الحركة الاستشراقيّة، وأهدافها، وآليّات عملها، وغير ذلك. 

• التنّصير يشير إلى عمليّة تحويل الأفراد، أو تحويل شعوب بأكملها في وقت 	

واحد إلى الدّيانة المسيحيّة. وقد يشير المطصلح أيضًا إلى الفرض القسّّري، 

الثقّافة  يتبنّون  بحيث  المسيحيّين  لغير  والحضاريّ  الثقافّي،  والتحّويل 

المسيحيّة؛ بدلًًا من ثقافتهم الأصليّة. 

• الاستشراق لم يقم على أهداف نبيلة، ونوايا حسنة منذ نشأته، إذ كانت دراسة 	

المستشرقيـن للإسلام في معظمها، تهدف لأخذ المعلومات عنه لاستخدامها 

وحجب  النّصارى،  لحماية  أخرى  جهّة  ومـن  جهّة،  مـن  عليه  القضاء  في 

حقائق الإسلام عنهم.

• التبّشير والاستشراق دعامتان من دعائم قيام الاستعمار في البلاد التّي يغزونها، 	

ويمهّدونها لاستقبال المستعمرين.

• فروّاد 	 الكنيسة.  من  كانت  الاستشراق  بداية  أنّ  يتفّقون على  الباحثين  جميع 

أبدًا  العلميّة  أعمالهم  تكن  ولم  وقساوسة،  رهباناً،  كانوا  الاستشراق  حركة 

بمعزل عن دورهم الكنسي. 

• تاريخ التنّصير مرتبط ارتباطاً وثيقًا بتاريخ الاستشراق، وهما لا ينفصلان عن 	

تاريخ الاستعمار السّياسّي، والفكريّ، والأخلاقيّ، وأنّ كلّ ذلك نتيجة طبيعيةّ 

لدى  ممّّا  وأوثق  وأصدق،  أسمى،  هو  لديها  ما  بأنّ  الغربيةّ  الكنيسة  لتعاليم 

الكنيسة الشّّرقيّة الأرثوذكسيّة، وغيرها.



55 علاقة الاستشراق بالتّّنصير والاستعمار

أسئلة الدّّرس

	1 ما هي العلاقة بين التّنصير والاستشراق؟ ولماذا؟.

	2 ما هو دور الكنسية في حركة الاستشراق؟.

	3 بيّّن وحدة الأهداف بين التّنصير والاستشراق..





الدّّرس الخامس

دوافع حركة الاستشراق وأهدافها

أهداف الدّّرس:

 على المتعلّّم مع نهاية هذا الدّّرس أن:

	1 يتعرّف إلى دوافع حركة الاستشراق. .

	2 يشرح الدّافع الدّينيّ للاستشراق..

	3 يُدرك خطورة أغلب هذه الدّوافع على الدّين والإسلام..





مدخل

ق بشكل عام من دون فلسفة  لا شكّّ أن الغرب لم يتحرّكّ لدراسة الإسلام، والرشّر

تحكم هذا التّحّرك، وأهداف محدّّدة، وإنْْ كان هذا لا يلغي الجهود الفرديّةّ لبعض 

المستشرقين، وهذا يحتّمّ علينا أن نتعرّفّ إلى المبادئ، والفلسفات الّتّي تحكم العقليّةّ 

الغربيّّة، والتعرّفّ إلى أهدافهم، ودوافعهم. 

الأساس  الدّّافع  أنّّ  ويعتبر  المستشرقين،  على  الثّنّاء  في  يُفُرط  الباحثين  وبعض 

وراء البحث، والدّّراسة عند هؤلاء هو العلم، والمعرفة، ولا توجد أهداف، أو دوافع 

أخرى، وإن وجدت فهي فرديّةّ، أو قليلة قياسًًا للهدف العلميّّ، وبعض الباحثين يذمّّ، 

وينتقد كلّّ ما يمّّت إلى الدّّراسات الاستشراقيّّة بصلة، ويجرّمّ كل أعمال المستشرقين، 

وفي الحقيقة البحث العلمي يقتضي عدم النّّظرة التّفّرييّطّة، أو الإفراطيّّة للدّّراسات 

الاستشراقيّّة، ونحن إذ نؤمن بهذه المنهجيّةّ العلميّّة، وبعدم التّحّامُُل المُسُبق على أيّّ 

دراسة. 

دوافع حركة الاستشراق

الدّّافع  أنّّ  نجد  فإنّنّا  ودراستها  المستشرقين،  أهم  أعمال  قراءة  خلال  من  يتبنيّن 

العلميّّ، أو الهدف النّّبيّّل يبدو ضئيالًا جدًًا، بل نجد عكس ذلك تمامًًا، كما سيتّضّح 

هذا من خلال القراءة النّّقديّةّ، والتّقّويميّّة لإنتاج المستشرقين، وأعمالهم المختلفة، 

وهذا ما سيتبنيّن معنا في طيّّات هذه الأبحاث المتعلّقّة بالقرآن الكريم، وعلومه. ونذكر 

هنا أهمّّ هذه الدّّوافع، والأهداف لتتجىلّى لنا بشكل واضح معالم الحركة الاستشراقيّةّ، 

وهي الآتية:



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 60

: الدّّافع الدينيّّ أوّّلًاا

للاستشراق  الأوّّل  الدّّافع  إلى  لنتعرَّفَ  البحث  في  وجُُهدٍٍ  استنتاج  إلى  نحتاج  لا 

عند الغربيّّين، وهو الدّّافع الدّّينيّّ، فقد بدأ بالرّهّبان، ومن أشهر الرُّهُبان الّذّين اهتموا 

بالدّّراسات العربيّّة، والإسلاميّّة الرّاّهب أدلارد أوف باث )1070-1135م(، وكذلك 

الإسلام،  بتشويه  قاموا  وغيرهما  الرّاّهبان  وهذان  المبجّّل.  بطرس  الشّّهير  الرّاّهب 

وسيأتي بيان ذلك عند تقويم أعمالهم، ومن أهمّّها ترجمة هؤلاء للقرآن الكريم.

وذهََب رودي بارت )Rudi Paret( إلى أنّّ الهدف الرّئّيس من أعمال المستشرقين 

وجهودهم في بدايات الاستشراق في القرن الثّاّني عشر الميلادي، وفي القرون التي 

ببُُطلان  بلغتهم  المسلمين  »إقناع  بأنّهّ:  وعرَّفَه   ،)heraldin( التّبّشير  هو  ذلك:  تلت 

الإسلام، واجتذابهم إلى الدّّين المسيحيّّ، ...«]]]. 

التّبّشيّرّية]]]،  الدّّوافع  اسم  الدّّينيّّ  الدّّافع  على  الصّّغير  حسين  محمّّد  أطلق  وقد 

في  تتّفّق  الحركة  هذه  وأنّّ  الاستشراقيّّة،  الحركة  في  التّبّشير  حجم  على  يدلّلّ  وهذا 

أغلبها على تقديم صورة مشوّّهة عن الإسلام، والقرآن الكريم.

ويمكن إبراز هذا الدّّافع الدّّينيّّ في أمور ثلاثة وهي:

1. دراسة الإسلام بأنّهّ دني معادٍٍ للميسحيّّة]]].

بالحركة  المعروفة  الكنسّيّ  الدّّينيّّ  الإصلاح  حركات  بتأثير  الإسلام  دراسة   .2

أثر في دراسة  الحركة  وقد كان لهذه  البروتستانتي.  الّتّي ولّدّت المذهب  »اللّوّثرية« 

الإسلام في جانبين:

]]]- انظر: الصغير، محمّّد حسين علي، المستشرقون والدراسات القرآنيََّة، ص13.

]]]- انظر: م.ن، ص16-13.

تيودور  منذ  الألمان  المستشرقون  الألمانيََّة  الجامعات  في  والعربيََّة  الإسلاميّّة  الدراسات  رودي،  بارت،  انظر:   -[[[

نولدكه، ص15.



61 دوافع حركة الاستشراق وأهدافها

الجانب الأوّّل: دراسة اللّغّة العربيّةّ؛ بوصفها جسَرَ عبور للّغّة العبريّةّ]]].

الجانب الثّّاني: دراسة الإسلام بقصد عرض نقائصه »المزعومة« لإشغال جموع 

النّّصارى بها عن الإصغاء لزعماء حركات الإصلاح في نقد رجال الكنيسة، وكشف 

مشاكلهم الفكريّةّ، والعقديّةّ، والرّّوحيّّة، وغير ذلك. 

3. دراسة الإسلام بهدف تنصير المسلمين«]]].

ثانيًًا: الدّّافع العلميّّ

الهدف العلميّّ للاستشراق، هو أحد الدّّوافع الّتّي دفعت بعض المستشرقين إلى 

بأعداد  قيس  إذا  جدًًا  قليل  عدده  الصّّنف  هذا  للأسف  ولكن  ق.  الرشّر علوم  دراسة 

المستشرقين الآخرين، وهذا النّّوع من المستشرقين يتميّّز بالرّّوح العلميّةّ النّّزيهة، غير 

أنّّ هناك أمور يشترك فيه جميع المستشرقين بما فيهم هذا النّّمط الأخير، فهم جميعًًا 

التّعّبير  وطرائق  العربيّّة،  اللّغّة  بأساليب  جهلهم  بسبب  علميّّة  أخطاء  في  يقعون  قد 

فيها، ويرتّبّون على فههم الخاطئ نتائج، وأحكامًًا خاطئة تبتعد بهم كيرًثاً عن منطق 

توفّرّ  هو  الأخير، وغيرهم  النّّمط  هذا  بين  الفارق  يكون  وقد  والإنصاف،  الصّّواب، 

القصد،  والنّّزاهة، وتوفّرّ سوء  بالإنصاف،  الّذّي تميّّز  النّّمط الأخير  النّّيّّة عند  حسن 

وعدم النّّزاهة عند غيرهم.

الاطّلّاع  من حبّّ  بدافع  الاستشراق  أقبلوا على  منهم  العلميّّ  الهدف  فأصحاب 

غيرهم  من  أقلّّ  كانوا  وهؤلاء  ولغاتها،  وثقافاتها،  وأديانها،  الأمم،  حضارات  على 

سََّّدَّ، والتّحّريف، فجاءت  خطًاً في فهم الإسلام، وتراثه؛ لأنّهّم لم يكونوا يتعمََّدون ال

أبحاثهم أقرب إلى الحقّّ، وإلى المنهج العملي السّّليم من أبحاث الجمهرة الغالبة من 

الدّّافع نستطيع معرفة الهدف الغائي المرتبط  قِِِيَنَ. ومن خلال معرفتنا لهذا  المُسُْْتَ�شْرِ

الحديث  الفكر الإسلاميّّ  البهي، محمّّد،  الفكريّّ، م.س، ص82؛  الجبري، الاستشراق وجه للاستعمار  انظر:   -[[[

وصلته بالاستعمار الغربّيّ، ص522؛ الطهطاوي، محمّّد عزَّتَ إسماعيل، التبشير والاستشراق، م.س، ص45.

]]]- انظر: زقزوق، محمود حمدي، الاستشراق والخلفيََّة الفكريَّةَ للصراع الحضاريََّ، ص31.



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 62

به؛ فهدف هذا الدّّافع: إشباع نهم علميّّ متجرّدّ، وتحصيل معرفة صحيحة تتّصّل بأمّّة 

ذات علم، وحضارة أصيلة]]].

ق في قرن ونصف  ا، فلقد بلغ ما ألّفّوه عن الرشّر إنّّ الدّّراسات الاستشراقيّّةكثيرة جّدًّ

قرن )منذ أوائل القرن التّاّسع عشر وحتّىّ منتصف القرن العشرين( ستّيّن ألف كتاب]]]. 

وبعض هذه الكتب، والدّّراسات ألّفّت بداعي البحث مع قلّتّها نذكر منها الآتي:

- تاريخ الأدب العربي: كارل بروكلمان )ت 1956م(]]].

الحروف  على  مرتّبًّاً  لفنسنك،  يف  الرشّر الحديث  لألفاظ  المفهرس  المعجم   -

الأبجدية )ليدن 1927م(، والّذّي يشمل الكتب السّّتّةّ المشهورة بالإضافة إلى مسند 

الدّّارمي، وموطأ مالك، ومسند أحمد بن حنبل، وقد وضع في سبعة مجلّدّات نشرت 

ابتداءًً من عام 1936م.

- مفتاح كنوز السّّنّّة لفنسنك، وقد قام بنشره بالعربيّّة محمّّد فؤاد عبد الباقي]]]. 

بالإضافة إلى الكتب الّتّي كتبت حول معاجم القرآن الكريم وغير ذلك.

عبد  الميدانّيّ،  وانظر:  ص24-25؛  عليهم،  وما  لهم  ما  والمستشرقون  الاستشراق  مطصفى،  السباعي،  انظر:   -[[[

الرحمن حسن جنبكة، أجنحة المكر الثلاثة وخوافيها، ص134-131. 

]]]- انظر: حمد، عبد الله خضر، القرآن الكريم وشبهات المستشرقين، م.س، ص35. 

]]]- تاريخ الأدب العربّيّ )بالألمانيّةّ: Geschichte der arabischen Litteratur، ويعرف اختصارًًا بـ)GAL(؛ 1898-

1942م(: أهمّّ آثار المستشرق الألمانّيّ كارل بروكلمان )ت: 1956م( وأشهرها. قال عبد الرحمن بدوي: إنََّ الكتاب 

العربيََّة وأماكن وجودها... وكلمة )أدب( في عنوان  يتعلَّقَ بالمخطوطات  »يعدّّ المرجع الأساس والوحيد في كِلِّ ما 

الكتاب، تعني: مجموع ما كتب باللّغّة العربيَّةَ في كِلِّ فروع العلم«. )انظر: بدوي، عبد الرحمن، موسوعة المستشرقين، 

ص105-98(.

يفة المدوََّنة في كتب الأئمَّةَ  ]]]- وهو عبارة عن معجمٍٍ مفهرسٍٍ عامٍٍّ تفصيلٍيٍّ وضع للكشف عن الأحاديث النّّبويّةّ الرشّر

الدّّارمي ومسندي  البخََّاري ومسلم وأبي داود والترمذي والنسائي وابن ماجة والموطأ ومسند أحمد وسنن  الشّّهيرة: 

زيد بن علي وأبي داود الطيالسي وطبقات ابن سعد وسيرة ابن هشام ومغازي الواقدي. وضعه باللغة الانكليزيَّةَ: أ. 

ي. فنسنك، ونقله إلى العربيََّة: محمّّد فؤاد عبد الباقي. ووضع فيه المصنف فهرسة موضوعيََّةًً للكتب المذكورة، وهو 

بخلاف المعجم المفهرس لألفاظ الحديث النّّبويّّ -للمِنِّصف أيضًًا- حيث جرى تبويب الأخير على الحروف.



63 دوافع حركة الاستشراق وأهدافها

والعناية  وفهرستها،  وحفظها،  المخطوطات،  كشف  في  جهود  لهم  كانت  كما 

الإسلاميّةّ. وفي  المخطوطات  من  الآلاف  أوروبّاّ عشرات  مكتبات  ويوجد في  بها، 

مكتبة باريس الوطنيّّة وحدها سبعة آلاف مخطوطة عربيّّة بينها نفائس علميّّة، وأدبيّةّ، 

وتاريخيّّة، ونوادر قلّمّا توجد في غيرها.

ثالثًًا: الدّّافع السّّياسّيّ والاستعماريّّ

عندما ندرس بدايات حركة الاستشراق لا نرى أيّّ ترابط واضح بين الاستشراق، 

دينيّةّ،  كانت  تقدّّم  كما  ودوافعه  الاستشراق،  حركة  بداية  بل  الاستعماريّةّ،  والحركة 

وعلميّةّ، بغضّّ النّّظر عن عدم الموضوعيّّة في كثير من هذه الدّّراسات الاستشراقيّّة.

ولكن بعد أن اجتاح الفكر الاستعماريّّ الأوروبّيّ العالم الشرقيّّ واستعمرت فرنسا 

احتاجت  والإسلاميّّ،  الشرقي  العالم  الغربيّّة  الدول  من  وغيرهم  وإيطاليا  وبريطانيا 

الحركة  استعمرتها فوجدت في  التي  الشرقيّّة  الدول  واقع  دراسة  الغربيّةّ  الدول  هذه 

الاستعمارية،  أهدافهم  تحقيق  على  تساعدهم  التي  المنشودة  ضالتها  الاستشراقيّةّ 

المجال،  هذا  في  دراساتهم  قدّّموا  والمستشرقون  المجال،  هذا  في  بهم  فاستعانت 

ومن هنا تحقّّق التلاقي بين الاستعمار والاستشراق، ودخلت الحركة الاستشراقيّةّ في 

مرحلة جديدة وهي المرحلة الاستعماريّةّ. 

يقول نجيب العقيقي: »فلما أرادت معظم دول الغرب عقد الصلات السياسيّّة بدول 

تراثه، والانتفاع بثرائه، والتزاحم على استعماره، أحسنت كل  الشرق والاغتراف من 

دولة إلى مستشرقيها فضمّّهم ملوكها إلى حاشياتهم أمناء أسرار وتراجمة، وانتدبوهم 

اللغات  للعمل في سلكي الجيش والدبلوماسيّّة إلى بلدان الشرق، وولّوّهم كراسّيّ 

والمطابع  العامّّة،  والمكتبات  الخاصة،  والمدارس  الجامعات  كبرى  في  الشرقيّةّ 

وعضويّةّ  الشرف  ألقاب  ومنحوهم  والترحال،  الحلّّ  في  عطاءهم  وأجزلوا  الوطنيّّة، 

المجامع العلميّّة]]]«.

]]]- العقيقي، نجيب، المستشرقون، م.س، ج3، ص1149. 



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 64

هكذا اشتغل فريقٌٌ من المفكّّرين بمجال الاستشراق مدفوعين من قبل حكوماتهم 

ق، فكانوا عونًاً لها مخلصين في تقديم  الّتّي دعتهم إلى مساعدتها على استعمار الرشّر

ق، معلنةًً الهيمنة  المعلومات الّتّي احتاجت إليها، وهي في طريقها إلى اجتياح الرشّر

عليه لفةٍٍتر من الزّمّن تعين على امتصاص خيراته، وعلى إيجاد البديل عند الخروج، 

وعلى إضعاف مكامن الخطر بالنّّسبة لهم]]].

فالمستشرقون كان دورهم نقل، وتوصيل المعلومات عن العالم الإسلاميّّ؛ مثل: 

جغرافيّّته، ومكامن قوّّته، ونقاط ضعفه، وعن شعوبه، وأديانه، ولغاته.

الصّّليبيّّة، فعندما  الحروب  رحم  من  للاستشراق  الاستعماريّّ  الدّّافع  انبثق  ولقد 

حروب  الحقيقة  في  -وهي  وفشلهم،  الصّّليبيّّين  بهزيمة  الصّّليبيّّة  الحروب  انتهت 

احتلال بلاد الإسلام، والعرب.  العودة إلى  الغربيّوّن من  ييأس  دينيّّة- لم  استعماريّةّ 

فاتّجّهوا إلى دراسة هذه البلاد، وجنّّدوا لها علماء بارزين يبحثون عن كلّّ شؤونها من: 

عقيدة، وتقاليد، وعادات، وأخلاق، وثروات، وغيرها، ليتعرّفّوا إلى مواطن القوّّة فيها 

فيضعفوها، وإلى مواطن الضّّعف فيستغلوها.

باستثناء  للبلدان -طبعًًا  أنّّ الاستعمار المباشر  الواضح  السّّياسّيّ فمن  الدّّافع  أمّّا 

فلسطين المحتلّةّ- قد انتهى. وأمّّا الدّّافع السّّياسّيّ فما زال قائمًاً. فنرى الآن في كلّّ 

سفارة من سفارات الدّّول الغربيّةّ في بلادنا العربيّّة، والإسلاميّّة ملحقًًا ثقافّيًّا يحسن 

اللّغّة العربيّّة ليتمكّّن من الاتّصّال برجال الفكر، والصّّحافة، والسّّياسة، فيتعرّفّ إلى 

أفكارهم، ويبثّّ فيهم من الاتّجّاهات السّّياسيّّة ما تريده دولته. 

الغربي،  الاستعمار  عن  الإسلاميّّة  البلدان  استقلال  بداية  مع  برز  الدّّافع  وهذا 

»فاقتضى التّفّكير الاستعماريّّ أن يكون في قنصليّّات الدّّول الغربيّّة، وسفاراتها رجال 

الدّّارسات الاستشراقيّّة لكي يتحمّّل هؤلاء مهمّّة الاتّصّال  لهم باع طويل في ميدان 

بينهم،  المختلفة  السّّياسيّةّ  الاتّجّاهات  وبثّّ  بهم،  للامتزاج  والثّقّافة  الفكر،  برجال 

]]]- انظر: النملة، علّيّ بن إبراهيم، الاستشراق في الأدبيَّاَت العربيََّة، ص40. 



65 دوافع حركة الاستشراق وأهدافها

حتّىّ يكونوا أداة منفّّذة لكلّّ مخطّطّات الاستعمار، وأساليبه«]]]، فكان لهذا الاتّصّال 

الدّّول  بين  والتّفّرقة  الدّّسائس،  ليبثّوّا  الغربيّّين  السّّفراء  خلال  ومن  جدًًّا،  خطير  أثر 

العربيّةّ الإسلاميّّة بحجّّة النّّصائح، والمعونة، والمساعدة، فهم لا يزالون يسعون إلى 

إضعاف تماسك المسلمين]]].

ت السّّياسيّّة الّتّي كانت تقوم بها ما يسمّّى بالبعثات  ويمكن تلخيص هذه المهامّا

الدّّبلومسيّّة، والسّّفارات الأجنبيّةّ بالآتي:

	1 الاتصّال بالسّياسيّين، والتفّاوض معهم لمعرفة آرائهم واتجّاهاتهم..

	2 الاتصّال برجال الفكر، والصّحافة للتعّرفّ إلى أفكارهم وواقع بلادهم..

	3 فيهم، . بثهّا  يريدون  فيمن  دولهم،  تريدها  التّي  السّياسيّة  الاتجّاهات  بثّ 

وإقناعهم بها.

	4 داخل . السّياسيّة  أغراضهم  يخدمون  الذين  وأجرائهم  بعملائهم،  الاتصّال 

شعوب الأمّة الإسلاميّة، إلى غير ذلك من الأعمال]]].

التّجّاريّةّ،  الدّّافع الاقتصاديّّ، فالاقتصاد، والمصالح  السّّياسيّّة،  بالدّّوافع  ويلحق 

والنّّزوع نحو استغلال الشّّعوب الضّّعيفة، لا تنسلخ عن السّّياسة، والخطط السّّياسية.

ا: الدّّافع الاقتصاديّّ رابًعً

الدّّول  رغبت  حيث  الاقتصاديّّ،  الدّّافع  هناك  كان  الاستشراق  دوافع  بين  من 

ق الإسلاميّّ، وتسويق منتجاتها، والبحث  الأوروبيّةّ في تنشيط تجارتها مع دول الرشّر

ق، وطبيعته، وجغرافيّةّ  عن مواد خام لصناعاتها، فلزم الأمر القيام بالتّعّرّفّ إلى الرشّر

]]]- بخيت، محمّّد حسن مهدي، الإسلام في مواجهة الغزو الفكريّّ الاستشراقيّّ والتبشيريّّ، ص71.

]]]- انظر: الاستشراق والمستشرقون مالهم وما عليهم، م.س، ص24.

]]]- انظر: أجنحة المكر الثلاثة وخوافيها، م.س، ص131. 



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 66

يخدم  ما  في  ق  بالرشّر المعرفة  هذه  وتوظيف  ومعتقداتهم،  شعوبه،  وعادات  بلاده، 

الهدف الاقتصاديّّ.

وقد سبقت الإشارة إلى ما جاء في تقرير المراجع الأكاديميّّة المسؤولة في جامعة 

كمبردج بشأن كرسّيّ اللّغّة العربيّّة فيها أنّّ البعد الاقتصاديّّ يكمن في »تقديم خدمة 

قيّّة«. نافعة إلى الملك، والدّّولة عن طريق تجارتنا مع الأقطار الرشّر

ا: تغريب الفكر الإسلاميّّ]]] خامًسً

من خلال ما تقدّّم تبين أن هناك دوافع دينيّّة، وسياسيّّة، واقتصاديّةّ، وغير ذلك، 

هذه  كلّّ  الإسلاميّّة، وفي  الدّّيانة  وبالأخص  ق،  الرشّر دراسة  إلى  المستشرقين  دفعت 

الأعمال، والدّّراسات قد نلحظ هدفًاً عامًًا ركّّزت عليه هذه الدّّراسات سواء بطريقة 

مباشرة أم لا؛ وهو »تغريب الفكر الإسلاميّّ«، وبالأحرى تغريب الإسلام. فما المراد 

بالتّغّريب؟

الدّّراسات  لأغلب  الرّئّيسة  الأهداف  من  الإسلاميّّ«  الفكر  »تغريب  يعتبر 

غالبًاً  المعاصر،  والفكريّّ  الثّقّافي،  الاصطلاح  في  »التّغّريب«،  يُطُلق  الاستشراقيّةّ، 

الغربيّةّ،  للثّقّافة  والمحاكاة  والتّقّليد،  والإعجاب،  والانبهار،  التّعّلّقّ،  »حالات  على 

أو الجماعة،  الفرد،  الغربيّّة؛ بحيث يصبح  الحياة  بالقيم، والنُُّظم، وأساليب  والأخْْذ 

مُُيوله، وعواطفه،  غريبًًا في  الاتّجّاه  أو  الموقفُُ،  له هذا  الّذّي  المسلم  المجتمع  أو 

وعاداته، وأساليب حياته، وذوقه العام، وتوجّّهاته في الحياة، يَنَظر إلى الثّقّافة الغربيّةّ، 

وإكبار،  إعجابٍٍ،  نظرةََ  حياة  وأساليب  ونظريّاّت،  ونُظُم،  قِِيم،  من  عليه  تشتمل  وما 

ويرى في الأخذ بها الطّرّيقة المُثُلى لتقدُُّم جماعته، أو أمّّته الإسلاميّّة«]]]. 

وهذا المعنى قريبٌٌ من دلالة الفعل »غََرَّبَ« )To Westernize( في الإنجليزيّةّ؛ 

 To Make an eastern( :إذ يعِرِّف معجم »أوكسفـورد« هذا الفعل على النّّحو الآتي

]]]- لمزيد من الاِطِّلاع على تغريب الفكر الإسلاميّّ وأدواته، انظر: الجندي، شبهات التغريب في غزو الفكر الإسلاميّّ.

]]]- انظر: الشيبانّيّ، عمر التومي، »التغريب والغزو الصهيونّيّ«، ص162. 



67 دوافع حركة الاستشراق وأهدافها

 country, person, etc more like one in the west, esp in ways of living

الثّقّافة،  تابعًًا للغرب في  ق  and thinking, institutions, etc(]]]؛ أي جعْْل الرشّر

ء نفسََه. وأساليب العيش، وطرق التّفّكير… وفي الفرنسيّّة، يعني التّغّريب اليشّي

إبْدْال  لأنّهّ  الثّقّافي«؛  »التّغّـريب  أخْْطرها  لعلّّ  مختلفة،  أشكاالًا  التّغّريب  ويتّخّذ 

ثقافّيّ يتغيّّى إحْْلال ثقافة أجنبيّّة محلََّ الثّقّافة المحلّيّّّة الأصليّّة، مع ما يرافق ذلك من 

مظاهر التّبّدُُّل والتّغّيـير.

يشيرون  فإنّهّم  التّغّريب؛  المسلمون عن  والمفكّّرون  الباحثون،  يتحدّّث  وعندما 

إلى واقع يومي مََعيش مشاهََد في الحياة المادّّيّةّ، والاجتماعيّّة، والنّّفسيّةّ، والثّقّافيّةّ، 

والحضاريّةّ؛ واقعٍٍ صنََعََته ظروفٌٌ تاريخيّّة عصيبة، وتضافرت على نسْْج خُُيوطه عواملُُ 

كثيرة. وبالنّّظر إلى عُُمق ظاهرة التّغّريب في حياتنا الثّقّافيّّة المعاصرة، فإنّنّا نرى هؤلاء 

الثّقّافّيّ،  الاغتراب  نحو  عليه؛  للدّّلالة  المطصلحات  من  عددًًا  يستعملون  الباحثين 

مطصلح  أنّّ  المؤكََّد  ومن   … والمسْْـخ،  الثّقّافّيّ،  والاسْْـتِِلاب  الثّقّافّيّ،  والإلحاق 

بالحركة  ويرتبط  الغربّيّ،  الفكر  نتاج  من  المعروفة،  المعاصرة  بدلالته  »التّغّريب«، 

مطصفى  محمّّد  يقول  عشر.  التّاّسع  القرن  في  انطلقت  الّتّي  الأوروبيّّة  الإمبرياليّّة 

ق، ولكنّّه ظهر في المعجم  هدارة: أنّّ »اصطلاح »التّغّـريب« ليس من ابتكارنا في الرشّر

السّّياسّيّ الغربّيّ باسم )Westernyation(، وكانوا يعنُُون به نرشْر الحضارة الغربيّةّ في 

القُُوى المضادََّة  إزالة  الواقعة تحت سيطرتهم عن طريق  البلاد الأسيويّةّ، والإفريقيّّة 

الدّّين،  وأهمّّها  وتقاليدها،  وعاداتها  وشخيّصّتها،  كِيِانها،  البلاد  لهذه  تحفظ  الّتّي 

واللّغّة، وفي زوال هذه القوى ضمان لاستمرار السّّيطرة الغربيّةّ السّّياسيّّة، والاقتصاديّةّ 

حتّىّ بعد إعلان استقلال هذه البلاد، وتحرُُّرها من نير الاستعمار الغربّيّ ظاهـرّيًّا]]].

[1]- OXFORD UNIVERSITY: OXFORD Advanced Learner’s Dictionary, P.1355.

]]]- هدارة، محمّّد مطصفى، »التغريب وأثره في الشعر العربّيّ الحديث«، ص8.



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 68

الأفكار الرّّئيسة:

• من 	 الكنيسة  مع  بدأ  فقد  للاستشراق،  الرئّيسة  الدّوافع  من  الدّينيّ  الدّافع  يعتبر 

خلال الرهّبان الذّين اهتمّوا بالدّراسات العربيّة والإسلاميّة. 

• الهدف العلميّ للاستشراق، هو أحد الدّوافع التّي دفعت بعض المستشرقين إلى 	

ا إذا قيس بأعداد  دراسة علوم الشّّرق. ولكن للأسف هذا الصّنف عدده قليل جدًّ

المستشرقين الآخرين.

• بعد أن اجتاح الفكر الاستعماريّ الأوروبّي العالم الشّّرقيّ، واستعمرت فرنسا، 	

والإسلاميّ،  الشّّرقيّ،  العالم  الغربيّة  الدّول  من  وغيرهم  وإيطاليا،  وبريطانيا، 

احتاجت هذه الدّول الغربيّة دراسة واقع الدّول الشّّرقيّة التّي استعمرتها فوجدت 

التّي تساعدهم على تحقيق أهدافهم  في الحركة الاستشراقيّة ضالتّها المنشودة 

المرحلة  وهي  جديدة،  مرحلة  في  الاستشراقيّة  الحركة  فدخلت  الاستعماريةّ، 

الاستعماريةّ. 

• من دوافع حركة الاستشراق: الدّافع السّياسّي الذّي برز مع بداية استقلال البلدان 	

في  يكون  أن  الاستعماريّ  التفّكير  فاقتضى  الغربّي،  الاستعمار  عن  الإسلاميّة 

الدّارسات  الغربيّة، وسفاراتها رجال لهم باع طويل في ميدان  الدّول  قنصليّات 

الاستشراقيةّ. 

• الدّول 	 رغبت  حيث  الاقتصاديّ،  الدّافع  هناك  كان  الاستشراق  دوافع  بين  من 

منتجاتها،  وتسويق  الإسلاميّ،  الشّّرق  دول  مع  تجارتها  تنشيط  في  الأوروبيةّ 

والبحث عن مواد خام لصناعاتها.

• الدّراسات 	 لأغلب  الرئّيسة  الأهداف  من  الإسلاميّ«  الفكر  »تغريب  يعتبر 

الاستشراقيّة، ويطُلق »التغّريب«، في الاصطلاح الثقّافيّ، والفكريّ المعاصر، غالباً 

على »حالات التعّلقّ، والانبهار، والإعجاب، والتقّليد، والمحاكاة للثقّافة الغربيّة«.



69 دوافع حركة الاستشراق وأهدافها

أسئلة الدّّرس

	1 تكلّم على الدّافع الدّينيّ لحركة الاستشراق..

	2 تحدّث عن الدّافع الاستعماري لحركة الاستشراق..

	3 ما المراد بـ »التّغريب«؟ وما علاقته بالاستشراق؟.





الدّّرس السّّادس

وسائل حركة الاستشراق وآليّّاتها
أهداف الدّّرس:

 على المتعلّّم مع نهاية هذا الدّّرس أن:

	1 يتعرّف إلى وسائل حركة الاستشراق وآليّاتها..

	2 يطّلع على جهود المستشــرقين في نشــر الكتب، والمجلّّات، وإقامة الأنشــطة الجامعيّة، .

والمؤتمرات الّتي تخدم أهداف الاستشــراق. 





مدخل

»لم يترك المستشرقون مجاالًا من مجالات الأنشطة المعرفيّّة، والتّوّجيهيّّة العليا إالّا 

تخصّّصوا فيها، ومنها التّعّليم الجامعيّّ، وإنشاء المؤسّّسات العالميّّة لتوجيه التّعّليم، 

ت، ونشر  والتّثّقيف، وعقد المؤتمرات، والنّّدوات، ولقاءات التّحّاور، وإصدار المجالّا

المقالات، وجمع المخطوطات العربيّّة، والتّحّقيق، والنّّشر، وتأليف الكتب، ودسّّ 

السّّموم الفكريّةّ فيها بصورة خفيّّة، ومتدرّجّة، وإنشاء الموسوعات العلميّّة الإسلاميّةّ، 

والعناية العظمى لإفساد المرأة المسلمة، وتزيين الكتابة باللّغّة العاميّةّ...«]]]. ونحاول 

أن نذكر أهمّّ هذه الآليّّات، والوسائل؛ وهي الآتية:

: نشر الكتب والمجلات أوّّالًا

ااعوسولمت  وإدصار  ونشرها،  الكتب  بتأليف  المستشرقون  اهــمّّت  الكتب:   .1

وامجاعلم، وبشتّىّ اللّغّّّات الأجنبيّةّ، تّحىّ اصر لهم إتنـاج ضـمخ، وسيل متدفّقّ من 

الكتب]]] يحمل أهمّّ أفكارهم، وآرائهم المختلفة، وكيٌرٌث من هذه الكتب تُرُجمت إلى 

اللّغّة العربيّةّ. وعلى مستوى المضمون لهذه الكتب اشتملت الحديث عـن وجانـب 

واسّّلنّّة  يعة،  والرشّر العقيدة  انتفولـت  اتلمـعّّشةب،  وونايحـه  افلتخلمـة،  اسلإـلام 

واتّلاّرخي، والسيرة واقفلـه، والـدّّوعة اسلإـيّملاّة، والّلغّـة وغيرها نم وجابن اثّلةفاق، 

وااعلمرف الإسلاميّّة، واشتملت هذه الكتب في أغلبها على تزوير الحقائق الثّاّبتة في 

]]]- نجا، فاطمة هدى، نور الإسلام وأباطيل الاستشراق، ص160.

]]]- أورد المستشرق الألمانّيّ اتسوجف رللونمافب في كتابه: »مــزجو في أدب لعــوم اسلإــلام« عـدًًدا كبيراًً مـن 

ارلماجــع الغربيََّة الّيت انتوتل الاسلإم في مختلف رفوع هتفاقث واعمرهف، وصنََّفها فًًينصتا موضوعيًًّا، عم ضٍٍرع زٍٍجوم 

الم يحتويه لّّك عجرم، وهو يتناول في دراسته ما كُُتب في الفترة نم دباةي ارقلن اثّلنما عشر إلى نهاية الرّّبع اوََّلأل نم 

الدّّكتور محمود زقزوق بعض فصول هذا الكتاب، وجعلها في كتاب بعنوان:  ارقلن العشرين )1923م(. وقد ترجم 

»الإسلام في توُُّصرات الغرب«. وكلذك تعرَّضَ باتك »المستشرقون« يجنلـب اقيقعلـي -في أزجائـه الثّلّاثة- لمستشرقي 

لّّك دلب أوروبي، وبعد الحديثنع كـِلِّ مستشرقٍٍ، وام لّخفّه نم لَّؤمفَات، ودراسات، خصََّص الفصل السّّابع والعشرين 

دة. من كتابه لذكر أعمال المستشرقين العلميّّة المختصََّة بتراثنا عامََّة، والإسلاميّّات خاصََّة، وباللّغّّّات المتعِدِّ



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 74

الإسلام، وعلى افتراءات على الإسلام، والقرآن الكريم، وهجوم مركّّز على شخصية 

نبيّّ الإسلام، وبعض هذه الكتابات، والمؤلّفّات اتّسّمت بنوع من الخفاء، والدّّهاء 

الّتّي قد تجعل بعض السّّذّّج يقع في فخّّ هذه الدّّراسات، وهي أشبه بدسّّ السّّمّّ في 

العسل.

الاستشراق  بدايات  أو  الوسطى،  العصور  في  المستشرقين  كتابات  تميّزّت  وقد 

بالتّعّصّّب، والحقد الشّّديد، والكراهيّّة للإسلام، وإظهار هذه العواطف، والاتّجّاهات 

بصراحة متناهية حتّىّ ظهر منهم من كتب منتقدًًا هذا الأسلوب، ومن هؤلاء ما كتبه 

نورمان دانيال في كتابه )الإسلام والغرب(]]] وما كتبه ريشتارد سوذرن في كتابه )صورة 

الإسلام والمسلمين في كتابات العصور الوسطى(]]].

وظهرت في القرن العشرين كتابات عن الإسلام تظاهرت بأنّهّا تجاوزت التّعّصّّب، 

القديم، ومنها ما كتبه توماس آرنولد في كتابه )الدّّعوة إلى الإسلام(]]] وقد  والحقد 

يكون هذا الكتاب قدّّم بعض العبارات، والجمل المادحة للإسلام، والمسلمين كما 

تاريخ  -بأسلوب موضوعيّّ-  يعرض  كتابٍٍ  أوََّلََ  يَِّمِّتَه من كونه  أه الكتاب  يستمدّّ هذا  والغرب«:  »الإسلام  كتاب   -[[[

الّتّي وردت في  الموضوعات  بعض  هذا. ولمعرفة  المبكرة وحتَّىَ عصرنا  العصور  منذ  الإسلام  الغربيّةّ في  المطاعن 

الكتاب، انظر: )دانييل، نورمان، »الإسلام والغرب«، ص291-271(. 

]]]- كتاب »صورة الإسلام فى أوروبا فى القرون الوسطى«: من تأليف ريتشارد سوذرن. هو كتابٌٌ صغير؛ ولكنََّه مفيدٌٌ 

في رصد توُُّطر النّّظرة الأوروبيََّة للإسلام في القرون الوسطى، وكيف استعارت هذه النّّظرة أحيانًاً النّّظرة البيزنيَّطَة، وتأثَّرَت 

بالحروب الصّّليبيََّة، وحروب الاسترداد الإسبانيّّة، هذا غير بناء صورة محرَّفَة تمامًًا للإسلام، والعقيدة الإسلاميّّة، ولم 

يَِّدِّةَ إالَّا قلَّةَ من المفِكِّرين الأوروبِيِّين الّذّين رأوا أنَّهَ لا يمكن حلّّ المشكلة الإسلاميّّة بالسّّلاح،  يشذّّ عن هذه الرّّؤى الح

انظر: )سوذرن، ريتشارد، صورة   ، الكتاب تفصيالًا الكاثيوليكيََّة. للاِطِّلاع على  للكنيسة  تفهُُّمها وضمّّها  ا محاولة  وإمنَّم

الإسلام في أوروبا في القرون الوسطى(. 

تأليف سير توماس.و.أرنولد. عرَّفَ  العقيدة الإسلاميّّة، من  تاريخ نشر  »الدّّعوة إلى الإسلام«: بحث في  ]]]- كتاب 

القرآن وهي  الّتّى يدعو بها  إليه الإسلام، والطّرّيقة  الكتاب بدين رسالة الإسلام وامتداده وما يدعو  المِنِّصف في هذا 

الأمر بالمعروف، والإقناع، والنّّهي عن القوََّة، والإكراه في تحويل الكفََّار، ويستعرض الكتاب دراسةًً مهمََّةًً، وهى حياة 

بين  وانتشاره  الغربيَّةَ،  آسيا  المسيحيََّة في  الشّّعوب  بين  الإسلام  انتشار  متتعًًِبِّا  الإسلام؛  إلى  الدّّاعية  واعتباره   ،محمّّد

مسيحيِيِّ إفريقيا ومسيحيِيِّ إسبانيا وشعوب أوروبا المسيحيََّة في عهد الأتراك وفي فارس وأوسط آسيا، وكيف انتشر 

الإسلام بين المغول والتّتّار حتَّىَ وصل إلى الهند والصّّين والملايو. للاِطِّلاع التفصيلّيّ على الكتاب، انظر: )أرنولد، 

الدّّعوة إلى الإسلام، 1970م(. 



75 وسائل حركة الاستشراق وآليّّاتها

ظهرت كتابات مونتجمري وات حول الرّسّول )محمّّد في مكة(]]]، و)محمّّد في 

المدينة(، و)محمّّد رجل الدّّولة والسّّياسة( وغيرها من الكتب.

المترّطفّة،  الاستشراقيّّة  اتكلـب  بـضعب  ةئماق  البهيّّ  محمّّد  الأستاذ  أورد  وقد 

والمشوِّّهة منها:

- ايحة محدم: فيلأت سير وايلم ريوم. 

- الاسلإم: فيلأت أرفلد ويجم. 

- الاسلإم: يّسنرفلابّة، نم فيلأت نرهي سنملا. 

نم  العربيّةّ  إلى  وـُتُمجر  ينالملأابـة،  رهظ  ايّّملاسلإ:  اتّّلسفير  ذمابه  اترخي   -

فيلأت دلوجزيهر.

- اصمدر اترخي ارقلان: يّزيلجنلإابةّ، فيلأت آررث رفيجي ـ 

- اتّّلوطرات اكّبلمّرة في الاسلإم: يّزيلجنلإابةّ، فيلأت د.س ويلجرمث. 

- الحلاّجّ الـصّّفيو الـشّّديه في اسلإـلام: نرفلابـيّسّة، مـن تـفيلأ لـوي وينسامن.

- اوهيلديّّة في الاسلإم: يّزيلجنلإابةّ، نم فيلأت إربااهم نساك. 

- دّّقمةم ارقلان: يزيلجنلإابـــّةّ، نم فيلأت ثينيك ركاج.  

السّّيرة  الكتاب ضمن منظومة دراسات  يندرج هذا  تأليف مونتجمري وات،  ]]]- كتاب »محمّّد في المدينة: من 

النبويّةّ، وهو يبحث في العلاقة بين النبيّّ ونساء المدينة منذ أن هاجر إليها وحتَّىَ توفَّاَه الله. تمثَّلَت العلاقة في ثلاثة 

جوانب، هي: الجانب الاجتماعيّّ، الجانب الفقهيّّ -فقه الأسرة- والجانب الجهاديّّ. وتكتسب الدّّراسة خصوصيََّتها 

ونساء  النبيّّ  بين  العلاقة  من  متنِوِّعة  صورٌٌ  للقارئ  تتبنيَّن  الاجتماعيّّ  الجانب  ففي  الثّلّاثة؛  الجوانب  هذه  خلال  من 

المجتمع، مثل: زيارة النبيّّ لبعض النّّسوة في منازلهن أو في مزارعهن وأحيانًاً يعود المريضات منهن ويدعو لهن بالأجر 

الأسرة،  فقه  أيْْ  الفقهي:  الجانب  ذلك. وفي  شابه  وما  الأعراس  الأفراح في  يشاركهن  الأحيان  بعض  والشّّفاء، وفي 

فقد تجلَّتَ تلك العلاقة بأوضح صورها في كثرة تردُُّد بعض النّّساء على النبيّّ في بيته يسألنه عن بعض الأمور الفقهيََّة 

المتعِلِّقة بالطّهّارة وأحكام الصّّلاة والعلاقة بين الزّوّجين، والطّلّاق، وحقوق الحضانة، وكان في فتاوى رسول الله عن 

هذه المسائل تخفيفٌٌ ورحمة. للاِطِّلاع التفصيلّيّ، انظر: )وات، محمّّد في المدينة، لا ت(.



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 76

- دراســـات في تـــارخي اثّّلفاقـــة اسلإـــيّّملاة: يّزيلجنلإابةّ، من تـــفيلأ فـــون 

رجوابينوم.

 ومن المؤلّفّات الخطيرة:

- كتاب ميزان الحقّّ الدّّكتور فاندر المستشرق الأميركي، والدّّكتور سنكلير تسدل.

ونبيّّ  الإسلام  على  مريع  هجوم  وهو  أجزاء،  أربعة  في  ويقع  الهداية،  كتاب   -

الإسلام.

- كتاب: مقالة في الإسلام، للدّّكتور المستشرق سال.

- كتاب: مصادر الإسلام، للدّّكتور سنكلير تسدل.

حقّّ  في  الكتب  أخطر  من  تعتبر  والتّبّشيريّةّ،  الاستشراقيّّة  الأربعة  الكتب  وهذه 

الإسلام والقرآن ونبيّّ الإسلام]]].

ولعلّّ أخطر ما قام به المستشرقون حتّىّ الآن هو إصدار »دائرة المعارف الإسلاميّةّ« 

بلغّّات عدّّة]]].

ثانيًًا: المجلات

قيّّة دلى المستشرقين ثلاثمائة مجلّةّ وّّنتمةع   ناهز عدد الاّجلمتّ، وادّّلوريّاّت الرشّر

صّّاخة بالاستشراق، فضالًا عن ائمت منها رّعتتضّ لـه في موضوعاتها امّّاعلـة؛ ةلجمك 

اوناقلن ااقلمرن، ومحفوظات اتّلـّارخي، وحابمـث العلـوم ادّّليّنيّـة، وغير ذلك.

ونم هذه ادّّلورايت

»مجلّّة ااعللم ايّّملاسلإ« وهي مجلّةّ تبشيريّةّ تـدصر يّزيلجنلإابـّة في هـار تـوسرد 

ـ اكيرمأب، وزّوتعّ في جميع أاحنء العالم. 

ون في العالم العربّيّ والإسلاميّّ، ص85.  ]]]- انظر: أحمد، إبراهيم خليل، المستشرقون والمبرشِّر

]]]- انظر: محمّّد، إسماعيل علّيّ، الاستشراق بين الحقيقة والتضليل، ص89 وما بعدها. 



77 وسائل حركة الاستشراق وآليّّاتها

»مجلّةّ ااعللم ايّّملاسلإ« وهي مجلّةّ تبشيريّةّ تـدصر في نرفـاس، وزّوتعّ في جميع  

أاحنء العالم. 

في  ايكيرملأــّّون  المستشرقون  أنــاهاش  قيّّة«  الرشّر ادّّلراســات  تبشيريّّة  »مجلّّة 

جامبير ةيلاوب أووياه، واكن لها ضعب رفوع في أوراب ودنكا. 

ق الأوسـط« تـدصر يّزيلجنلإابـّة في أكيرمـا، ويحرّّرها دعد  »مجلّّة شؤون الرشّر

نم المستشرقين ااعلمدني برعلل والمسلمين، واهتماهها جّّومـه في ادّّلرجـة الأولى 

ت، والدّّوريّاّت. إلى الجوانب اسّّليّسايةّ. وغير ذلك من المجالّا

ثالثًًا: دور النّّشر الاستشراقيّّة

ويج لها،  هناك دور نشر كثيرة في الغرب تعنى بإعداد الكتب الاستشراقيّّة، والتّرر

وتوزيعها في الأماكن المختلفة من العالم، ومن أشهر دورُُ النّّشر نذكر الآتي:

- في باريس

	1 دار إرتسن رلو: رعموةف بنشر ااعوبطلمت الاستشراقيّة نم بتك، ومجلاتّ، .

ونشرات، ودصإبار رهفس صّفمل دقيق لّك اعم ونعبان: مسرد اعم. 

	2 ايبرعلّة، والفارسيّة، والتّّركيةّ . الكثير نم ااطوطخلمت  دار هنري ترلف: واهيف 

النّفيسة. 

	3 دار زموفين: نم أبرك دور النّشر الاستشراقيّة في اسنرف وأوروبا. .

- في إنجلترا

	4 دار ربونياتسب وشركاه في دنلن، وتنشر سًرهفا دوراًّي همساب..

	5 هفـارس . نعبـوان ابتكلمـة اسلآـيويةّ  دار رفيه وأولاده في ديبرمكج، وتنشر 

دةقيق اعوبطمللت الشّّرقيّة على الاتخف موضوعاتها. 



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 78

	6 دار نربــارد كــوارتيش في نلــدن، وتنشر سًرهفــا دقًيقــا مــوهشرًا بعنوان: .

رهفس الؤلمافت الشّّرقيةّ. 

- في إسبانيا

	7 دار يترسيام في دمردي. .

- في ألمانيا

	8 دار اهراتفوشش في يفـابسدن، ولها نشرة شـيرهةّ صولـف مـا يـدصر مـن .

ابتكل في مصر، وانبلن، ووسراي، والهند، وابرغلم الأقصى. 

- في هولندا

	9 دار ليرب في ليدن..

ا: الجامعات رابًعً

لقد ادختسم المستشرقون اتّلدّرسي في الجامعة لنشر أاكفرمه، وسّّوتـولا بـكلذ 

اسلإـيّملاةّ،  دّّللراسـات  أقـاسم  إنـاشء  خـلال  مـن  وبخاصّّة  أرغاضـمه،  قيقحتل 

واةيبرعل بالجامعات ايّبرغلةّ.

1. كثرة أقسام الاستشراق ومعاهده في جامعات الغرب: لا اكتد تخلو ةمصاع نم 

وعامص ابرغل الآن نم عماجـة بها تخصّّص، أو مسق صّّاخ للاستشراق. ودق غلب 

أثكـر مـن ستّيّن قسامًا في  ايّبرغلّـة  الجامعات  عـدد هذه اقلأـاسم ]اسلإـيّملاةّ[ في 

أثكـر مـن ستّيّن عماجـة في اغلـبر، على رأس اقلأـاسم أســذتاة يهود، ومحاورهم 

اصلأـيّلةّ تـدور ـ في سايكـة ـ حـول اتّلـّكيكش في الـيحو، وفي السّّنّّة، وغير ذلك 

من الأسس، والمعتقدات الإسلاميّّة المسلمة بين المسلمين.



79 وسائل حركة الاستشراق وآليّّاتها

2. تضقيي المجال على الباحثين المنصفين للإسلام في الجامعات الغربيّّة: انهك 

كنََّوا باحثًاً  دلئلا على أنّّ المستشرقين وصيرحن ام وسِِعهم الحِِرصُُ، على أن لا ميُم

بالّاط كهؤلاء من قصد  إسلامّيًّا منفًًصا، ومتمكّّنًًا من العلوم الإسلاميّّة، فلا يسمحون ل

معاهدهم لانصاف الإسلام، وبعبارة أخرى تقديم الإسلام كما هو في الواقع، لا كما 

يريد هؤلاء المستشرقون في معاهدهم، وجامعاتهم، وعلى ذلك شواهد كثيرة.

العربيّّة  البلاد  في  الموجودة  الجامعات  في  بالتّّدريس  المستشرقين  قيام   .3

والإسلاميّّة: لا يكتفي هؤلاء بتدريس الإسلام في دولهم الغربيّّة، بل يأتون إلى بلادنا، 

الحكوميّةّ  غير  الجامعات  وبخاصّّة  جامعتنا،  في  الإسلام  ويدرسون  وعواصمنا، 

لبلادهم كالجامعة الأميركية في القاهرة، وفي بيروت.

الأميركيّةّ  الجامعة  أسندت  )1997-1998م(  في  أنّهّ  نذكر  ذلك  على  وأنموذجًًا 

في القاهرة إلى أحد المستشرقين وهو الفرنسي دودييه تدريس مادّّة »تاريخ المجتمع 

»محمّّد«  كتاب  الدّّراسّيّ  المقرّّر  إلى  أضاف  أن  إلى  الأخير  من  كان  وما  العربي«، 

للمستشرق ماكسيم رودنسون، والكتاب يطفح بعبارات السّّوء، والبهتان في حقّّ نبيّّ 

.[[[الإسلام

ا: المؤتمرات خامًسً

قعــد المستشرقون نمــذ عــام 1873م إلى عــام 1976م ثلاثين مؤتمر دوّيًّلـــا، 

ضلإابـــةفا إلى عبـــض المؤتمرات ايّميلقلإّـــة مثل مؤتمر المستشرقين الــّتييفوس 

نُشُرت  حيث  ربوكــلس،  في  المستشرقين  وقلحــة  1935-1937م(،  )جننيلــراد 

أهثاحبــا في تكــبا نعبــوان: طتــوّّر ايقعلــدة اسلإــيّملاةّ )باريس 1962م(.

ومّّضي المؤتمر ئمـات العلماء مـن أعـلام المستشرقين، وأطقـبا الوطنينيّن في 

ق، دقف اترشك في مؤتمر أوفسكرد 900 عالم نع25 دولـة، 85 ةعماج  ابرغل، والرشّر

69 جمعيّّة يّملعةّ.

]]]- انظر الموارد الآتية من الكتاب: ص 338-251-162-151-115-78-55-51.



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 80

وومسقنين إلى أرعب عشرة جماعة، رفنتد لك اهنم مسقب نم جـدول الأعمال ويه:

ق الأدنى،  ادّّلرااست المصريّةّ ايمدقلـة، وادّّلراسـات اسلآـيّوةّ ايّلبابلّـة، وآثـار الرشّر

ق المـيّّحيس، وطنزيبـة، وادّّلراســات  وادهعل اميدقل، وآاثر اباتكل اقلمـدّّس، والرشّر

الـسّّةيما، وادّّلراسـات اسلإــيّملاةّ )الّلةغ والأدب(، وادّّلرااست ايّملاسلإّة )اتّلـّارخي 

انّّفلـيّّ(، وادّّلراسـات اترّلّـّيكّة، وادّّلراسـات الخاصّّة ريإبان، وااقوقلز، ومـا جاورهما، 

قيّةّ،  الرشّر آســـاي  ودراســـات  اسولـــىط،  آسـاي  ودراسـات  الهنديّةّ،  وادّّلراسـات 

قيّّة الجنوبيّّة، وادّّلرااست ايّقيرفلأّة]]].             ودراســـات آســـاي الرشّر

سنة  من  ادّّلوـّيلـّة  الثلاثين  المستشرقين  مؤتمرات  اقيقعلــي  أحصى  وقــد 

)1873-1976م(، ركذف اكمن لّّك وادح اهنم اترخي ااقعنده، وحجم أعماله، كــأن 

انتوهتل  مما  نماذج  أورد  وكهــذا...كما  خمسة،  أو  ثلاثــة،  أو  مجلّدّين،  كتــون 

دّّلابراةس على دجاول أعمالها.

ا: الاشتراك في المجامعي العلميّّة الرّّسميّّة في العالم الإسلاميّّ سادًسً

ارّلسّــيّمةّ  ايملعلــّةّ  اجلمــعما  عبــض  إلى  تيــلّسولا  أن  المستشرقون  اســاطتع 

في ضعب الابلد ايّبرعلةّ واسلإـيّملاةّ، ثمـل مصر، ودمـقش، وغبـداد، وعملوا هاجـنيد 

على تحويل في أهداف هذه المجافل العلميّّة من خلال يقـمهما لابـدّّوعة إلى إيحـاء 

امّّاعليّّـات، أو الـدّّوعة إلى عتـليد انّلحّـو العربي، أو الّلغّـة اسولـىط، أو اباتكلـة ايّبرعلّـة 

المعاصرة، ولّكهّـا محاولات مرتـي إلى إيجاد وجفة بين ةغل القرآن، وةغل اةباتكل.

»جـب«،  بمصر؛  الّلوغي  اعمجلم  في  أاضعء  وناكا  الّنيذ  المستشرقين  ونم 

و»ويلجرمث«، و»وسلكينن«، ومهتثلاث نم إنجلترا، و»لـوي سامـوينن« الفرنسي]]]. 

ومهنم أضًًيا: »أ.ج.كنيسنيف«.

]]]- انظر: العقيقي، نجيب، المستشرقون، ج3، ص370-365. 

]]]- ألقى المستشرق ماسنيّوّن محاضرة في بيروت عام 1931م، دعا فيها إلى اعتماد اللغة العامّّيََّة وكتابتها بالحروف 

اللاتينيّّة، وكان قد ألقى هذه المحاضرة -أيضًًا- في 1929م في جمعٍٍ من الشباب العرب في باريس.



81 وسائل حركة الاستشراق وآليّّاتها

قشمدب: »نفيرجـي«  ايملعل  أاضعء في اعمجلم  وناكا  الّنيذ  ونم المستشرقين 

الفرنسي،  و»سيجـو«  الياطيلإ،  و»ديوجي«  ايبمولوكل،  و»جوتهيل«  الياطيلإ، 

الهولندي، وكذلك   و»ونيلان« الياطيلإ، و»هارتمان« ألماني اصلأـل، و»م.هوتمان« 

»مرجيلوث« و»ماسنيون«.

إاقتن  أن ولصيا إلى درةج  أنّّ لاؤهء المستشرقين لا نكيم  الالتفات  بدّّ من  ولا 

ايّبرعلّــة، دبرجــة  اغلابلــة  العربي، وإدراك أسرار  ايبلــان  اـّيبرعلّة، وقفــه  الّلغّـة 

تــهّّؤمهل لأن يكونوا في مصاِفِّ علماء الّلةغ اتقلمـدرني، بل هناك آراء طرحها هؤلاء 

تشير إلى جهلهم باللّغّة العربيّةّ.

ا: استخدام تلاميذ المستشرقين والمبشّّرين من الوطنيّّين سابًعً

اكفلـر الاستشراقيّّ اعلمـادي  الئاسول، وأاهثبخ في نشر، وإذاةع  إنّّ نم أرطخ   

يملاتــذ  مــن  والمسلمين  اعلــبر،  أنبــاء  عبــض  اســدختام  سلإلــلام؛ 

باينـة عن  الفكر الاستشراقيّّ(  الوظيفة )نشر  بهذه  وموقيلا  ين  المستشرقين، والمبرشّر

ين مـن غير نـاهتبس إلـمهي، بل على  أساتذتهم، واترّلوّجي لآراء المستشرقين، والمبرشّر

أنّهّا مــن تنــاج قــراحئ أوئلــك اتّليملاــذ، وثمــرة اهتجــادمه، وتفكيرهم، بينما 

أن كتـون صـدى لآراء، وسـومم وصخم الاسلإم.  عتـدو  هـي في واقـع املأـر لا 

وبعبارة أخرى حرص هؤلاء على صناعة المفكّّر المستغرب من أبناء البلاد الإسلاميّةّ 

والعربيّةّ.



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 82

الأفكار الرّّئيسة:

• ااعوسولمت، 	 وإدصار  ونشرها،  الكتب،  بتأليف  المستشرقون  اهــمّت 

إتنـاج ضـمخ، وسيل  لهم  الأجنبيّة، تحىّ اصر  اللغّات  وبشتىّ  وامجاعلم، 

هذه  من  وكثيٌر  المختلفة،  وآرائهم  أفكارهم،  أهمّ  يحمل  الكتب  من  متدفقّ 

الكتب ترُجمت إلى اللغّة العربيّة.

• مجلةّ 	 ثلاثمائة  المستشرقين  دلى  الشّّرقيّة  وادّلورياّت  الاّجلمت،  عدد  ناهز 

وّنتمةع صّاخة بالاستشراق، فضلًًا عن ائمت منها رعتتضّ لـه في موضوعاتها 

العلـوم  اتلـّارخي، وحابمـث  اوناقلن ااقلمرن، ومحفوظات  امّاعلـة؛ ةلجمك 

ادّلينيّـة، وغير ذلك.

• الكتب الاستشراقيّة، والتّّرويج 	 بإعداد  الغرب تعنى  هناك دور نشر كثيرة في 

لها، وتوزيعها في الأماكن المختلفة من العالم.

• وسّوتـولا 	 أاكفرمه،  لنشر  الجامعة  في  اتلدّرسي  المستشرقون  ادختسم 

بـكلذ قيقحتل أرغاضـمه، وبخاصّة مـن خـلال إنـاشء أقـاسم دّللراسـات 

اسلإـيملاّة، وايبرعلةّ بالجامعات ايبرغلّة.

• نمــذ عــام 1873م إلى عــام 1976م ثلاثين مؤتمر 	 قعــد المستشرقون 

دويلًــّـا، ضلإابـــةفا إلى عبـــض المؤتمرات ايميلقلإــّـة.

• ايملعلّــة 	 اجلمــعما  عبــض  إلى  تيــلسولا  أن  المستشرقون  اســاطتع 

ودمـقش،  مصر،  ثمـل  واسلإـيملاّة،  ايبرعلّة،  الابلد  ضعب  في  ارلسّــيمةّ 

العلميةّ  المجافل  هذه  أهداف  في  تحويل  على  هاجـنيد  وعملوا  وغبـداد، 

الـدّوعة إلى عتـليد  أو  امّاعليّـات،  لابـدّوعة إلى إيحـاء  من خلال يقـمهما 

انّلحـو اعلـربّي، أو اللغّـة اسولـىط، أو اباتكلـة ايبرعلـة المعاصرة، ولكهّـا 

محاولات مرتـي إلى إيجاد وجفة بين ةغل القرآن، وةغل اةباتكل.



83 وسائل حركة الاستشراق وآليّّاتها

• 	 ِّ اكفلـر الاستشراقي اعلمـادي  نم أرطخ الئاسول وأاهثبخ في نشر، وإذاةع 

يملاتــذ  مــن  والمسلمين  اعلــبر،  أنبــاء  عبــض  اســدختام  سلإلــلام؛ 

المستشرقين والمبشّّرين وموقيلا بهذه الوظيفة )نشر الفكر الاستشراقيّ( باينـة 

نـاهتبس  غير   مـن  والمبشّّرين  المستشرقين،  لآراء  واترّلوجي  أساتذتهم،  عن 

إلـمهي.



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 84

أسئلة الدّّرس

	1 تكلّم على حركة الاستشراق في مجال نشر الكتب والدّوريات..

	2 تحدّث عن أساليب ترويج الفكر الاستشراقيّ من خلال الجامعات..

	3 تحدّث عن أساليب ترويج الفكر الاستشراقيّ من خلال المؤتمرات..

	4 كيف روّج الغرب للفكر الاستشراقيّ من خلال التّغريب؟ .



الدّّرس السّّابع

 المدارس الاستشراقيّّة )1(
 الاستشراق الإيطالي

أهداف الدّّرس:

 على المتعلّّم مع نهاية هذا الدّّرس أن:

	1 يتعرّف إلى معايير تقسيم المدارس الاستشراقيّة..

	2 يشرح خلفيّات اهتمام الإيطاليّين بالاستشراق..

	3 يعدّد أبرز أعلام مدرسة الاستشراق الإيطاليَّة..

	4 يبيّّن خصائص مدرسة الاستشراق الإيطاليّة..





ومناهجها،  بخصوصيَّاَتها  الغربّيّ  الاستشراق  مدارس  من  مدرسة  كلّّ  اختصََّت 

وأخذت تتنافس في ميدان البحث والتّحّقيق. 

: معايير تقسيم المدارس الاستشراقيََّة أوّّلًاا

 هناك منهجيّّات مختلفة في تقسيمات لمدارس الاستشراق نشير إلى أهمّّها، وهي:

1.  التّّقيسم بحسب الموضوع البحثيّّ )نوعيََّة الموضوعات(

مت المدراس الاستشراقيّّة بلحاظ طبيعة المجال البحثيّّ للمستشرقين، أيْْ من  قُِسِّ

حيث نوعيّّة الموضوعات الّتّي اشتغلوا عليها، إلى أقسام ثلاثة:

• مدرسة تختصّ بمباحث القرآن الكريم.	

• في 	 معه  جرى  وما  بحياته،  ة  المختَّص أي   ،محمّد بالنّبيّ  تتعلَّق  مدرسة 

سيرته، وأعماله، وحروبه وسياسته.

• بتاريخ 	 تعُنَى  التّي  العربّي والإسلاميّ، أيْ المدرسة  بالتاّريخ  مدرسة تختصّ 

عصر  في  الإسلام  وبتاريخ  العربيَّة،  وباللغّة  وبعده،  الإسلام  قبل  العرب 

الصّحابة، والعصر الأمويّ والعبَّاسّي إلى يومنا هذا.

ومن الواضح أنَّّ َهذا التّقّسيم غير شامل؛ لأنََّ الاستشراق لا يهتمّّ فقط بما يتعلّقّ 

بالإسلام، ومصادره، ونبيّهّ، والتّاّريخ فقط]]]. بل هناك مجالات أخرى، بحثها بعمق 

علماء الاستشراق؛ كالفلسفة، واللّغّة، والأدب، والجغرافيا، والاقتصاد، وغيرها]]].

وقسََّم البعض الاستشراق إلى مدرستين، هما:

]]]- انظر: الزيادي، محمّّد فتح الله، الاستشراق أهدافه ووسائله، ص70-69. 

]]]- انظر: سمايلوفيتش، فلسفة الاستشراق، ص219. 



المدارس الاستشراقيّّة )1(  الاستشراق الإيطالي الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 88

• بهذا 	 والأدب  العامّ:  بمفهومه  الأدب  في  تبحث  التّي  السّياسيَّة  المدرسة 

المفهوم يطال كلّ أنواع الفكر الإنسانّي. وفي هذه المدرسة تندرج دراسات 

المستشرقين حول الدّين، والتاّريخ، واللغّة، والعادات، والتقّاليد للمجتمعات 

الإسلاميّة، والشّعوب المختلفة.

• المدرسة الأثريَّة التّي تهتمّ بالآثار]]].	

ومن الواضح أنََّ هذا التّقّسيم واسع جدًًا، ولا يمكنُُّنا من تمييز المدارس، وتصنيفها 

بشكلٍٍ دقيق.

2. التّّقيسم الغائّيّ

يعتمد هذا التّقّسيم على دراسة أهداف المستشرقين، ودوافعهم، وغاياتهم. وفي 

هذا السّّياق يمكن تقسيم مدارس الاستشراق على الشّّكل الآتي:

دينيَّةَ،  دوافعه  كانت  الّذّي  الاستشراق  وهو  الأيديولوجيّّ:  الدّّينيّّ  الاستشراق  أ. 

وهو ذاك الاستشراق الّذّي قادته المؤسََّسات الدّّينيََّة المسيحيََّة. 

ب. الاستشراق الاستعماريّّ: وهو الاستشراق الّذّي كان ينطلق من دافعٍٍ سياسّيّ-

عسكريّّ-توسُُّعيّّ.

سوى  ق  الرشّر دراسة  في  يرََ  لم  الّذّي  الاستشراق  وهو  العلميّّ:  الاستشراق  ت. 

النّّوع من الاستشراق، وهذا الجيل من المستشرقين  مادََّة علميََّة، وقد بدأ شياع هذا 

المباشر،  الأجنبيّّ  كلّّ من الاستعمار  وانهيار  الثّاّنية،  العالميََّة  الحرب  بعد  بالأخصّّ 

وسلطة الكنيسة المطلقة. 

3. التّّقيسم الجغرافيّّ

م الاستشراق وفق الجغرافيا، إلى الاستشراق  وهو يعتمد على بلد المستشرق، فيقِسِّ

]]]- انظر: الاستشراق أهدافه ووسائله، م.س، ص70.



89 المدارس الاستشراقيّّة )1(  الاستشراق الإيطالي

الفرنسّيّ، والإنكليزيّّ، والإيطالّيّ، والألمانّيّ، والرّّوسّيّ، وغيرهم.

ومن الواضح صعوبة تصنيف مدارس الاستشراق بالدّّقَّةَ؛ لأنَّنَا نتكلَّمَ على آلاف 

المستشرقين في  من  الهائل  العدد  هذا  تصنيف  المستحيل  و»من  المستشرقين،  من 

ويتكلَّمَون  مختلفة،  جنسيََّاتٍٍ  يمثِّلّون  إنَّهَم  حيث  محدََّدة؛  خصائص  ذات  مدارس 

دة، ويسيرون في اِتِّجاهاتٍٍ متنِوِّعة، وينطلقون من أهدافٍٍ متقاربة. لغاتٍٍ متعِدِّ

ولا بدََّ لكِلِّ من أراد الخوض في هذا الموضوع خاصََّة، وميدان الاستشراق عامََّة 

، ولكن مع استحالته  أن يلمّّ بأطراف كلّّ هذه الاختلافات، وهذا ما يبدو أمرًاً مستحيالًا

هذه، فإنَّهَ من الممكن الالتجاء إلى التّوّزيع الجغرافّيّ أساسًًا للتّصّنيف، انطلاقًاً من أنََّ 

البيئة بما لها من خصائص -إيجابيَّةَ كانت أو سلبيَّةَ- ذات أثرٍٍ كبيرٍٍ في تكوين شخيَّصةَ 

الكاتب، وتوجيه أفكاره«]]].

الأفضل  أنَّهَ  باب  الاستشراقيََّة، لا من  للمدارس  الجغرافّيّ  التّقّسيم  لذا، سنعتمد 

من النّّاحية المنهجيََّة، بل هو الأسهل في اعتماده معيارًًا للتّقّسيم؛ لأنَّهَ يجِنِّبنا التّدّاخل 

في الأقسام، أو خروج بعض الأقسام، بخلاف ما لو اعتمدنا معايير أخرى في هذا 

المجال. 

وأهمّّ مدارس الاستشراق؛ وفق هذا التّقّسيم الجغرافّيّ؛ هي:

• الاستشراق الإيطالّي	

• الاستشراق الفرنسّي	

• الاستشراق البريطانّي	

• الاستشراق الألمانّي	

• الاستشراق الإسبانّي	

]]]- الاستشراق أهدافه ووسائله، م.س، ص72-71. 



المدارس الاستشراقيّّة )1(  الاستشراق الإيطالي الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 90

• الاستشراق السّويديّ	

• الاستشراق الهولنديّ	

• الاستشراق الأميركيّ	

• الاستشراق الرّوسّي	

وسنتعرَّضَ لكِلِّ مدرسة من هذه المدارس بشكلٍٍ مختصر، مع الإشارة إلى أبرز 

حقة. ونبدأ بمدرسة الاستشراق  أعلام هذه المدرسة، في هذا الدّّرس، والدّّروس الالّا

الإيطالي.

ثانيًًا: مدرسة الاستشراق الإيطاليّّة

الاستشراقيَّةَ  بالمدرسة  البحث  لتصدير  إنََّ  بالاستشراق:  الإيطاليّّين  اهتمام   .1

الإيطاليَّةَ أسبابًاً عدََّة، منها: 

البابوات هم  العربيََّة، والإسلاميّّة في أوروبا؛ فقد كان  الدّّراسات  أنّّ إيطاليا مهد 

الّذّين وجّّهوا إلى دراسة اللّغّة العربيّّة، ومن هنا صدر القرار البابويّّ بإنشاء كراسٍٍ ستَّةَ 

لتعليم اللّغّة العربيَّةَ في باريس، ونابولي، وسالونيكا، وغيرها كما تقدََّم، وقد تعاون 

في  الكاثوليكيّةّ  الدّّيانة  لنشر  الكاثوليكيََّة  الكنيسة  مع  الشّّام  نصارى  من  مجموعة 

المشرق، وقد بدأ هذا التّعّاون باِتِّحاد الكنيستَنيْن المارونيََّة والكاثوليكيََّة عام 1575م، 

هوت إلى اللّغّة العربيََّة.  وقام المارونيُُّون بترجمة العديد من كتب الالّا

وبدأتِِ الجامعات الإيطاليََّة تهتمُُّ بالدّّراسات الإسلاميّّة؛ فقامتْْ جامعة بولونيا سنة 

1076م بالاهتمام بالعلوم العربيََّة، وتلتْهْا جامعة نابولي عام 1224م، ثمََّ جامعات: 

مسينا، وروما، وفلورنسا، وبادوا، ثمََّ أخيرًاً الجامعة الجريجوريَّةَ الّتّي اعتنتْْ بصورة 

واعتنى  العربيّّة،  اللّغّة  تعلَّمَ  إيطالّيّ  أوََّل  أنََّ  ويبدو  الإسلاميّّة]]]،  بالدّّراسات  خاصََّة 

]]]- انظر: الحاجّّ، ساسي سالم، نقد الخطاب الاستشراقيّّ، ج1، ص118. 



91 المدارس الاستشراقيّّة )1(  الاستشراق الإيطالي

بدراستها هو »جيراردودا كريمونا« )Gerardo da Cremona( )1114-1187م(، 

ومن الإيطالِيِّين نجد -أيضًًا- توما الإكويني )1225-1274م( الّذّي اهتمّّ بالدّّراسات 

الفلسفيََّة، وبخاصّّة الفلسفة العربيََّة؛ إذ قضى جلََّ حياته باحثًاً فيها، وساهم في نشر 

الفلسفة الرّشّديَّةَ على الرّّغم من محاربته إيَّاَها]]].

ق قديمة جدًًّا؛ وذلك نظرًاً إلى قرب إيطاليا جغرافيًّاً  أنََّ العلاقة بين إيطاليا، والرشّر

من بعض البلاد العربيََّة، وإفريقيا، وعندما فتح العرب صقلية توطَّدَت هذه الصّّلة بين 

إيطاليا، والعالم الإسلاميّّ ثقافيًًّا، وبخاصََّةًً في عهد الملك »روجار الأوََّل«، وحفيده 

قيَّةَ  الرشّر البلاد  للعلماء، والمقََّثفين من  الثاني«، حيث كان بلاطهما كعبةًً  »فريدريك 

كلّهّا، وكان لوجود الفاتيكان في إيطاليا أثرٌٌ كبيٌرٌ في توطيد الصّّلة بينها، وبين البلاد 

يَِّمَِّة كبيرة جدًًّا في التّبّشير بالدّّين المسيحيّّ،  قيََّة؛ نظرًاً إلى ما يوليه الفاتيكان من أه الرشّر

قيّيّن في كلّّ مكان. ومحاولة تنصير الرشّر

أنََّ أوََّل كتب عربيََّة جرى طبعها في إيطاليا، وبرز أوََّل كتاب عربّيّ مطبوع في إيطاليا 

الكتاب  ويحمل  البندقيََّة(،  جنوب  تقع  صغيرة  )مدينة  فانو  في  ذلك  1514م،  سنة 

الثّاّني نُشُر في جنوة سنة 1516م،  العربّيّ  السّّواعي«، والكتاب  اسم »كتاب صلاة 

وعنوانه »مزامير عبرانّيّ يونانّيّ عربّيّ قصدانّيّ بترجمة لاتينيّّ وتفسيرهم«. أمََّا القرآن 

الكريم، فقد طبع لأوََّل مرَّةَ في البندقيََّة سنة 1518م من طرف بافاناني، وهو مطبعي 

ذات  كانت  و1610م،   1590 سنتي  بين  ما  كتب  تسعة  ونشرت  براسيا.  مدينة  من 

مواضيع متنِوِّعة، منها: »الإنجيل المقدََّس« )كتابان( وكتاب »الأجروميََّة« لابن آجروم، 

وكتاب »الكافية« لابن الحاجب، وكتاب »القانون الثّاّني في البّّط« لابن سينا، وهو 

من أبرز معالم الطّبّاعة العربيَّةَ في أوروبا من حيث إخراجه، وتقديمه، وكتاب »نزهة 

المشتاق في ذكر الأمصار والأقطار والآفاق« للإدريسّيّ، وكتاب في الهندسة »كتاب 

تحرير أصول الأوقليدس« ترجمة نصير الدّّين الطّوّسّيّ. ومن أهمّّ المطبوعات الّتّي 

أشرف عليها المعهد المارونّيّ في روما أربعة كتب نحويَّةَ، وكتاب في الفلسفة، نذكر 

]]]- انظر: مراد، يحيى، أسماء المستشرقين، ص33. 



المدارس الاستشراقيّّة )1(  الاستشراق الإيطالي الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 92

منها: »مبادئ اللّغّة العربيََّة« سنة 1622م من تأليف المارونّيّ نصر الله شالاق، وآخر 

للمؤِلِّف نفسه فيه تقديم للحروف الهجائيََّة العربيََّة، ثمََّ كتابٌٌ ثالثٌٌ من عمل تلميذٍٍ 

مارونٍيٍّ هو بطرس المطوشي عام 1624م. أمََّا كتاب الفلسفة، فعنوانه: »مدخل لعلم 

بتأليف  اهتمامًًا  »انطونيوجيجاني«  الإيطالّيّ  العالم  وأظهر  1625م.  سنة  المنطق« 

المعجمات، فقد نشر سنة 1632م في مدينة ميلانو معجامًا باللّغّة العربيََّة، واللاتينيَّةَ 

اعتمادًًا  للفيروزآبادي  المحيط  القاموس  على  فيه  واعتمد  ضخمة،  أجزاءٍٍ  أربعة  في 

كبيرًاً، وبذلك كان له السّّبق في تعريف الغرب بالمعجمات العربيََّة، والاهتمام بها؛ 

الإيطالّيّ  الاستشراق  على  غابريلي«  »فرانشيسكو  الإيطالّيّ  المستشرق  أطلق  ولذا 

وآدابها، وحضارة المسلمين،  العربيََّة،  اللّغّة  لدراسة  »الاستعراب«؛ لأنَّهَ وجه  تسمية 

وعلومهم.

2. أبرز أعلام مدرسة الاستشراق الإيطاليََّة]]]

قامت نهضة الاستشراق الإيطالّيّ الحديث على أعمدةٍٍ ثلاثة، وذلك في منتصف 

القرن التّاّسع عشر، وإلى غاية الرّّبع الأوََّل من القرن العشرين بحسب »دي غوبرناتي 

وبريداري« المهتمََّنيْن بتاريخ الاستشراق الإيطالّيّ، وهذه الشّّخيَّصَات هي:

وِِْجْيدي )1206-‍1354ه‍/ 1844-1935م( يُُْسْْتْو(  أ.  إغناطيوس )إْيْنيا

هو   :)Ignazio Guidi جويدي  إينياتسيو  يلفظونها:  )والإيطاليُّوُن  إغناطيوس 

اللّغّة  يتقن  »جويدي«  كان  يانيَّةَ.  والسّرر والحبشيََّة  بالعربيّّة،  عالمٌٌ  إيطالّيٌّ،ٌ  مستشرقٌٌّ 

يَِّمَِّة، خصوصًًا اللّهّجة اللّبّنانيََّة]]]. وهو من  العربيََّة إتقانًاً تامًًّا، كما كان على علم بالعا

أعضاء المجمع العلميّّ العربّيّ، وكان شيخ المستشرقين في عصره. ولد في رومة، 

]]]- التراجم المذكورة لأعلام الاستشراق في الغالب جرى أخذها من كتاب العقيقي أو كتاب عبد الرحمن بدوي أو 

كتاب ميشال جحا؛ فهذه أوسع الكتب في الترجمة للمستشرقين، وإن كانت موسوعة العقيقي أوسعها؛ لأنَّهَا جاءت في 

ت والدوريَّاَت  مجلَّدَات ثلاثة، وقد استعان بالمستشرقين أنفسهم الذين أمدُُّوه بالمادََّة العلميََّة أو عاد إلى بعض المجالَّا

الاستشراقيّّة التي تترجم لبعضهم، وخاصََّة عند الوفاة.

]]]- انظر: بدوي، عبد الرحمن، موسوعة المستشرقين، »جويدي )اجنتيسو(«، ص213-212. 



93 المدارس الاستشراقيّّة )1(  الاستشراق الإيطالي

الجامعة  في  أستاذًًا  كان  ثمََّ  1885م.  سنة  جامعتها  في  العربيَّةَ  بتعليم  إليه  وعهد 

المصريَّةَ سنة 1908م يلقي محاضراته بالعربيََّة، واستمرّّ بضع سنين. من كتبه العربيَّةَ: 

بأوروبّاّ  علاقتها  باعتبار  العرب  عند  واللّغّة  والتّاّريخ  الجغرافيا  أدبيََّات  »محاضرات 

الجامعة المصريَّةَ،  ألقاها في  أربعين محاضرة  من  بإيطاليا« وهي سلسلة  خصوصًًا 

و»جداول كتاب الأغاني« يحتوي على فهارس الشّّعراء، والقوافي، والأعلام، والأمكنة، 

وكتاب »المختصر« رسالة في علم اللّغّة العربيََّة الجنوبيَّةَ القديمة، ونشر كذلك كتابا 

»الاستدراك على سيبويه« للزّّبيدي، و»الأفعال وتصاريفها« لابن القوطيََّة]]].

ب. الأمير ليونه كايتاني )1869-1935م(

فقد  الإيطالِيِّين،  المستشرقين  أبزر  من   )Leone Caetani( كايتاني  ليونه  الأمير 

الولايات  في  لبلاده  سفيرًاً  عمل  والفارسيََّة.  العربيََّة  منها:  لغات،  سبع  يحسن  كان 

المتَّحَدة، وزار الكثير من البلدان الشرقيََّة، منها: الهند إيران، مصر، سوريا، ولبنان. 

من أبرز مؤلَّفَاته: كتاب )Annali dell'Islam( وطبع منه خلال )1905-1908م( 

ة بالرّسّوم، والخرائط المفصََّلة، انتهى فيها إلى سنة 40  ثمانية مجلَّدَات ضخمة محالَّا

للهجرة]]]، ويعدّّ كتابه »الحوليََّات« مرجعًًا مهامًّا لكيرٍثٍ من المستشرقين. وفي المواقف 

السّّياسيََّة، عندما احتلَّتَ إيطاليا ليبيا سنة 1912م كان من بين المعارضين القلائل في 

البرلمان الإيطالّيّ لهذا الاحتلال.

ت. كارلو ألفونسو نـََلـّيّنو )1872-1938م(

ولد  إيطالّيّ  مستشرق   .)Carlo Alfonso Nallino( نـََلـّّينو  ألفونسو  كارلو 

والعبريَّةَ،  العربيََّة،  ومبادئ  الأوََّليََّة،  دروسه  وتلقََّى  ونشأ  شباط،   16 في  تورين  في 

قيّّ  يانيَّةَ في مدينة أوديني، واستكمل دراسته في جامع تورين، وفي المعهد الرشّر والسّرر

بنابولي، ثمََّ في بالرماوروما، ودرس في الجامعة المصريَّةَ القديمة، وانتخب عضوًًا في 

]]]- انظر: الزركلي، الأعلام، ج1، ص336. 

]]]- انظر: م.ن، ج5، ص250. 



المدارس الاستشراقيّّة )1(  الاستشراق الإيطالي الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 94

المجمع العلميّّ الإيطالّيّ، والمجمّّع اللّغّويّّ في مصر، والمجمع العلميّّ العربّيّ في 

دمشق، وعُُنيِّن مديًرًا لتنظيم المحفوظات العثمانيََّة في وزارة المستعمرات في رومة، 

ق الحديث، وكلتاهما  وتوىلَّى الإشراف على مجلَّةَ الدّّراسات الشرقيََّة، ثمََّ مجلَّةَ الرشّر

بالإيطاليََّة. من آثاره: »علم الفلك تاريخه عند العرب في القرون الوسطى«، و»تاريخ 

الآداب العربيََّة من الجاهليََّة حتَّىَ عصر بني أميََّة«]]].

وقد شملت مؤلَّفَاته مختلف فروع الحضارة الإسلاميّّة، منذ ما قبل الإسلام، وحتّىّ 

ع الإسلاميّّ، والقانون الرّّومانّيّ،  العصر الحديث، كما اهتمََّ بدراسة العلاقة بين الرشّر

إلى  مضافًاً  المسيحيّّ،  قيّّ  الرشّر والقانون  القديم،  قيّّ  الرشّر القانون  بين  والعلاقة 

ترجمته شعر ابن الفارض إلى الإيطاليََّة. وقد تُرُجم العديد من مؤلَّفَاته إلى الفرنسيَّةَ 

والإنكليزيَّةَ.

كان واسع الاهتمام باليمن، وقد وضع دراساتٍٍ تتعّلَّق به، منها ما يتناول الحضارات 

القديمة المتعاقبة في اليمن، ومنها ما يتعلق بالّلَّهجاتِِ، والخطوط العربيََّة فيه، ورُشُِّّحََ 

لتدريس تاريخ اليمن في كّيَِّلِّة الآداب في مصر، ودسََّرَّه أربعََ سنواتٍٍ منذ عام 1927م 

حتَّىَ عام 1931م.

وهناك أعلام آخرون في هذه المدرسة، منهم: 

- »داڤيد سانتيلانا« )David Santillana( )1855-1931م( 

)Pietro Paolo Savorgnan di Brazzà( برازا«  دي  ساڤورنيان  »بييترو   -

)1852-1905م(

- »فرانشيسكو غابرييلي« )1904-1996م(

عن  بالموضوعية  اتَّسَمت  مؤلَّفَات  المستشرقة  ولهذه  فاغليري«،  »لورافيشيا   -  

الإسلام والنّّبيّّ، منها: دراسة موضوعيََّة عن الإسلام صدرت بالإيطاليََّة، بعنوان: »دفاع 

]]]- انظر: كحالة، عمر، معجم المؤِلِّفين، ج8، ص137. 



95 المدارس الاستشراقيّّة )1(  الاستشراق الإيطالي

عام  منه  الأولى  الطّبّعة  صدرت  البعلبكّيّ«  »منير  العربيََّة  إلى  ترجمه  الإسلام«،  عن 

1960م، ويضمّّ فصوالًا سبعة، هي:

• سرعة انتشار الإسلام	

• بساطة العقيدة الإسلاميّة	

• معنى الشّعائر الإسلاميّة	

• الأخلاق الإسلاميّة	

• الحكم الإسلاميّ والحضارة	

• معنى التصّوُّف في الإسلام	

• الإسلام وصلته بالعلم	

3. خصائص مدرسة الاستشراق الإيطاليّّة

يمكن إيجاز أهمّّ خصائص هذه المدرسة في الآتي:

• بدأتْ لتحقيق أغراض دينيَّة، ثمَّ تطوَّرت لتحقيق أغراض تجاريَّة، وسياسيَّة، 	

واستعماريَّة

• التّّركيز على الدّراسات العربيَّة والإسلاميّة	

• الاهتمام بجمع المخطوطات العربيَّة النّادرة.	



المدارس الاستشراقيّّة )1(  الاستشراق الإيطالي الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 96

الأفكار الرّّئيسة:

مت المدراس الاستشراقيّّة بلحاظ طبيعة المجال البحثيّّ للمستشرقين إلى  - قُِسِّ

 ،أقسام ثلاثة: مدرسة تختصّّ بمباحث القرآن الكريم، ومدرسة تتعلَّقَ بالنّّبيّّ محمّّد

ومدرسة تختصّّ بالتّاّريخ العربّيّ والإسلامي.

- قسََّم البعض الاستشراق إلى مدرستين، هما: المدرسة السّّياسيََّة التي تبحث في 

الأدب بمفهومه العامّّ المدرسة الأثريَّةَ الّتّي تهتمّّ بالآثار.

- التّقّسيم الغائي للاستشراق يعتمد على دراسة أهداف المستشرقين، ودوافعهم، 

الآتي:  الشّّكل  على  الاستشراق  مدارس  تقسيم  يمكن  السّّياق  هذا  وفي  وغاياتهم. 

الاستشراق الدّّينيّّ الأيديولوجيّّ، والاستشراق الاستعماريّّ، والاستشراق العلميّّ. 

م الاستشراق وفق  - التّقّسيم الجغرافّيّ للاستشراق يعتمد على بلد المستشرق، فيقِسِّ

الجغرافيا، إلى الاستشراق الفرنسّيّ، والإنكليزيّّ، والإيطالّيّ، والألمانّيّ، والرّّوسّيّ، 

وغيرهم.

العربيَّةَ،  الدّّراسات  مهد  كانت  إيطاليا  لأنّّ  بالاستشراق؛  الإيطاليون  اهتمّّ   -

ق علاقة قديمة جدًًّا، وكان أوََّل كتب عربيَّةَ  والإسلاميّةّ في أوروبّاّ، وبينها وبين الرشّر

جرى طبعها في إيطاليا.

- من أبرز المستشرقين الإيطاليين: إغناطيوس )إيْنْياتْسْْْيُُو( جْْوِِيدي، والأمير ليونه 

كايتاني، وكارلو ألفونسو نـََلـّّينو.

- يمكن إيجاز أهمّّ خصائص هذه المدرسة في الآتي:

• بدأتْ لتحقيق أغراض دينيَّة، ثمَّ تطوَّرت لتحقيق أغراض تجاريَّة، وسياسيَّة، 	

واستعماريَّة.

• التّّركيز على الدّراسات العربيَّة والإسلاميّة.	

• الاهتمام بجمع المخطوطات العربيَّة النّادرة.	



97 المدارس الاستشراقيّّة )1(  الاستشراق الإيطالي

أسئلة الدّّرس

	1 تكلّم عن لحاظات تقيسم الاستشراق..

	2 مدرسة . خصائص  هي  وما  الاستشراقيّة؟  بالدّراسات  الإيطاليون  اهتمّ  لماذا 

الاستشراق الإيطاليّة؟

	3 اذكر اثنين من المستشرقين الإيطاليّين وتحدّث عنهما بالتّفصيل..





الدّّرس الثّّامن

 المدارس الاستشراقيّّة )2(: الاستشراق الفرنسي )1(

أهداف الدّّرس:

 على المتعلّّم مع نهاية هذا الدّّرس أن:

	1 يشرح خلفيّات اهتمام الفرنسيّين بالاستشراق..

	2 يعدّد أبرز أعلام مدرسة الاستشراق الفرنسيّة..

	3 يبيّّن خصائص مدرسة الاستشراق الفرنسيّة..





مدخل

منذ العصور الوسطى إلى العصر الحديث شهدت فرنسا دورًًا متناميًًا في العلاقات 

ق  ق، والغرب، وقد ظلّتّ محورًًا منذ أن صحت على هدير زحف الرشّر الثّقّافيّّة بين الرشّر

الذّّاكرة الجماعيّةّ  ثقافيّّةٌٌ في  تاريخيّّةٌٌ، وقاعدةٌٌ  فتمثّلّت خلفيّّةٌٌ  العربّيّ على أوروبا]]]، 

الفرنسيّةّ، وهي خلفيةٌٌ عدائيةٌٌ حملها الاستشراق الفرنسي في أوّّليّاّته، واتّخّذها سلاحًًا 

المسلم  ق  الرشّر أو  العربيّّة،  البلاد  اتّجّاه  الخارجيّّة  فرنسا  سياسة  لتنفيذ  استراتيجيًًّا 

باعتبارها  وتاريخها،  الفرنسيّّة،  المقالة أسس المدرسة  عمومًًا. ولذلك ستعالج هذه 

، تاريخًًا، وثقافةًً فضالًا عن آثاره القديمة،  من أخطر، وأقوى أنواع الاستشراق الأورويبّي

والجديدة في الوقت نفسه.

وقد ارتبطت حركة الاستشراق الفرنسّيّ بخصائص، ومقوّّمات الشّّخيّصّة القوميّةّ 

لفرنسا، ويأتي في مقدّّمتها، الدّّين المسيحيّّ الّذّي يقوم على المذهب الكاثوليكي]]]، 

اث الإغريقيّّ،  وهي حضاريًّاً تمثّلّ أوروبا بجوهر حضارتها المتمثّلّ بتراكم خلاصة التّرر

والرّّومانّيّ، والمسيحيّّ، ولذلك كانت هي النّّواة الّتّي انطلقت منها الحروب الصّّليبيّّة.

: اهتمام الفرنسيّّين بالاستشراق  أوّّلًاا

تُعُدّّ المدرسة الاستشراقيََّة الفرنسيََّة من أبرز المدارس الاستشراقيََّة، وأغناها فكرًاً، 

وأخصبها إنتاجًًا، وأكثرها وضوحًًا؛ ويعود سبب ذلك إلى العلاقات الثّنّائيَّةَ الّتّي تربط 

فرنسا موجودة في معظم  العربّيّ، والإسلاميّّ قديمًاً، وحديثًاً، وكانت  بالعالم  فرنسا 

علاقات العرب بأوروبا في حالات السّّلم، والحرب، فالعرب وصلوا إلى حدود فرنسا، 

وأخافوها، وكانت فرنسا على علاقةٍٍ وثيقةٍٍ بدولة الخلافة العبََّاسيََّة في أيَّاَم شارلمان، 

]]]- درويش، أحمد، الاستشراق الفرنسي والأدب العربي، ص8.

]]]- النصر الله، جواد كاظم منشد، الاستشراق الفرنسي والبعثات اليسوعية لقاء الاستشراق والتبشير، مجلة دراسات 

استشراقية، العدد 4. 



المدارس الاستشراقيّّة )2(  الاستشراق الفرنسي )1( الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 102

الوطن  من  أجزاء  احتلال  إلى  وتلَّطعَت  الصّّليبيََّة،  الحروب  في  وشاركت  والرّشّيد، 

العربّيّ، وغزا نابليون مصر، وأقام علاقاتٍٍ سياسيََّةٍٍ، واقتصاديَّةٍٍَ معها، واحتلَّتَ فرنسا 

المغرب العربّيّ، وسوريا، ولبنان]]].

وقد برزت المدرسة الفرنسيّّة بين مدارس الاستشراق، بخاصََّة منذ إنشاء مدرسة 

دي  »سلفستر  المشهور  المستشرق  رأسها  الّتّي  عام 1795م  الحيََّة  قيََّة  الرشّر اللّغّّّات 

ساسي«، وكان هذا المستشرق يعدّّ عميد الاستشراق الأوروبّيّ في النّّصف الأوََّل من 

القرن التّاّسع عشر من دون منافس]]].

لوََّن  »قد  إنَّهَ  العربيََّة  اللّغّة  قواعد  في  »ساسي«  كتاب  عن  السّّامرائّيّ  ويقول 

الاستشراق الأوروبّيّ بصبغةٍٍ فرنسيََّةٍٍ«، أمََّا اهتمامات »دي ساسي« فقد تنوََّعت، حيث 

يقول  -كما  فترة  وهي  والجغرافيا،  والفرق  والتّاّريخ،  وآدابها،  العربيََّة  اللّغّة  شملت 

المجال  هذا  دخوله  المستشرق بمجرَّدَ  كان  إذ  التّخّصّّص؛  إلى  افتقدت  السّّامرائّيّ- 

يظنُُّ أنَّهَ يستطيع أن يكتب في كلّّ ما يخصّّ الإسلام، والمسلمين، ولكن هذا النّّمط 

استمرََّ كيرًثاً بعد هذه الفترة حتَّىَ يومنا هذا]]].

ثانيًًا: أبرز أعلام مدرسة الاستشراق الفرنسيّّة

1.  »سيلفستر دي ساسي« )Silvester de Sacy( )1758م-1838م(

 :)Antoine Isaac Silvestre de Sacy( ساسي دي  سِِلفستر  إسحاق  أنطوان 

وتعلَّمَ  1758م،  عام  باريس  في  ولد  الفرنسِيِّين]]]،  المستشرقين  لقََّبه البدوي بشيخ 

اللاتينيََّة واليونانيََّة، ثمََّ درس على بعض القساوسة، منهم: القسّّ مور، والأب بارتارو، 

قيَّةَ في مكتبة  كيَّةَ. عمل في نشر المخطوطات الرشّر ثمََّ درس العربيََّة، والفارسيََّة، والتّرر

]]]- النبهان، محمّّد فاروق، الاستشراق تعريفه مدارسه آثاره، ص22.

]]]- انظر: السامرائّيّ، قاسم، الفهرس الوصفيّّ للمنشورات الاستشراقيَّةَ المحفوظة في مركز البحوث في جامعة الإمام 

محمّّد بن سعود، ص15.

]]]- م.ن، ص9. 

]]]- انظر: بدوي، عبد الرحمن، موسوعة المستشرقين، ص339-334.



103 المدارس الاستشراقيّّة )2(  الاستشراق الفرنسي )1(

باريس الوطنيََّة، وكتب العديد من البحوث حول العرب، وآدابهم، وحقََّق عددًًا من 

المخطوطات.

قيّّة الحيََّة عام 1795م، وأعدََّ كتابًاً  عُُنيِّن أستاذًًا للُّغُة العربيّةّ في مدرسة اللّغّّّات الرشّر

في النّّحو تُرُجم إلى الإنكليزيَّةَ، والألمانيََّة، والدّّنمركيََّة، وأصبح مديرًاً لهذه المدرسة 

عام 1833م، وعندما تأسََّست الجمعيََّة الآسيويَّةَ انتُخُب رئيسًًا لها عام 1822م. ومن 

في  فرنسا  أصبحت  جزأين،  في  حولهم  كتابًاً  ألَّفَ  حيث  »الدّّروز«،  اهتماماته  أبرز 

عهده قبلة المستشرقين من جميع أنحاء القارَّةَ الأوروبيََّة، ويقول أحد الباحثين -في 

هذا الصّّدد- إنََّ الاستشراق اصطبغ بالصّّبغة الفرنسيََّة في عصره. عمل »دي ساسي« 

الّتّي نُشُرت عند احتلال الجزائر،  البيانات  الّذّي ترجم  الفرنسيََّة، وهو  مع الحكومة 

وكذلك عند احتلال مصر من قبل حملة نابليون عام 1797م. 

من آثاره: تحقيق »مقامات الحريري«، و»كليلة ودمنة«، و»بند نامه«، وترجمته إلى 

اللّغّة الفرنسيََّة، وترجمة فصول من كتاب »روضة الصفاء«، وكتابة »قانون الملكيَّةَ في 

مصر منذ الغزو العربّيّ )1805-1818م(«، و»أنطولوجيا النّّحو«، و»عقيدة الدّّروز« 

محمّّد«،  قبل  العرب  تاريخ  حول  و»مذكََّرات  عربيََّة«،  أدبيََّة  و»مختارات  )جزءان(، 

و»تاريخ الآثار القديمة في بلاد فارس«، و»مبادئ اللّغّة العربيََّة«، و»النّّحو العربّيّ في 

حول  و»مذكََّرات  كرمنشاه«،  جبال  عن  و»مذكََّرات  الحيََّة«،  قيََّة  الرشّر اللّغّّّات  مدرسة 

قيّّ«. تاريخ الأدب الرشّر

2.  أرنست رينان: )بالفرنيََّسة: Ernest Renan( )28 فبراير 1823–1892م(

ولد في مقاطعة )بريتاني( في فرنسا، ووهب جلََّ اهتمامه للبحث العلميّّ العقلّيّ 

»ابن رشد«،  العملاق  كتابًاً عن  رينان«  »أرنست  لقد وضع  محمّّد.  أتباع  تركه  الّذّي 

وهذه  الرّشّديَّةَ،  المدرسة  بأبناءِِ  وأتباعه  هو،  لُِقِّب  حتى  فلسفته،  فيه  أثَّرَت  وكيف 

المدرسة هي حقيقة واقعة، وقد انقسمت إلى قسمين، القسم الأوََّل: المدرسة الرّشّديَّةَ 

تينيََّة، وحمل القسم الثّاّني لقّّب المدرسة الرّشّديَّةَ العبريَّةَ، بينما بقي »ابن رشد«  الالّا

أستاذًًا للجميع على مختلف مللِِهم، ونِحََِلهم، ومختلف عقائدهم.



المدارس الاستشراقيّّة )2(  الاستشراق الفرنسي )1( الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 104

اشتهر بترجمته ليسوع الّتّي دعا فيها إلى نقد المصادر الدّّينيّّة نقدًًا تاريخيًّاً علميًًّا، 

الكتاب  في  الموجودة  الأسطوريَّةَ  والعناصر  التّاّريخيََّة،  العناصر  بين  التّمّييز  وإلى 

المقدََّس. الأمر الّذّي أثار كاثوليكيََّة ضدّّه.

القائل:  فهو  الأعراق؛  في  اتبيََّة  والتّرر والعرقيََّة،  القوميََّة،  نطرته  رينان  عن  وعرف 

ل. هو العرق الصّّينيّّ المتَّصَف بشطارة يده العجيبة،  »خََلَقَت الطّبّيعة عرقًاً من العامَّا

وبخلّوّه من عزّّ النّّفس. احكموه بالعدل آخذين منها مقابل نعمة هذه السّّياسة أجرًاً 

حين: الزّنّج. عاملوه بالمعروف،  كبيرًاً لصالح العرق المظفر يرضََ. ثمّّ عرقًاً من الفالّا

والإنسانيََّة يستتّبُّ النّّظام. ثمََّ عرقًاً من الأسياد، والجنود: الأوروبِيِّين. ليعمل كلّّ واحد 

ما خُُلق من أجله يستقِِمِِ الأمر«.

موضوعيََّة، فيعربِّر في طيََّات  أمََّا نظرته عن الدّّين الإسلاميّّ فتتَّصَف بالعصبيََّة، والالّا

ترجمته ليسوع، وأعماله الأخرى عن احتقاره للإسلام، فيقول: »الإسلام هو تعصُُّب 

لم تكد تعرف مثيله إسبانيا في زمان فيليلبي الثّاّني، أو إيطاليا في زمان بي الخامس. 

. هو بساطة العقل السّّاميّّ  الإسلام هو الاستخفاف بالعلم، هو إزالة المجتمع المدينّي

لطيفة، ومن دون كِلِّ  أِيِّ فكرة  الإنسان، وتغلقه من دون  تقِلِّص دماغ  الّتّي  الفظيعة 

إحساسٍٍ رقيقٍٍ، ثمََّ من دون كلّّ بحثٍٍ عقلانّيّ ليواجهه بالتّحّصيل الحاصل الأزلي: 

الإله هو الإله«.

أمََّا العربيََّة فلم يتقنها. ويعزو هو السّّبب في ذلك إلى  أتقن رينان اللّغّة العبريَّةَ، 

كون أستاذه في اللّغّات السّّاميََّة في معهد سان سلپيس لم يكن ضليعًًا في العربيََّة.

العربيَّةَ  اللّغّة  في  بضاعته  قلَّةَ  تقِلِّل  لم  وإسلاميّّة:  عربيََّة  مؤلََّفات  عن  مقالاته 

ما  متابعة  على  حرص  بل  الإسلاميّّة،  والموضوعات  العربيََّة،  بالثّقّافة  اهتمامه  من 

يصدر من كتبٍٍ، ودراساتٍٍ في هذا الميدان، وراح يكتب مرارًًا عن هذه الكتب في 

مقالات إضافيََّة. ونورد فما يأتي ثبتًاً بهذه المقالات: »مقامات الحريري«، و»إسبانيا 

الإسلاميّّة«، و»ابن بطوطة«، و»مروج الذّّهب للمسعودي«.

اليوم إلى محاضرةٍٍ  العربيََّة منذ سنة 1883م حتَّىَ  البلاد  وترجع شهرة رينان في 



105 المدارس الاستشراقيّّة )2(  الاستشراق الفرنسي )1(

والعلم«،  »الإسلام  عنوانها:  1883م،  سنة  مارس   29 بتاريخ  السّّوربون  في  ألقاها 

عليها  ردََّ  وقد  1883م.  مارس   30 بتاريخ   )Journal des Dèbats( في  ونشرت 

السِيِّد جمال الدّّين الأفغانّيّ -وكان آنذاك في باريس، بينما كان الشّّيخ محمّّد عبده 

في بيروت- بمقالٍٍ نُشُر في عدد 18 مايو سنة 1883م في الجريدة نفسها. وفي اليوم 

التّاّلي أجاب »رينان« على هذا الردّّ في الجريدة نفسها -أيضًًا- بتاريخ 19 مايو. 

كتبه بمناسبة  مقال  الدّّراسات الإسلاميّةّ هو  ميدان  »رينان« في  كتبه  وآخر بحثٍٍ 

بحث كتبه ألسندرو دانكونا )Alessandro d’Ancona(، بعنوان: »أسطورة محمّّد في 

.[[[)Giora – ale storico della letteratura italiana( الغرب« ونشر في

النّّبيّّ  البحث أبدى آراءه الخاصََّة في سيرة  أثناء عرض »رينان« لمحتويات  وفي 

محمّّد، وشخيَّصَة الرّاّهب بحيرا، والعناصر الّتّي أثّرّت في تكوين »أسطورة« عن النّّبيّّ 

محمّّد في أوروبا في العصور الوسطى وما تلاها]]].

3.  لويس ماسينيون )Louis Massingon( )1883-1962م(]]]

ولد في باريس، وحصل على دبلوم الدّّراسات العليا في بحثٍٍ عن المغرب، كما 

يَِّمَِّة(،  قيّّة الحيَّةَ )فصحى وعا حصل على دبلوم اللّغّة العربيَّةَ من مدرسة اللّغّّّات الرشّر

كبار  بعض  وبين  بينه،  الصّّلة  انعقدت  الجزائر  والمغرب، وفي  الجزائر  من  كالًّا  زار 

المستشرقين، مثل: جولدزيهر، وآسين، بلاثيوس، وسنوك هورخرونيه، ولي شاتيليه.

قيّّة في القاهرة أعوامًًا عدََّة )1907-1908م(  التحق بالمعهد الفرنسّيّ للآثار الرشّر

وفي عام 1909م عاد إلى مصر، وهناك حضر بعض دروس الأزهر، وكان مرتديًاً الزّيّّّ 

الأزهريّّ، زار العديد من البلاد الإسلاميّّة، منها: الحجاز، والقاهرة، والقدس، ولبنان، 

وتركيا. عمل معيدًًا في كرسي الاجتماع الإسلاميّّ في معهد فرنسا )1919-1924م( 

]]]- انظر: رينان، أرنست، أسطورة محمّّد في الغرب، ج13، ص199 وما بعدها. 

]]]- لمزيد من الاِطِّلاع على ترجمة رينان، انظر: موسوعة المستشرقين، م.س، ص311-320. وللاِطِّلاع التفصيلّيّ 

على السيرة العلميََّة لرينان ومجمل أفكاره، انظر -أيضًًا-: بدوي، عبد الرحمن، موسوعة الفلسفة، ص552-548.

]]]- لمزيد من الاِطِّلاع على ترجمة ماسينيّوّن، انظر: موسوعة المستشرقين، م.س، ص535-529. 



المدارس الاستشراقيّّة )2(  الاستشراق الفرنسي )1( الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 106

المدرسة  في  للدّّراسات  ومديرًاً  )1926-1954م(،  الكرسي  لهذا  أستاذًًا  وأصبح 

العلميّّة العليا حتَّىَ تقاعده عام 1954م.

ج؛ حيث حقّّق  واشتهر »ماسنيون« باهتمامه بالتّوُُّصف الإسلاميّّ، وبخاصة بالحالَّا

شهيد  ج  الحالَّا )آلام  بعنوان  للدّّكتوراه  رسالته  فكانت  )الطّوّاسين(،  الحلاج  ديوان 

وقد  ألف صفحة،  تزيد صفحاته على  كتاب  وقد نشرت في  التوُُّصف( في جزأين، 

تُرُجم الكتاب إلى اللّغّة الانكليزيَّةَ، وله اهتمامٌٌ -أيضًًا- بالشّّيعة، والتّشّيُُّع، وعُُرف عن 

»لويس« صلته بالحكومة الفرنسيََّة، وتقديمه المشورة لها.

»عالم  منها:  يُذُكر  ومقالة،  كتاب  مئتي  من  أكثر  »ماسينيون«  مؤلَّفَات  بلغت 

الإسلام« )1912-1913م( و»الكنيسة الكاثوليكيََّة والإسلام« )1915م(، و»الإسلام 

الفلسفيَّةَ  العقائد  »تاريخ  مقالاته:  ومن  )1917-1927م(،  السوڤييتيّّ«  والاِتِّحاد 

إسبانيا«  الإسلاميّةّ في  و»الدّّراسات  )1912-1921م(،  القاهرة«  جامعة  العربيَّةَ في 

سها« )1918- )1918-1936م(، و»أصول عقيدة الوهابيََّة، وفهرس بمنََّصفات مؤِسِّ

1936م(، و»أساليب تطبيق الفنون لدى شعوب الإسلام« )1921م( صدرت كلّهّا في 

مجلَّةَ »العالم الإسلاميّّ«. كما كتب »حال الإسلام اليوم« مجلَّةَ »باريس« )1929م(، 

و»أثر الإسلام في تأسيس المصارف اليهوديَّةَ وحركتها في العصر الوسيط« في مجلَّةَ 

»أسباب  كتب  الأخلاق«  علم  »تاريخ  مجلَّةَ  وفي  )1931م(.  قيّّة«  الرشّر »الدّّراسات 

و»التّوُُّصف  )1938م(،  الوثنيََّة«  إفـريقيا  شعوب  بين  الإسلاميّّة  الدّّعوة  وأساليب 

الإسلاميّّ، والتّوُُّصف المسيحيّّ في العصر الوسيط« )1956م(. وتحدََّث عن مكانة 

الثّقّافة العربيَّةَ في الحضارة العالميَّةَ في مؤتمر الأونيسكو-بيروت )1948م(، ونشر 

له المعهد الفرنسّيّ في القاهرة عام )1952م( »فلسفة ابن سينا وألفباؤه الفلسفيََّة«.

وقد تخرَّجَت على يديه أجيال من المستشرقين والمفِكِّرين العرب -أيضًًا-، أمثال: 

عبد الرحمن بدوي، والشّّيخ عبد الحليم محمود الّذّي أصبح في ما بعد شيخ الأزهر، 

والمستشرق الكبير ذي الأصل اللّبّنانّيّ جورج مقدسي.

4.ريجيس بلاشير )R.L. Blacher( )1900-1973م(

ولد في باريس، وتلقََّى التّعّليم الثّاّنوي في الدّّار البيضاء، وتخرََّج باللّغّة العربيََّة من 



107 المدارس الاستشراقيّّة )2(  الاستشراق الفرنسي )1(

كيَِّلَِّة الآداب بالجزائر، توىلَّى العديد من المناصب العلميََّة، منها: أستاذ اللّغّة العربيَّةَ 

العليا )1924- المغربيََّة  الدّّراسات  معهد  بالرّّباط، ومدير  يوسف  في معهد مولاي 

قيّّة الحيَّةَ في باريس،  1935م(، وأستاذ كرسي الأدب العربّيّ في مدرسة اللّغّّّات الرشّر

وأستاذًًا محاضًرًا في السّّوريون، ثمََّ مدير مدرسة الدّّراسات العليا، والعلميّّة، ثمّّ أستاذ 

اللّغّة العربيّّة، وحضارتها في باريس.

فيها،  وكتب  الإسلاميّّة،  العربيََّة  الثّقّافة  في  عدّّة  بمسائل  بلاشير«  »ريجيس  اهتمّّ 

ولعلّّ أهمّّها الأدب العربّيّ قديمه، وحديثه، وخاصََّة تراث أبي الِيِّطب المتنبّّي الّذّي 

حظي بنصيبٍٍ وافرٍٍ من كتاباته، وأبحاثه، وكذلك تاريخ العلوم عند العرب، وله -أيضًًا- 

عددٌٌ من الدّّراسات الدّّينيََّة لعلََّ أهمََّها ترجمته للقرآن وفق نزول السّّور، والآيات في 

تيب الشّّائع للمصحف مع محاولاتٍٍ بسيطة في التّفّسير. هذا  مرحلةٍٍ أولى، ثمََّ وفق التّرر

مضافًاً إلى مؤلَّفَه »معضلة محمّّد« الّذّي جمع فيه بإيجاز مجمل أبحاث المستشرقين 

في السّّيرة النّّبويّةّ.

لم يسعفه الأجل في استكمال مشروعٍٍ ضخمٍٍ باشر التّأّليف فيه، يتعلَّقَ بـ»تاريخ 

الأدب العربّيّ« فلم ينجز منه إالَّا ثلاثة أجزاء توقَّفَت عند حدود سنة 125هـ، وكان 

المؤمّّل إنجاز مسحٍٍ يبلغ القرن التّاّسع للهجرة]]].

القرآنيَّةَ،  الدّّراسات  وفي  جهّّة،  من  العربيََّة  والآداب  اللّغّة،  في  ضليعًًا  كان  وقد 

الباحثين  من  كوكبةٌٌ  -أيضًًا-  يديه  على  تخرَّجَت  وقد  أخرى.  جهّّةٍٍ  من  والإسلاميّّة 

أنَّهَ  ومعلوم  أركون«.  و»محمّّد  ميكل«،  »أندريه  أقلّهّم  ليس  والأجانب  المسلمين، 

ترجم القرآن الكريم إلى اللّغّة الفرنسيََّة، وقدََّم عنه عدََّة دراسات تاريخيَّةَ مهمََّة.

الأدب  »تاريخ  كتابه  وكذلك  الكريم،  القرآن  لمعاني  ترجمته  إنتاجه  أبرز  ومن 

العربّيّ« في جزأين، وترجمه إلى العربيََّة: إبراهيم الكيلاني، وله -أيضًًا- كتاب، بعنوان: 

»أبو الِيِّطب المتنيِبِّ: دراسة في التّاّريخ الأدبّيّ«.

]]]- انظر: موسوعة المستشرقين، م.س، ص127. 



المدارس الاستشراقيّّة )2(  الاستشراق الفرنسي )1( الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 108

5. مكيسم رودنسون )Maxim Rodinson( 1915-2004م]]]

ولد في باريس في 26 يناير 1915م، وحصل على الدّّكتوراه في الآداب، ثمََّ على 

توىلَّى  العليا،  العلميََّة  والمدرسة  الحيََّة،  قيّّة  الرشّر للُّغُّّات  الوطنيََّة  المدرسة  من  شهادةٍٍ 

العديد من المناصب العلميَّةَ في كلٍٍّ من سوريا، ولبنان في المعاهد التّاّبعة للحكومة 

الفرنسيََّة هناك، توىلَّى منصب مدير الدّّراسات في المدرسة العلميََّة للدّّراسات العليا 

قسم العلوم التّاّريخيََّة، واللّغّويَّةَ، ثمََّ محاضًرًا في قسم العلوم الاقتصاديَّةَ، والاجتماعيَّةَ، 

نال العديد من الأوسمة، والجوائز من الجهّّات العلميََّة الفرنسيََّة، والأوروبيََّة.

مع أنََّ »رودنسون« من أصولٍٍ يهوديَّةَ دينيَّةَ، ولكنََّه أصبح معروفًاً في فرنسا عندما أظهر 

معارضةًً حادََّة، تتناول إسرائيل، وقد عارض على وجه الخصوص سياسة الاستيطان 

 le( بالارتباط »بالفاشيََّة الإسلاميّةّ«  البعض  اتَّهَمه  الوقت نفسه  اليهوديَّةَ. وفي  للدّّولة 

fascisme islamique( في 1979م، الّتّى اعتاد أن يصفها بالثّوّرة الإيرانيََّة.

العالم  لغّّات  من  العديد  إلى  ترجم  الّذّي  كتابه  منها:  المؤلَّفَات،  من  العديد  له 

عن النّّبيّّ العربّيّ »محمّّد«، الّذّي صدر عام 1961. ثمََّ في أواخر السّّتّيّنات، كتاب 

»الإسلام والرّّأسماليََّة«، وكتاب »إسرائيل والرّفّض العربّيّ: 75 عامًًا من التّّاريخ«، ثمََّ 

كتاب »الماركيسة والعالم الإسلاميّّ« في العام 1972م، وكتاب »العرب« في إحدى 

موسوعات دور النّّشر الفرنسيَّةَ في العام 1979م. وبعد الثّوّرة الإيرانيََّة كتاب »جاذبيََّة 

الإسلام« عام 1980م، وكتاب »شعب يهوديّّ أم مسألة يهوديَّةَ؟« في العام 1981م، 

و»الإسلام: سياسة وعقيدة« عام 1993م، و»من پيثاغورس إلى لينين« في العام ذاته، 

وكتب ومقالات عديدة أخرى أصدرها، أو كانت نتاج حوارٍٍ طويلٍٍ معه، ككتاب »بين 

الاسلام والغرب« عام 1998م.

ويتميَّزَ »رودنسون« عن غيره بتطبيق المنهجيََّة السّّوسيولوجيََّة على تاريخ الإسلام، 

والمجتمعات الإسلاميّةّ. فهو لا يكتفي بالمنهجيََّة التّاّريخيََّة الفللوجيََّة، أو اللّغّويَّةَ كما 

إليها منهجيََّات  ا يضيف  التّاّسع عشر. وإمنَّم القرن  يفعل الاستشراق الكلاسيكّيّ منذ 

يوميََّات ماكسيم  المستعرب  الجنديّّ  انظر: جلول،  والسياسيََّة،  العلميََّة  الاِطِّلاع على حياة رودنسون  ]]]- لمزيد من 

رودنسونفي  سوريا ولبنان.



109 المدارس الاستشراقيّّة )2(  الاستشراق الفرنسي )1(

علم الاجتماع، وتاريخ الأديان المقارن، بل وحتَّىَ التّحّليل النّّفسّيّ.

»هنري لاؤوست«]]]،  مثل:  البارزين،  الفرنسِيِّين  المستشرقين  من  العديد  وهناك 

الأب  الجنسيَّةَ  الفرنسّيّ  الأصل  والبلجيكّيّ  بيلا«]]]،  و»شارل  كاهن«]]]،  و»كلود 

»لامانس«]]]، و»أندريه ريموند«]]]، و»روبير مانتران«، وغيرهم.

ثالثًًا: أبرز خصائص الاستشراق الفرنسّيّ

تميّّز الاستشراق الفرنسّيّ بخصائص عدّّة، أبرزها:

1. تركُُّز دراساته في محاور ثلاثة، هي: المحور الدّّينيّّ، والسّّياسّيّ، والاستعماريّّ.

فيه  ترعرع  أهم مكان  أسّّس سنة 1195م  الّذّي  قيََّة  الرشّر اللّغّّّات  معهد  يعتبر   .2

الاستشراق الفرنسّيّ.

ق الّتّي كان لها تأثير  3. أسََّس كيرًثاً من المعاهد، والمدارس الثّقّافيََّة في بلاد الرشّر

كبير في فرنسة عددٍٍ من هذه البلاد، بخاصََّة الّتّي استعمرت من قبل فرنسا.

يمتاز الاستشراق بالتّخّصُُّص، أي إنََّ معظم أفراده تخصََّص كلٌٌّ منهم في جانبٍٍ 

معنيَّن من جوانب البحث والدّّراسة]]].

]]]- انظر: موسوعة المستشرقين، م.س، ص511-510.

]]]- انظر: م.ن، ص461-460.  

]]]- انظر: م.ن، ص120-117. 

في  وتوفي  جنت  في  ولد  بلجيكّيّ  يسوعيّّ  مستشرق  )1862-1937م(:   )Henri Lammens( لامنس  هنري   -[[[

بيروت. قام بدراساتٍٍ عدََّة عن الأموِيِّين وعن الجزيرة العربيََّة ما قبل الإسلام. توصََّل لامنس إلى قناعة مفادها أنََّ حادثة 

السّّقيفة هي في الواقع مؤامرة حاكها أبو بكر وعمر بن الخطاب وأبو عبيدة بن الجرّاّح في سقيفة بني ساعدة؛ حيث 

اتَّفَقوا على الاستيلاء على الخلافة وتقاسم السّّلطة. من مؤلَّفَاته: »فرائد اللّغّة« )صدر في بيروت عام 1889م(، »سورية 

وأهمّّيّتّها الجغرافيََّة« )صدر في لورين عام 1904م(، »فاطمة وبنات محمّّد« )صدر في بيروت عام 1912م(، »سورية 

التّاّريخ الشّّامل« )صدر في بيروت عام 1921م(، وغيرها. 

]]]- أندريه رايموند )André Raymond(: مؤِرِّخ فرنسّيّ، ولد في 7 أغسطس 1925م، وتوفي في 18 فبراير 2011م.

]]]- انظر: الزيادي، محمّّد فتح الله، الاستشراق أهدافه ووسائله، ص86-85. 



المدارس الاستشراقيّّة )2(  الاستشراق الفرنسي )1( الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 110

الأفكار الرّّئيسة:

- تُعُدّّ المدرسة الاستشراقيََّة الفرنسيَّةَ من أبرز المدارس الاستشراقيََّة، وأغناها فكرًاً، 

وأخصبها إنتاجًًا، وأكثرها وضوحًًا؛ ويعود سبب ذلك إلى العلاقات الثّنّائيَّةَ الّتّي تربط 

فرنسا بالعالم العربّيّ، والإسلاميّّ قديمًًا، وحديثًاً. 

مدرسة  إنشاء  منذ  بخاصََّة  الاستشراق،  مدارس  بين  الفرنسيّّة  المدرسة  برزت   -

دي  »سلفستر  المشهور  المستشرق  رأسها  الّتّي  عام 1795م  الحيََّة  قيََّة  الرشّر اللّغّّّات 

ساسي«.

وأرنست  »سيلفستر دي ساسي«،  الفرنسيّّة:  الاستشراق  أعلام مدرسة  أبرز  من   -

رينان، ولويس ماسينيون، وريجيس بلاشير، ومكسيم رودنسون.

- تميّّز الاستشراق الفرنسّيّ بخصائص عدّّة، أبرزها:

- تركُُّز دراساته في محاور ثلاثة، هي: المحور الدّّينيّّ، والسّّياسّيّ، والاستعماريّّ

فيه  ترعرع  مكان  أهم  1195م  سنة  أسّّس  الّذّي  قيََّة  الرشّر اللّغّات  معهد  يعتبر   -

الاستشراق الفرنسّيّ.

الّتّي كان لها تأثير  ق  الثّقّافيََّة في بلاد الرشّر - أسََّس كيرًثاً من المعاهد والمدارس 

كبير في فرنسة عددٍٍ من هذه البلاد، بخاصََّة الّتّي استعمرت من قبل فرنسا.

- يمتاز الاستشراق بالتّخّصُُّص، أي إنََّ معظم أفراده تخصََّص كلٌٌّ منهم في جانبٍٍ 

معنيَّن من جوانب البحث، والدّّراسة.



111 المدارس الاستشراقيّّة )2(  الاستشراق الفرنسي )1(

أسئلة الدّّرس

	1 لماذا اهتمّ الفرنيّسون بالدّراسات الاستشراقيّة؟.

	2 اذكر اثنين من المستشرقين الفرنيّسين وتكلّم عنهما بالتّفصيل..

	3 ما هي خصائص مدرسة الاستشراق الفرنيّسة؟.





الدّّرس التّّاسع

 المدارس الاستشراقيّّة )3(: الاستشراق الفرنسّيّ )2(
 أهداف الدّّرس: 

على المتعلّّم مع نهاية هذا الدّّرس أن:

	1 يتعــرّف إلى أبــرز الأعــام المعاصريــن لمدرســة الاستشــراق الفرنســيّة، ومجــالات نشــاطهم .

البحثــيّ الاستشــراقيّ.

	2 يطّلع على أبرز خصائص مدرسة الاستشراق الفرنسّي المعاصر..

	3 يتعرّف إلى مرتكزات البيئة التّعليميّة للدّراسات القرآنيَّة المعاصرة في فرنسا..





: أبرز المستشرقين الفرنسيّّين المعاصرين]]] أوّّلًاا

بالقرآن  اهتمامهم  حيث  من  المعاصرين؛  الفرنسِيِّين  المستشرقين  تقسيم  يمكن 

الكريم إلى فئتين؛ هما: 

تقتصر  الكريم، ولم  القرآن  يتخصََّصوا في مجال  الّذّين لم  الأولى: وهم  الفئة   -

ا كانت لهم بعض الأعمال، والمشاركات  أعمالهم على الدّّراسات القرآنيََّة فقط، وإمنَّم

في  ص  المتخِصِّ غريل(  )دينيس  كأمثال:  القرآنيََّة؛  الدّّراسات  مجال  في  المحدودة 

وكذلك  ونشًرًا،  تأليفًًا،  القرآنيََّة؛  الدّّراسات  بعض  له  كانت  الّذّي  التّوُُّصف،  مجال 

دومينيك أورفوي؛ وزوجه ماري تيريز، وغيرهم. 

من  وأهمّّ  التّخّصُُّص،  هذا  اهتمامهم  الثّّانية: وهم مستشرقون غلب على  الفئة   -

يمِثِّلها من المستشرقين الفرنسِيِّين الأحياء:

)Daniel Gimaret( 1. دانييل جيماري

للُّغُات  الوطنيََّة  المدرسة  من  بالباكلوريوس  وتخرََّج  1933م،   /6  /11 في  ولد 

التحق  حين   1966 عام  البحث  مجال  في  حياته  وابتدأ  باريس،  في  الحيَّةَ  قيََّة  الرشّر

الفرنسّيّ  )المعهد  إلى  ومنه  باريس،  في   )CNRS( العلميّّ  للبحث  الوطنيّّ  بالمركز 

عام  الدّّكتوراه  على  حصوله  وبعد  كيََّة،  التّرر إسطنبول  في  الأناضوليَّةَ(  للدّّراسات 

أستاذًًا في  أصبح  الإسلاميّّ«  الكلام  علم  الكسب في  »نظريَّةَ  موضوع  1981م في 

المدرسة التّطّبيقيََّة للدّّراسات العليا )EPHE( في باريس إلى أن تقاعد عام 1998م.

كان التّخّصُُّص الأوََّل لجيماري هو علم الكلام، فقد كتب عن الأصول الخمسة 

عند القاضي عبد الجبََّار، وعن المجموع لابن متويه، والملل والنّّحل للشهرستاني، 

سنوات  نفسه  غ  يُفُِرِّ أن  اختار  التراث  هذا  ومن   ... فورك  وابن  الأشعري،  ومقالات 

]]]- انظر: »الاستشراق الفرنسي المعاصر والدراسات القرآنيّّة«، ص94-92.



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 116

هو  كتبه  وأهمّّ  المعتزلة،  تفسير  في  فتخصََّص  المذهبيّّ،  للتّفّسير  ذلك  بعد  عديدة 

كتاب: »قراءة معتزليَّةَ للقرآن: تفسير أبي علي الجبائي«، في أكثر من 800 صفحة.

الفرنسيَّةَ  المعاهد  ومجالس  الأسيويَّةَ]]]،  الجمعيََّة  في:  عضوًًا  جيماري  وكان 

الآسيويَّةَ،  الجريدة  مجلَّةَ  في  رئيسًًا  محرًًِرِّا  كان  كما  وطهران.  والقاهرة،  دمشق،  في 

ودائرة المعارف الإسلاميّّة، ومسؤوالًا عن النّّشر في دوريَّةَ )النّّشرة النّّقديَّةَ للحوليََّات 

الرّفّيعة( في  النّّقوش والآداب  انتخب عضوًًا في )أكاديميََّة  تقاعده  الإسلاميّةّ(. ومنذ 

باريس.

)Claude Gilliot( 2. كلود جيليو

فترة   -)ENS( العليا  المدرسة  من  تخرُّجُه  -بعد  وعمل  1/ 1940م،   /6 ولد في 

على  حصل  حيث  الثّاّلثة،  باريس  بجامعة  ذلك  بعد  ليلتحق  الثانويّّ؛  التّدّريس  في 

الماجستير عام 1982م، ثمّّ الدّّكتوراه في 1987م؛ ليصبح أستاذًًا في جامعة أكس 

2006م،  عام  تقاعده  إلى   1989 من  ابتداءًً  فرنسا؛  جنوب  مرسيليا  قرب   )AIX(

الإسلاميّّ-  والعالم  فرنسا،  -من  العليا  الدّّراسات  طلبة  من  عدد  على  أشرف  وقد 

صِصِّين في تفسير القرآن، وفي غيره. المتخ

الأحياء  المستشرقين  أغزر  ويعدُُّ  القرآنيََّة،  للدراسات  متفغًًِرِّا  جيليو  كلود  ويعتبر 

وأعمال  الدّّوريَّاَت،  في  وجلّهّا  الخمسين،  على  المنشورة  أبحاثه  تربو  إذ  كتابة؛ 

القرآن  بالفرنسيََّة، والإنكليزيَّةَ، والألمانيَّةَ. ولعلََّ أهمّّ ما طبع كتاباته عن  المؤتمرات 

شدََّة اهتمامه بأمََّهات التّفّاسير، فقد كتب عن تفاسير يحيى بن سلام، وهود بن محكم، 

وابن أبي زمنين، والطبريّّ، وأبحاثه المنشورة لا تخلو من تحامل مقيت، وحقد ظاهر، 

إنَّهَ في  إذ  ب؛  المتعِصِّ الفرنسّيّ  المسيحيّّ  للاستشراق  مجسّّدة  ذلك صورة  وهو في 

يس دومنيكانّيّ]]]، ودراساته تكشف عن شدََّة تعصُُّبه؛ منها:  الأصل راهب بدرجة قِسِّ

]]]- أقدم جمعيََّة للمستشرقين الفرنسِيِّين.

]]]- الدومنيكان نزعة رهبانيََّة كاثوليكيَّةَ تأسََّست عام 1215م، يتميََّز رجالها عن الرهبان الكاثوليك بلباسهم الأبيض 

الطويل.



117 المدارس الاستشراقيّّة )3(  الاستشراق الفرنسي )2(

دراسة نشرها في أكثر من 80 صفحة، بعنوان: »الشّّخيَّصَة الأسطوريَّةَ لابن عبََّاس«.

والدّّراسات  الأبحاث،  معهد  في  باحثًاً  جيليو:  ظلََّ  المستشرقين،  من  وكغيره 

أرابيكا  مجلَّةَ  تحرير  ومسؤول   ،)IREMAM( والإسلاميّّ  العربّيّ،  العالم  حول 

وعضوًًا  الإسلاميّّة(،  الحوليََّات  )نشرة  مجلَّةَ  على  ومشرفًاً  لسنوات،   )ARABICA(

في لجنة الإشراف على »دائرة معارف القرآن« الأميركيَّةَ. وبحكم تخصُُّصه فقد اضرّّط 

أستاذه )المشرف( أركون أن يتخىلَّى له عن تدريس مقرّّرات التّفّسير في جامعة باريس 

الثّاّلثة إلى أن أُحُيل أركون على التّقّاعد عام 1993م، وكما ظلََّ جيليو حريصًًا على 

صِصِّة بالغرب، حرص -أيضًًا- على مواكبة معارض الكتب، بخاصََّة  المؤتمرات المتخ

الدّّومنيكان  الرّهّبان  »معهد  على  ضيفًًا  ينزل  كان  حيث  للكتاب؛  القاهرة  معرض 

قيَّةَ« IDEO في منطقة العباسيََّة، ومجلَّةَ هذا المعهد )MIDEO( حافلة  للأبحاث الرشّر

بمتابعاته لجديد المنشورات المتَّصَلة بالتّفّسير.

)François Déroche( 3. فرانسوا ديروش

 )ENS( العليا  المدرسة  من  بالباكلوريوس  وتخرََّج  1952م،   /10  /24 في  ولد 

عام 1973م، وحصل على الماجستير في الآثار المصريَّةَ، ثمََّ عمل ما بين )1978-

1983م( في المكتبة الوطنيََّة الفرنسيََّة؛ حيث وضع الفهرس الوصفيّّ لذخائرها من 

الفرنسّيّ  تفرُُّغ علميّّ في المعهد  المصاحف المخطوطة في مجلَّدَين. حصل على 

»نقوش  بعنوان:  بأطروحة،  الدّّكتوراه  وعلى  اسطنبول،  في  الأناضوليَّةَ  للدّّراسات 

منطقة العلا شمال السّّعوديَّةَ«]]].

أمََّا  الباليوغرافيا«،  أو  القديمة  الكتابات  »علم  هو:  لديروش  العامّّ  التّخّصُُّص 

تخصُُّصه الخاصّّ؛ فهو مخطوطات المصاحف القديمة.

]]]- نقوش منطقة العلا في شمال غرب السعوديَّةَ: هي نقوش حجريَّةَ نبيَّطَة، أوََّل من اهتمّّ بها المستشرق الألمانّيّ 

جوليوس أويتنج )Euting( في 1913م، وكان قد رحل إلى منطقة العلا رفقته منصرين فرنسِيِّين في القرن 19، وصوََّروا 

هذه النقوش الآراميََّة، ونقلاها إلى أوروبا، وكان موضوع الاهتمام بها مرتبطًاً بالبحث في جذور النصرانيََّة الشرقيََّة قبيل 

ظهور الإسلام.



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 118

للدّّراسات  التّطّبيقيََّة  المدرسة  في  أستاذًًا  اليوم  حتَّىَ  1990م  منذ  ديروش  عمل 

بـ:  تتَّصَل  )EPHE(، وفيها أشرف على عشرات الأطروحات في موضوعات  العليا 

صناعة الوراقة في العالم الإسلاميّّ، ومخطوطات المصاحف«.

ومامَّا يتّصّل بالقرآن، منها:

بداية الإسلام: دراسة  - أطروحة حسن جهدي )2009م( عن: »المصاحف في 

مقارنة في مخطوطات المصاحف وكتب القراءات ما بين القرنين الثّاّلث والخامس 

للهجرة«.

مصاحف  في  دراسة  القرآن:  »تدوين  عن:  )2009م(،  سيلارد  إلينور  أطروحة   -

مخطوطة من القرن الثّاّني للهجرة«.

- أطروحة ميكاييل جوزيف ماركس )2012م(، عن: »معضلة نشرة نقديَّةَ للقرآن: 

دراسة في العلاقة بين التّدّوين الكتابّيّ في المصاحف والرّّواية الشّّفويَّةَ«.

فضالًا عن ذلك، فإنََّ ديروش: عضو في الجمعيََّة الآسيويَّةَ الفرنسيََّة، وخبير لدى 

مؤسََّسة الفرقان في لندن، وفي 2011م انتُخُب عضوًًا في )أكاديميََّة النّّقوش والآداب 

الرّفّيعة( الفرنسيَّةَ.

الألمانّيّ  المشروع  مع  يشتغل  كما  والإنكليزيَّةَ،  بالفرنسيَّةَ  البحوث  عشرات  وله 

المؤتمرات،  من  الكثير  عن  فضالًا  الحرَّةَ،  برلين  جامعة  في  كورانيكوم«  »كوربيس 

والنّّدوات، والورش البحيَّثةَ الّتّي شارك فيها، وأشرف عليها، والّتّي سلَّطَنا الضّّوء على 

بعضها في هذه النّّشريَّةَ.

4. آن سيلفي بواليفو )Anne-Sylvie Boisliveau( )معاصرة(

صِصِّة في الإسلاميََّات، واللّغّة العربيََّة، وتاريخ الإسلام، ولا  مستشرقة فرنسيََّة متخ

يَِّصَِّة للقرآن. سيَّمَا القرون الثّلّاثة الأولى، ولها عناية خاصََّة بالدّّراسات النّّ



119 المدارس الاستشراقيّّة )3(  الاستشراق الفرنسي )2(

وقد نشرت على درجة البكالوريوس )2003م(، والماجستير )2005م( في اللّغّة، 

والحضارة العربيَّةَ من قبل )INALCO( باريس، وعلى درجة الدّّكتوراه في الدّّراسات 

الإسلاميّّة والعربيَّةَ )2010م(، من جامعة إيكس-مرسيليا.

من  »القرآن  كتابها:  على  الإيرانيََّة  الإسلاميّّة  الجمهوريَّةَ  من  جائزة  على  وحازت 

خلال القرآن: مطصلحات وحجج الخطاب القرآنّيّ حول القرآن«؛ باعتباره واحدًًا من 

أفضل الكتب السّّتَّةَ في الدّّراسات الإسلاميّّة في العام 2015م، وتلقََّت الجائزة من 

يد رئيس الجمهوريَّةَ الإسلاميّّة الإيرانيََّة الرّئّيس حسن روحاني، في 8 شباط 2015م 

في طهران.

وهي عضو في هيئة التّدّريس في جامعة السّّوربون )باريس الرّاّبعة(، وعضو في 

الجمعيََّة الدوليََّة للدّّراسات القرآنيَّةَ. 

وأستاذة محاضرة في تاريخ الأمم الإسلاميّّة في جامعة ستراسبورغ في فرنسا.

القرون  سيَّمَا  ولا  الإسلام،  وتاريخ  العربيََّة،  واللّغّة  الإسلاميََّات،  في  صِصِّة  متخ

يَِّصَِّة للقرآن، والعلاقات  الثّلّاثة الأولى، وتكَّترَز اهتماماتها البحيَّثَة على الدّّراسات النّّ

الإسلاميّّة المسيحيََّة اليهوديَّةَ، وعلاقة الكتاب المقدََّس بالقرآن.

ثانيًًا: مرتكزات البيئة التّّعليميّّة للدّّراسات القرآنيََّة المعاصرة في فرنسا]]]

القرآنيَّةَ  بالدّّراسات  يرتبط  ما  في  التّعّليميّّة  للبيئة  أساس  مرتكزات  ثلاثة  هناك 

المعاصرة في فرنسا؛ وهي: التّدّريب، والبحث، والتّدّريس.

1. التّّدريب: بعد مرحلة الباكالوريوس يختار )المستعرب( الفرنسّيّ مجاالًا معيََّنًًا 

تدريس  العمل في  ذلك عن طريق  يكون  قد  الوظيفيََّة،  من حياته  فيه جزءًًا  ليقضي 

قيََّة؛ كخزانة  الرشّر الدّّراسات  صِصِّة في  العمل في وظيفة لدى خزانة متخ أو  العربيََّة، 

جامعة السّّوربون 3 أو 4، أو في القسم العربّيّ في المكتبة الوطنيََّة الفرنسيّّة، أو العمل 

]]]- انظر: »الاستشراق الفرنسي المعاصر والدراسات القرآنيّّة«، ص101-94.



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 120

حتَّىَ في الأقسام القنصليَّةَ لوزارة الخارجيََّة في سفارات فرنسا بإحدى الدّّول العربيَّةَ. 

وتطول هذه الفترة، أو تقصر؛ تبعًًا لهمََّة المعني بالأمر، وسرعة اكتسابه للمعرفة في 

مجاله.

العليا،  الدّّراسات  أقسام  بأحد  فيها  يلتحق  الثّاّنية،  المرحلة  وهي  البحث:   .2

ص في القرآن وحده، أو الفقه، أو غيرهما؛ فتكون الدّّراسات  والتّدّريس فيها غير متخِصِّ

قيََّة في مرحلة الماجستير مختلطة، والتّخّصُُّص يبتدئ في رسالة التّخّرُُّج . الرشّر

المنظّمّ  الفرنسّيّ  القانون  في  تسمََّى  الماجستير  رسالة  أنََّ  إلى  الإشارة  وتجدر 

بالعربيَّةَ:  وترجمتها   ،)Mémoire d’initiation à la recherche( للجامعات: 

»رسالة التّدّريب على التّهّيُُّؤ للبحث«، فالّذّي يُنُهي مرحلة الماجستير بنجاح هو في 

أفضل الأحوال )مشروع باحث(، ولن يكون باحثًاً إالَّا إذا ارتقى إلى مرحلة الدكتوراه 

بنجاح.

مجاالًا  الباحث  لهذا  الفرنسيََّة«  الأكاديميََّة  »البيئة  توِفِّر  التّخّصُُّص  اختيار  وبعد 

واسعًًا للتّدّريب عبر شبكة كبيرة من المؤسََّسات البحيَّثَة في باريس، أو في مختلف 

الأقاليم الفرنسيََّة، أو حتَّىَ في ما وراء البحار. ويجب عليه أن يختار من هذه الشبكة 

ما يخدم تخصُُّصه، مع مرعاة الجمع بين أنشطة مراكز بحث داخل فرنسا، وخارجها.

أو  الفرنسّيّ«،  الجامعيّّ  »المركز  مع  يشتغل  أن   - -مالًاث يمكنه  لا  فرنسا  فداخل 

»معهد الدّّراسات السّّياسيَّةَ« في باريس، على الرّّغم من ارتباطهما بالبحث في العالم 

الأبحاث،  »معهد  إلى  يتوجََّه  أن  يجب  لكن  التّخّصُُّص،  عن  لبعدهما  الإسلاميّّ؛ 

. وتاريخ النّّصوص« مالًاث

وأمّّا خارج فرنسا، فلا يمكنه أن يشتغل مع »مركز التّوّثيق القانونّيّ، والاقتصاديّّ« 

ق الأوسط« في بيروت؛ لكن يجب  الفرنسّيّ للرشّر القاهرة، أو »المعهد  الفرنسّيّ في 

عليه التّوّجُُّه إلى غيره؛ تبعًًا للتّخّصُُّص. فمن أراد التّخّصُُّص في الفلسفة الإسلاميّةّ، 

أو المذاهب العقديَّةَ يذهب إلى »المعهد الفرنسّيّ« في طهران، ومن أراد التّخّصُُّص 



121 المدارس الاستشراقيّّة )3(  الاستشراق الفرنسي )2(

أو  إسطنبول،  في  الأناضوليََّة«  للدّّراسات  الفرنسّيّ  »المعهد  إلى  يذهب  التّاّريخ  في 

المعاهد  سلسلة  من  ذلك  غير  وإلى  القاهرة،  في  قيَّةَ«  الرشّر للآثار  الفرنسّيّ  »المعهد 

يختار  وغالبًًا  وصنعاء،  دمشق،  في:  البحار  وراء  للبحث  المخصََّصة  الفرنسيَّةَ 

اث التّفّسيريّّ القديم معهد إسطنبول، والمشتغلون بالتّفّسير الحديث  المشتغلون بالتّرر

قيََّة«، وهذه المؤسََّسات  الرشّر للدّّراسات  الدّّومنيكان  الرّهّبان  القاهرة، و»معهد  معهد 

ت تصدر على  الفرنسيَّةَ في ما وراء البحار تتوفَّرَ على إقامات فرديَّةَ، وخزّاّنات، ومجالَّا

شكل نشرات فصليََّة، أو دوريَّةَ يوضع ذلك كلّهّ في خدمة الباحث، وهي تابعة ماليًّاً 

لوزارة الخارجيََّة، لكنََّها في مجال التّدّبير تتبع لـ)CNRS( المؤسََّسة القوميَّةَ الكبرى 

للبحث في باريس.

على أنَّهَ لا يمكن إنهاء هذه المرحلة من دون الانخراط الفعلّيّ العملّيّ في أنشطة 

الجمعيََّات الاستشراقيََّة داخل فرنسا وخارجها؛ لأنََّ هذه الجمعيََّات توِفِّر للمنخرطين 

خدمات كثيرة؛ بخاصََّة في مجال تتبُّعُ توُُّطر البحث ضمن التّخّصُُّص، ومواكبته.

3. التّّدريس: خلال الفترة السّّابقة يختار الباحث موضوع الدّّكتوراه، ويشتغل عليه 

داخل فرنسا، حتَّىَ وهو خارجها، على أساس أنَّهَ حين يناقش يجب أن يُرُاكم عددًًا 

من المشاركات في المؤتمرات مع الإسهام في النّّشر الأكاديميّّ. وتختلف الأقسام 

وط الّتّي يطلبها كلُُّ واحد منها لولوج التّدّريس فيه؛ فقسم  الجامعيََّة الفرنسيَّةَ في الرشّر

أو صارمة،  دقيقة،  ليست عنده شروط  الثّاّمنة  باريس  قيَّةَ في جامعة  الرشّر الدّّراسات 

لكنََّ جامعة باريس الرّاّبعة على العكس تمامًًا. وغالبًًا ما يحرص حامل الدّّكتوراه على 

س لمدرسة في تخصُُّصه؛ ففرانسوا ديروش اختار المدرسة  منصب يمكن فيه أن يؤِسِّ

قيَّةَ من جميع أقسام  التّطّبيقيََّة العليا؛ لأنَّهَا -اليوم- الأفضل في مجال الدّّراسات الرشّر

إنَّهَ يرغب في تكوين طلبة يكونون على منواله في  الجامعات الفرنسيََّة الأخرى، ثمََّ 

التّخّصُُّص في الباليوغرافيا الإسلاميّةّ.

وتجدر الإشارة إلى أنََّ هذا »التّدّريس الجامعيّّ« لا يُنُظر إليه على أنَّهَ »البرستيج« 

)PRESTIGE( أي الحظوة، أو المكانة العلميََّة، كما هو الغالب في العالم العربّيّ؛ 



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 122

البحيَّثةَ  المعاهد  إلى  يِقِّر  التّر شروط  من  واحدًًا  شرطًاً  سوى  ليس  التّدّريس  هذا  بل 

أو  التّقّاعد،  صِصِّة؛ وذلك عند الاقتراب من سِنِّ  الكبرى؛ مثل: الأكاديميََّات المتخ

فرانس،  دي  والكوليج  فرنسا،  معهد  باريس:  في  المعاهد  هذه  أشهر  ومن  بلوغها. 

وأكاديميََّة النّّقوش، والآداب الرّفّيعة. ويكون الانتساب إلى عضويَّتَها بالانتخاب من 

قِِبََل الأعضاء القدامى، وليس بالتّزّكية، أو التّعّيين؛ كما هو الحال في الأكاديميََّات في 

العالم العربّيّ.

وتبعًًا لما تقدّّم، فالمستشرق الفرنسّيّ )المقتدر( يدخل إلى التّدّريس في الجامعة 

للبحث  عمره  طال  إن  ليتفرََّغ  والسّّتّيّن؛  الخامسة  في  ويتقاعد  الأربعين،  سنّّ  في 

الأكاديميّّ.

وإذالم يمرّّ من جميع المراحل السّّالفة، فلا مكانة له، حتّىّ ولو مارس التّدّريس 

الجامعيّّ، وارتقى إلى الأستاذيّةّ.

فالمستشرق جاك بيرك مات في 1995م، لم يلج هذه الأكاديميََّات، على الرّّغم 

من أنَّهَ عُُنيِّن في مجمّّع اللّغّة العربيَّةَ في القاهرة، وكان عضوًًا كاملََ العضويَّةَ فيه، أمََّا 

في فرنسا قد قنع بكرسي »معهد العالم العربّيّ«، وهو مؤسََّسة ثقافيََّة تسريَّر من قبل عدد 

من السّّفارات العربيََّة مع وزارة الخارجيََّة الفرنسيََّة، ولم يكن مؤسََّسة أكاديميََّة.

وأركون عاش بعد تقاعده من جامعة باريس الثّاّلثة 18 سنة يمنّّي نفسه بالكوليج 

الفرنسيََّة لما  »الأكاديميََّة  بعضويَّةَ  يظفر حتَّىَ  فرانس؛ حتَّىَ مات 2010م، ولم  دي 

في  وخاصََّة  الجامعات،  من  الأكاديمِيِّين  من  كثير  إليها  انتسب  الّتّي  البحار«  وراء 

المغرب، والجزائر، وتونس.

النّّقوش،  لأكاديميََّة  انتخب  ذكره-  -السّّابق  ديروش  فرانسوا  نجد  لذلك،  خلافًاً 

والآداب الرّفّيعة، وهو دون سنّّ التّقّاعد.



123 المدارس الاستشراقيّّة )3(  الاستشراق الفرنسي )2(

الأفكار الرّّئيسة:

جيليو،  وكلود  جيماري،  دانييل  المعاصرين:  الفرنسيّّين  المستشرقين  أبرز  من   -

وفرانسوا ديروش، وآن سيلفي بواليفو.

القرآنيَّةَ  بالدّّراسات  يرتبط  ما  في  التّعّليميّّة  للبيئة  أساس  مرتكزات  ثلاثة  هناك   -

المعاصرة في فرنسا؛ وهي: التّدّريب، والبحث، والتّدّريس.

- بعد مرحلة الباكالوريوس يختار )المستعرب( الفرنسّيّ مجاالًا معيََّنًًا ليقضي فيه 

أو  العربيََّة،  تدريس  العمل في  طريق  ذلك عن  يكون  قد  الوظيفيََّة،  حياته  من  جزءًًا 

العمل حتَّىَ في  أو  قيََّة،  الدّّراسات الرشّر صِصِّة في  العمل في وظيفة لدى خزانة متخ

الأقسام القنصليَّةَ لوزارة الخارجيََّة في سفارات فرنسا بإحدى الدّّول العربيَّةَ. 

- يلتحق المستشرق المتدرّبّ بعد الدّّراسة بأحد أقسام الدّّراسات العليا، والتّدّريس 

قيَّةَ  ص في القرآن وحده، أو الفقه، أو غيرهما؛ فتكون الدّّراسات الرشّر فيها غير متخِصِّ

في مرحلة الماجستير مختلطة، والتّخّصُُّص يبتدئ في رسالة التّخّرُُّج .

- يختار الباحث المستشرق موضوع الدّّكتوراه، ويشتغل عليه داخل فرنسا، حتَّىَ 

وط الّتّي يطلبها كلُُّ واحد  وهو خارجها. وتختلف الأقسام الجامعيَّةَ الفرنسيََّة في الرشّر

منها لولوج التّدّريس فيه.

- المستشرق الفرنسّيّ )المقتدر( يدخل إلى التّدّريس في الجامعة في سنّّ الأربعين، 

ويتقاعد في الخامسة والسّّتّيّن؛ ليتفرََّغ إن طال عمره للبحث الأكاديميّّ.

- إذا لم يمرّّ من جميع المراحل السّّالفة، فلا مكانة له، حتّىّ ولو مارس التّدّريس 

الجامعيّّ، وارتقى إلى الأستاذيّةّ.



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 124

أسئلة الدّّرس

	1 اذكر اثنين من المستشرقين الفرنسيّين المعاصرين، وتكلمّ عنهما بالتفّصيل..

	2 ما هي خصائص مدرسة الاستشراق الفرنسيّة المعاصرة؟.

	3 ما هي مرتكزات البيئة التعّليميّة للاستشراق الفرنسّي المعاصر؟.



الدّّرس العاشر

المدارس الاستشراقيّّة )4(: الاستشراق البريطانّيّ

أهداف الدّّرس:

 على المتعلّّم مع نهاية هذا الدّّرس أن:

	1 يشرح خلفيّات اهتمام البريطانيّين بالاستشراق..

	2 يعدّد أبرز أعلام مدرسة الاستشراق البريطانيّة..

	3 يبيّّن خصائص مدرسة الاستشراق البريطانيّة..





: اهتمام البريطانيّّين بالاستشراق أوّّلًاا

اهتمََّ الاستشراق البريطانّيّ]]] بدراسةِِ العقائد الإسلاميّّة، والدّّين الإسلاميّّ. ولديه 

بعض الخصائص الّتّي تختلف في طبيعتها، ووظيفتها عن باقي المدارس الاستشراقيَّةَ 

فالإمبراطوريَّةَ  والاستشراق،  الاستعمار،  بين  العلاقة  بيان  تقدََّم  وقد  كالفرنسيََّة، 

التّعّامل مع ثقافات المستعمرات عن الاستعمار  البريطانيََّة الاستعماريَّةَ تختلف في 

الثّقّافة في  اقتلاع أشجار  يقوم على  الفرنسّيّ الاستيطانّيّ  فالاستعمار   ، مالًاث الفرنسّيّ 

ل تعطيش تلك الأشجار، أو تسميمها،  المستعمرات، أمََّا الاستعمار الإنكليزيّّ فيُُفِضِّ

، وما حدث في  والمقارنةُُ ظاهرةٌٌ بين ما حدث في الجزائر أيْْ الاستعمار الفرنسّيّ مالًاث

الهند من الاستعمار الإنكليزيّّ.

فالطّاّبع الإمبراطوريّّ، والانتشار الواسع، مضافًاً إلى الاستفادة من التّوُُّطر العلميّّ 

المايِّّدِّ، والفكريّّ، سمح كلّّ ذلك للمستشرقين البريطانِيِّين من الوصول إلى مناطق 

بالتّوّسُُّع،  البريطانيََّة  الاستشراقيََّة  المدرسة  صبغ  في  ساهمت  كثيرة  عةٍٍ  ومتنِوِّ نائيةٍٍ، 

والتّنّوُُّع الأفقيّّ بالانتشار الجغرافّيّ، والعموديّّ في تنوّّع الموضوعات. 

الدّّولة  بمصالح  وارتباطه  البريطانّيّ،  للاستشراق  المؤسََّساتي  الطّاّبع  وكذلك 

السّّياسيَّةَ، والاقتصاديَّةَ خاصّّيََّة واضحة في مراحل تاريخ الاستشراق البريطانّيّ؛ فبعض 

 )William BEDWELL( إلى قيّّ  الرشّر اث  بالتّرر بريطانيا  احتكاك  تُرُجع  الدّّراسات 

طالبًًا،  العربيََّة  باللّغّة  ومهتمّّ  كامبريدج،  جامعة  يج  خِرِّ )1561-1632م(، وهو 

وأستاذًًا، كما أسهم السّّير )Thomas ADAMS( في تأسيس كرسي الدّّراسات العربيَّةَ 

في جامعة كمبريدج.

مع:  يتداخل  البريطانّيّ  لأنََّ الاستشراق  الإنكليزيّّ؛  بالاستشراق  المدرسة  هذه  تسمية  الأفضل  من  يكون  قد   -[[[

الكمنولث  ا  ورمبَّم الإنكليزيَّةَ،  باللغة  النّّاطقة  الدّّول  واستشراق  المتَّحَدة،  المملكة  واستشراق  الإنكليزيّّ،  الاستشراق 

)رابطة الشعوب البريطانيََّة المعروفة بـدول الكومنولث )Commonwealth of Nations(، ويرمز لها بـ)CN(، وهي 

معروفة كذلك بالكومنولث، أو الكومنولث البريطانّيّ، وهو عبارة عن اِتِّحاد طوعيّّ مكوََّن من 52 دولة جميعها من 

ولايات الإمبراطوريَّةَ البريطانيّّة سابقًًا باستثناء موزمبيق ورواندا(.



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 128

كما ساهم الطّاّبع الإمبراطوريّّ -أيضًًا- في الرّحّلات المحميََّة إلى مختلف المناطق 

الغنيََّة بتاريخها الحافل، ولكن -أيضًًا- بهجرة أبناء المستعمرات إلى مركز المتربول، 

فاستفادت المراكز البحيَّثَة منهم باعتبارهم باحثين مجتهدين كما كُُِلِّفوا من المراكز 

نفسها بدراسة مناطقهم وفق المناهج العلميََّة، وضمن سياسة تراكميََّة للبحوث تلتزم 

بها الهيئات العلميََّة الرّصّينة.

العراق،  الشّّام،  بلاد  العربيََّة،  الجزيرة  مصر،  الآتية:  المناطق  على  كيز  التّرر وكان 

تركيا، إيران، وشبه القارَّةَ الهنديَّةَ. وكلّّ هذه المناطق كانت لها حضارات مشهودة قبل 

الإسلام وبعده، وهذا ما يفتح شهيََّة المستشرقين للدّّراسات المقارنة، والتّأّصيليَّةَ وفق 

نظرتهم لتعدُُّديَّةَ المصادر الدّّينيََّة، والثّقّافيََّة.

ثانيًًا: أبرز أعلام الاستشراق البريطانّيّ

1. وليام بدوِِل )William Bedwell(  )1561 - 5 مايو 1632م(

مستشرق إنكليزيّّ، ينعته الإنكليز بأبي الدّّراسات العربيََّة، ويعدّّه الأوروبيُّوُن من 

»المستعربين«. كان يقول عن العربيّّة »إنَّهَا لغّّة الدّّين الفريدة، إنَّهَا أعظم لغّّة للسّّياسة، 

الكريم إلى  القرآن  نقل معاني  أوََّل من  الصّّين«. وهو  السّّعيدة إلى بحر  الجزائر  من 

اللّغّة الإنكليزيَّةَ. له »معجم عربّيّ« في مجلَّدَات سبعة، قال الدّّكتور »برنارد لويس« 

عنه: »لم يُنُشر لسوء الحظّّ«. وبين مؤلَّفَاته المطبوعة في إنكلترا: »نصوص عربيّةّ«، 

البيزنطيّّ إلى  العصر  الغربيََّة من  اللّغّّّات  العربيََّة المستعملة في  للمفردات  و»معجم 

أيَّاَمه«]]]. 

2. جورج سيل )George Sale( )1697-1736م(

مستشرق إنكليزيّّ، كان يحترف المحاماة. تعلَّمَ العربيََّة، وحصل على مجموعةٍٍ 

له  مسلم!  نصف  بأنَّهَ  ُوصف  حتَّىَُ  الإسلام  بتاريخ  وعُُني  مخطوطاتها،  من  وافرة 

]]]- انظر: الزركلي، الأعلام، ج8، ص123. 



129 المدارس الاستشراقيّّة )4(  الاستشراق البريطانّيّ

.[[[ بالإنكليزيَّةَ )ترجمة القرآن(، وهو أوََّل من حاول ترجمته إلى هذه اللّغّة كامالًا

هوتيّّ، تعلَّمَ العربيََّة على يد معمٍٍِلِّ من  ولد في لندن، التحق في البداية بالتّعّليم الالّا

سوريا، وكان يتقن اللّغّة العبريَّةَ أيضًًا، من أبرز أعماله ترجمته لمعاني القرآن الكريم 

الّتّي قدََّم لها بمقدََّمةٍٍ احتوت على كيرٍثٍ من الافتراءات، والشّّبهات، يقول عنها عبد 

عظيامًا  رواجًًا  راجت  ولهذا  معًًا،  ومحكمة  واضحة،  سيل  »ترجمة  بدوي:  الرحمن 

القرآن إلى الألمانيََّة عام 1746م«، ويقول  تُرُجم  إذ عنها  الثّاّمن عشر؛  القرن  طوال 

في موضعٍٍ آخر: »وكان سيل منفًًصا للإسلام بريئًاً -رغم تديُّنُه المسيحيّّ- من تعصُُّب 

ين المسيحِيِّين، وأحكامهم السّّابقة الزّاّئفة]]]«. المبرشِّر

بوجود  يطمئُنُّ  الباحث  يجعل  ما  للقرآن،  ترجمته  على  كثيرة  ملاحظات  وهناك 

جمة، وهناك شواهد عدََّة على ذلك، سنأتي على ذكرها في مبحث  تعمُُّدٍٍ لتحريف التّرر

ترجمة القرآن الكريم.

-1858(  )David Samuel Margoliouth( مرجليوث  صمويل  داڤيد   .3

1940م(

ب ضدََّ الإسلام، عُُنيِّن أستاذًًا للعربيَّةَ  إنكليزيّّ يهوديّّ، من كبار المستشرقين، متعِصِّ

في جامعة أكسفورد.

السّّاميَّةَ،  اللّغّّّات  بدراسة  اهتمََّ  ثمََّ  تينيََّة،  والالّا اليونانيََّة،  بدراسة  العلميََّة  بدأ حياته 

فتعلَّمَ العربيََّة، ومن أشهر مؤلَّفَاته ما كتبه في السّّيرة النّّبويّةّ، وكتابه عن الإسلام، وكتابه 

عن العلاقات بين العرب، واليهود، منها: »التّوُُّطرات المبكرة في الإسلام«، و»محمّّد 

ومطلع الإسلام«، و»الجامعة الإسلاميّّة« وغير ذلك.

ولكنََّ هذه الكتابات اتَّسَمت بالتّعّصُُّب، والتّحّيُُّز، والبعد الشّّديد عن الموضوعيَّةَ 

]]]- انظر: الأعلام، ج8، م.س، ص146. 

]]]- بدوي، عبد الرحمن، موسوعة المستشرقين، ص252.



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 130

كنشره  العربّيّ  اث  بالتّرر اهتمامه  له  يُحُسب  ولكن  بدوي،  الرّحّمن  عبد  وصفها  كما 

لكتاب معجم الأدباء لياقوت الحموي، ورسائل أبي العلاء المعرّّي، وغير ذلك من 

الأبحاث .وقد أهداه أحمد شوقي قصيدة النّّيل]]]. 

4. توماس واكر أرنولد )Sir Thomas Walker Arnold(  )1864-1930م(

ولد في )Devenport( )إنكلترا( في 19 أبريل عام 1864م. تعلَّمَ أوََّالًا في مدرسة 

بلايموث )Plymouth( الثّاّنويَّةَ، ومن ثمََّ انتقل في سنة 1880م للدّّراسة في مدرسة 

جامعة  في  المجدليَّةَ  بكيَِّلَِّة  التحق  ثمََّ   ،)City of London School( لندن  مدينة 

قيََّة تحت تأثير »إدوارد بيلس  كمبردج في سنة 1882م، حيث اجتذبته الدّّراسات الرشّر

 William Robertson( »و»وليم روبرتسون اسمث )Ed. Byles Courell( »كورل

في  الرّاّبعة  السّّنة  أمضى  الكلاسيكيََّات  في  دراسته  بنجاحٍٍ  أنجز  أن  وبعد   ،)Smith

كمبردج -أيضًًا- متوفّرًّاً على دراسة تاريخ الإسلام.

كيَِّلِّةَ  في  الفلسفة  لتدريس  اختير  فقد  الإسلاميّّة،  بالدّّراسات  اهتمامه  إلى  ونظرًاً 

كيَِّلِّةَ عليكََره  الهند. وأمضى في  المتَّحَدة بشمالي  عليكََره الإسلاميّةّ في المقاطعات 

عشر سنوات )1888-1898م(، وهي فترة كانت ذات تأثيرٍٍ بالغٍٍ في تشكيل نظرات 

»توماس آرنولد« للإسلام. 

 The Preaching of( الإسلاميّّة  »الدّّعوة  كتاب:  وهو  المهمََّة،  كتبه  أوََّل  ألَّفَ 

Islam(«)سنة 1896م(.

إنتاجه  قلَّةَ  في  أثرٌٌ  الإداريَّةَ  بالأعمال  »آرنولد«  لانشغال  كان  العلميّّ:  إنتاجه 

في  وهو  -أيْْ  1920م  سنة  حتَّىَ  ظلََّ  الإسلاميّّة«  »الدّّعوة  كتابه  أنََّ  حتى  العلميّّ، 

السّّادسة والخمسين من عمره- الإنتاج العلميّّ الوحيد ذا القيمة. وقد أعيد طبعه في 

كيََّة، كما  سنة 1913م في طبعة موسََّعة، ومنقََّحة، وتُرُجم إلى اللّغّتين الأورديَّةَ، والتّرر

تُرُجم في الأربعينات إلى اللّغّة العربيَّةَ.

]]]- انظر: موسوعة المستشرقين، م.س، ص546. 



131 المدارس الاستشراقيّّة )4(  الاستشراق البريطانّيّ

 )The Mu’tazilah( وألَّفَ -وهو لا يزال في الهند- كُُتبًِيِّاً صغيرًاً عن »المعتزلة« 

)سنة 1902م( ليس بذي قيمةٍٍ علميََّةٍٍ تذكر.

بعنوان:  كتابًاً  آرنولد  توماس  ألَّفَ  1924م،  سنة  في  الخلافة  زوال  وبمناسبة 

منذ  الإسلام  في  الخلافة  منصب  تاريخ  فيه  تتبََّع   )The Caliphate( »الخلافة« 

أتاتورك. وعقََّب  يد كمال  الخلافة سنة 1924م على  إلغاء  الرّاّشدين حتَّىَ  الخلفاء 

 The( »ّّذلك بتلخيصٍٍ لهذا الكتاب في كُُتِيِّب صغير جدًًّا، بعنوان: »الدّّين الإسلامي

Islamic Faith( )سنة 1928م( قصد به إلى الجمهور.

: »الاضطهاد«، و»التَّسَامح« في الإسلام، وذلك في »موسوعة الدّّين  وكتب مادََّيتَي

والأخلاق«. وأدََّى به ذلك إلى التّفّكير في كتابة كتاب موسََّع عن التّسّامح في الإسلام؛ 

لكنََّه لم يُنُجز هذا المشروع.

وكتب مقالاتٍٍ عدََّة تتعلَّقَ خصوصًًا بالهند الإسلاميّّة في »دائرة المعارف الإسلاميّةّ« 

ري الطّبّعة الإنكليزيَّةَ لها ابتداءًً من سنة 1910م]]]. الّتّي صار هو من هيئة مِدِّص

)Sir Hamilton R. A. Gibb( 5. سير هاملتون جيب

إسكتلندا  انتقل إلى  يناير 1895م،  »هاملتون جيب« في الإسكندريَّةَ في 2  ولد 

وهو في الخامسة من عمره للدّّراسة هناك؛ ولكنََّه كان يمضي الصّّيف مع والدته في 

الإسكندريَّةَ. التحق بجامعة أدنبرة لدراسة اللّغّات السّّاميََّة، عمل محاضًرًا في مدرسة 

لندن عام 1921م، وتدرََّج في المناصب  قيّّة، والإفريقيَّةَ في جامعة  الرشّر الدّّراسات 

منصب  لشغل  وانتُخُب  1937م،  عام  العربيََّة  للُّغُة  أستاذًًا  أصبح  حتَّىَ  الأكاديميََّة 

الأميركيَّةَ؛  المتَّحَدة  الولايات  إلى  انتقل  أكسفورد.  جامعة  في  العربيَّةَ  اللّغّة  كرسّيّ 

ق الأوسط في جامعة هارفارد بعد أن عمل أستاذًًا  ليعمل مديرًاً لمركز دراسات الرشّر

للُّغُة العربيَّةَ في الجامعة.

]]]- انظر: موسوعة المستشرقين، م.س، ص10-9. 



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 132

الإسلام،  بتاريخ  الاهتمام  ذلك  إلى  أضاف  فقد  اللّغّويّّ،  اهتمامه  إلى  مضافًاً 

وانتشاره، وقد تأثَّرَ بمستشرقين كبار من أمثال »توماس آرنولد« وغيره.

من أبرز كتب »جيب«: كتاب »الفتوحات الإسلاميّّة في آسيا الوسطى« )1933م(، 

الإسلام«.  الحديثة في  »الاِتِّجاهات  وكتاب  المعاصر،  العربّيّ  الأدب  ودراسات في 

كما وشارك في تأليف »إلى أين يتَّجَه الإسلام«، وقد انتقل »جيب« من دراسة اللّغّة، 

والآداب، والتّاّريخ إلى دراسة العالم الإسلاميّّ المعاصر، وهو ما التفت إليه الاستشراق 

بعنوان:  أو دراسات المناطق، وله كتاب  الدّّراسات الإقليميََّة،  أنشأ  الأميركيّّ حينما 

.[[[المحمّّديَّةَ«، وقد أعاد نشره بعنوان: »الإسلام«، وله كتابٌٌ عن الرّسّول«

تميََّز »هاملتون جيب« باِطِّلاعه العميق على أوضاع العالم العربّيّ، بفضل إتقانه 

القرن  ثلاثينيََّات  منذ  قد عربّر عن مخاوفه  الإسلاميّّة،  بالثّقّافة  ومعرفته  العربيََّة،  اللّغّة 

د المجتمعات الإسلاميّّة. الماضي من موجة التّغّريب الّتّي تهِدِّ

وهو يرى في كتابه »دعوة تجديد الإسلام« أنََّ إغلاق باب الاجتهاد أدََّى إلى وضع 

حّدٍّ فعالٍٍ للفعاليََّة، والحركيََّة في الإسلام]]].

والسّّياسة،  المجتمع،  قضايا  عن  الإسلام  فصل  »هاملتون« صحََّة  السير  يرى  لا 

والاقتصاد؛ لأنََّ الإسلام في نظره دينٌٌ متكاملٌٌ في رؤيته للحياة. 

طرحها  الّتّي  »هاملتون«؛ فالمقارنات  آراء  على  كثيرة  ملاحظات  هناك  طبعًًا، 

تستهدف شيئًاً رئيسًًا، وهو تصوير الرّسّول على أنَّهَ مصلحٌٌ اجتماعيٌٌّ عكس ضرورات 

البيئة العربيَّةَ في مكََّة. ويقول جيب: »إنَّهَ نجح لكونه أحد الميِّكِّّين« بمعنى أنَّهَ عربَّر 

]]]- كتب ألبرت حوراني ترجمةًً موسََّعةًً لهاملتون جب في كتابه:

 Europe And The Middle East (London: The Macmillan Press Ltd) 1980.

  ونشر هذا الفصل مترجامًا بقلم »سلام فوزي« في العدد 31 من مجلَّةَ »الفكر العربّيّ المعاصر«، في الصفحة 373 

وما بعدها. 

]]]- انظر: نوري، سير هاملتون جب من السلاح إلى المعرفة، صحيفة البيان. 



133 المدارس الاستشراقيّّة )4(  الاستشراق البريطانّيّ

عن الحاجيَّاَت المحيَِّلَِّة، وقد ذهب في كتابه: »المذهب المحمّّديّّ« إلى أنََّ محمّّدًًا 

صنعته بيئته الخاصََّة بمركزها الثّقّافّيّ، والدّّينيّّ، والتّجّاريّّ، وبحكم مركزها من العالم 

وصلتها بأرقى شعوبه.

الخارجيَّةَ  الظّرّوف  تأثَّرَت بضرورات  قد  بأنَّهَ شخيَّصَة مبدعة،  النّّبيّّ  وقد وصف 

المحيطة بها. 

6. وليام مونتغمري واط )Montgomery Watt( )14مارس 1909 - 24 أكتوبر 

2006م(

يس »اندرووات«، درس  ولد في كريس فايف في 14مارس 1909م، والده القِسِّ

أدنبرة،  كيَِّلَِّة جورج واتسون في  أكاديميََّة لارخ )1914-1919م(، وفي  في كلٍٍّ من 

)1930-1933م(،  أكسفورد  في  باليول  وكيَِّلَِّة  )1927-1930م(،  أدنبره  وجامعة 

وجامعة جينا في ألمانيا )1933م(، وجامعة أكسفورد، وجامعة أدنبرة في الفترة من 

)1938م إلى 1939م( ومن )1940م إلى 1943م( على التّوّالي، عمل راعيًًا لكنائس 

عدََّة في لندن وفي أدنبرة. تخصََّص في الإسلام لدى القسّّ الإنجليكانّيّ في القدس، 

وبعد تقاعده عاد إلى العمل في المناصب الدّّينيّّة.

عمل رئيسًًا لقسم اللّغّة العربيََّة، والدّّراسات الإسلاميّّة في جامعة أدنبره في الفترة 

)1947-1979م(. نال درجة الأستاذيَّةَ عام 1964م. دُُعي للعمل أستاذًًا زائرًاً في كلٍٍّ 

من الجامعات الآتية: جامعة تورنتو )1963 و1978م(، وكيَِّلَِّة فرنسا في باريس )عام 

1970م(، وجامعة جورجتاون في واشنطن )عام 1978-1979م(.

أصدر العديد من المؤلَّفَات، من أشهرها: »محمّّد في مكََّة«، »محمّّد في المدينة«، 

»محمّّد نبيّّ ورجل دولة«، »الفلسفة الإسلاميّّة والعقيدة«، »الفكر السّّياسّيّ الإسلاميّّ«، 

والتّّحديث«،  الإسلاميّّة  »الأصوليََّة  الوسطى«،  القرون  أوروبا  في  الإسلام  »تأثير 

)سنة  عصرنا«  في  الدّّني  »حقيقة  كتبه:  آخر  ومن  النّّصرانيََّة«.  الإسلاميّّة  و»العلاقات 



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 134

1996م(، وكتاب »الفترة التّّكوينيََّة للفكر الإسلاميّّ« )سنة 1998م(، و»موجز تاريخ 

الإسلام« )سنة 1995م(، وغيرها كثير]]].

7. آرثر جون أربري )Arthur John Arberry( )1905-1969م(

بجامعة  التحق  بريطانيا،  جنوب  بورتسموث  مدينة  في  12مايو1905م  في  ولد 

تينيََّة، واليونانيََّة، شجََّعه أحد أساتذته على  كامبريدج لدراسة اللّغّّّات الكلاسيكيََّة الالّا

العربيَّةَ، عاد إلى  للُّغُة  ارتحل إلى مصر لمواصلة دراسته  العربيََّة، والفارسيََّة،  دراسة 

مصر ليعمل في كيَِّلَِّة الآداب رئيسًًا لقسم الدّّراسات القديمة )اليونانيََّة واللاتينيََّة( وزار 

فلسطين، وسوريا، ولبنان.

ليلى« لأحمد شوقي، كما حقََّق  مجنون  »مسرحيََّة  فترجم  العربّيّ،  بالأدب  اهتمََّ 

كتاب »التّعّرُّفُ إلى أهل التّوُُّصف«، وواصل اهتمامه بالتّوُُّصف؛ وذلك بنشره كتاب 

»المواقف والمخاطبات« للنّّفري، وترجمه إلى الإنكليزيَّةَ.

عمل آربري مع وزارة الحرب البريطانيََّة أثناء الحرب العالميََّة الثّاّنية مهتامًّا بشؤون 

الإعلام، والرّقّابة البريديَّةَ، وأصدر كتابه »المستشرقون البريطانيُّوُن«. في سنة 1943م 

قيََّة، والإفريقيَّةَ، ثمََّ  توىلَّى منصب أستاذ كرسي اللّغّة العربّيَّة في مدرسة الدّّراسات الرشّر

انتقل إلى جامعة كامبريدج؛ وحاز فيها على منصب أستاذ كرسي اللّغّة العربيَّةَ. 

أوََّالًا  أصدر  حيث  الكريم،  القرآن  لمعاني  ترجمته  آربري  جهود  أبرز  من  ولعلََّ 

جمة، وأصدرها  مة طويلة ثمََّ أكمل التّرر مختارات من بعض آيات القرآن الكريم مع مقِدِّ

عام 1955م.]]]

8. برنارد لويس )Bernard Lewis( )1916-19 مايو 2018م(

ولد لويس في 31 مايو 1916م، وتلقََّى تعليمه الأوََّل في كيَِّلَِّة ولسون، والمدرسة 

]]]- انظر: مجموعة من الباحثين، موسوعة الملل والأديان، ص69. 

]]]- انظر: موسوعة المستشرقين، م.س، ص8-5.



135 المدارس الاستشراقيّّة )4(  الاستشراق البريطانّيّ

يه تعليامًا  المهنيََّة، حيث أكمل دراسته الثّاّنويَّةَ. لا تذكر المراجع أيََّ معلومات عن تلِقِّ

دينيًًّا يهوديًّاً خاصًًّا. التحق بجامعة لندن لدراسة التّاّريخ، ثمّّ انتقل إلى فرنسا للحصول 

الفرنسّيّ  المستشرق  على  متتلمذًًا  1937م  سنة  السّّاميََّة  الدّّراسات  دبلوم  على 

قيّّة، والإفريقيَّةَ،  »ماسنيون« وغيره، ثمََّ عاد إلى جامعة لندن، مدرسة الدّّراسات الرشّر

وحصل على الدّّكتوراه عام 1939م عن رسالته القصيرة حول أصول الإسماعيليََّة.

العسكريَّةَ، وأعيرت خدماته  الخدمة  الثّاّنية لأداء  العالمية  الحرب  أثناء  استُدُعي 

مدرسة  إلى  الحرب  بعد  عاد  1945م،  حتَّىَ  1941م  سنة  من  الخارجيَّةَ  لوزارة 

كرسي  أستاذ  وأصبح  الإسلاميّّ،  التّاّريخ  لتدريس  والإفريقيََّة؛  قيََّة،  الرشّر الدّّراسات 

التّاّريخ عام 1957م، وظلََّ  ثمّّ أصبح رئيسًًا لقسم  التّاّريخ الإسلاميّّ عام 1949م، 

رئيسًًا له حتَّىَ انتقل إلى الولايات المتَّحَدة الأميركيََّة عام 1974م.

منها:  والأوروبيََّة،  الأميركيََّة،  الجامعات  من  العديد  في  زائرًاً  أستاذًً  للعمل  دُُعِِي 

وجامعة  أنجلوس،  لوس  في  كاليفورنيا  وجامعة  إنديانا،  وجامعة  كولمبيا،  جامعة 

إليها، وعمل فيها من 1974م حتَّىَ تقاعده  انتقل  الّتّي  أكلاهوما، وجامعة برنستون 

اليهوديَّةَ،  اليهوديّّ للدّّراسات  أنانبرج  عام 1986م. وهنا عُُنيِّن مديرًاً مشاركًًا لمعهد 

ق أوسيَّطَة في مدينة فيلاديلفيا بولاية بنسلفانيا. والرشّر

يعدُُّ لويس من أغزر المستشرقين إنتاجًًا -وإن كانت له قدرة على إعادة نشر بعض 

-حيث  الإسلاميّّ  التّاّريخ  من  اهتماماته  تنوّّعت  وقد  أخرى-  بصورٍٍ  نشره  سبق  ما 

المجتمع  في  المختلفة  الطّوّائف  وعن  الحشََّاشين،  وعن  الإسماعيليََّة،  عن:  كتب 

قبل  الأخيرة  السّّنوات  ولكنََّه في  الإسلاميّّ؛  المجتمع  الحديث عن  إلى  الإسلاميّّ- 

تقاعده بقليل، بدأ الاهتمام بقضايا العالم العربّيّ، والإسلاميّّ المعاصرة، فكتب عن 

الحركات الإسلاميّّة )الأصوليََّة( وعن الإسلام، والدّّيمقراطيََّة.

قدََّم خدماته، واستشاراته لكلٍٍّ من الحكومة البريطانيََّة الّتّي كلَّفَته القيام برحلةٍٍ إلى 

العديد من الجامعات الأميركيََّة، وإلقاء الأحاديث الإذاعيََّة، والتّلّفازيَّةَ عام 1954م، 



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 136

كما قدََّم استشارته للكونغرس الأميركيّّ أكثر من مرَّةَ. وفي إحدى المرَّاَت )8 مارس 

1974م( ألقى محاضرةًً في أعضاء لجنة الشّّؤون الخارجيََّة بالكونغرس الأميركيّّ حول 

يَِّمَِّة هذه المحاضرة نشرتها وزارة الخارجيََّة الإسرائيليََّة بعد  ق الأوسط، ولأه قضيََّة الرشّر

أسبوعين من إلقائها]]]. 

9. ماريانا كلار )Marianna Klar( )معاصرة(

قيّّة، والإفريقيّّة في جامعة لندن،  مستشرقة بريطانيّّة، باحةٌٌث في كلّيّّّة الدّّراسات الرشّر

قيّّة من كليّّة بيمبروك بجامعة أكسفورد،  الدّّراسات الرشّر الدّّكتوراه في  وحاصلة على 

وأبرز اهتماماتها: الجوانب الأدبيّةّ في القرآن، والتّفّسير الإسلامي للقرون الوسطى، 

والتّأّريخ الإسلاميّّ في العصور الوسطى، والأدب الشّّعبيّّ الإسلاميّّ، والمخطوطات 

الإسلاميّةّ.

لندن  جامعة  في   ،)SOAS( الإسلاميّّة  الدّّراسات  مركز  في  مشاركة،  باحثة  وهي 

)منذ 2002(، وعضو هيئة تحرير مجلّةّ الدّّراسات القرآنيّّة )منذ 2003(، وعضو هيئة 

ورئيس   ،)2014 )منذ  القرآنيّّة  للدّّراسات  الدّّوليّةّ  الجمعيّّة  دراسات  سلسلة  تحرير 

وحدة برنامج: »دراسات السورة«، الجمعيّّة الدّّوليّّة للدّّراسات القرآنيّّة )منذ 2016(، 

الدّّوليّةّ  الجمعيّّة  في  البرمجة  للجنة   )2018 )منذ  ورئيس   )2016 )منذ  وعضو 

للدّّراسات القرآنيّّة، وعضو هيئة تحرير مجلّةّ الرّاّبطة الدّّوليّّة للدّّراسات القرآنيّّة )منذ 

 .)2018

ولها كتابات عدّّة؛ منها: كتاب »تفسير قصص الأنبياء للثّعّلبي: الفتنة، والمسؤوليّةّ، 

والخسارة« )أبينجدون: روتليدج، 2009(، ولها مقالات، وأعمال مراجعة، وتحرير 

عدّّة.

الاتّجّاه  بين  توفيقيًًّا  منهجًًا  الكريم  للقرآن  دراستها  في  كلار  ماريانا  تنتهج 

]]]- انظر: مطبقاني، مازن بن صلاح، الاستشراق والاِتِّجاهات الفكريَّةَ في التاريخ الإسلاميّّ دراسة تطبيقيَّةَ على كتاب 

برنارد لويس، ص69 وما بعدها.



137 المدارس الاستشراقيّّة )4(  الاستشراق البريطانّيّ

إيضاح كيف  التّعّاقبيّّ، وتسعى إلى  )الدياكروني(  التّزّامنيّّ، والاتّجّاه  )السانكروني( 

فهمٍٍ  أمام  عائقًًا  المنهجي-  المستوى  على  -خصوصًًا  الاتّجّاهين  بين  الفصل  يمثل 

على  التّزّامني  )السانكروني(  الاتّجّاه  بروز  أنّّ  العلم  مع  القرآنّيّ.  النّّصّّ  لبنية  أفضل 

ساحة الدّّرس الاستشراقيّّ للقرآن، بتوظيفه منهجيّّة مستمدّّة من حقل دراسات الكتاب 

الاتّجّاه  وبين  بينه  عدّّة  تبايُنُات  للجميع  أظهر  الأدبيّةّ،  الدّّراسات  وحقل  المقدّّس، 

الدّّياكروني التّعّاقبيّّ، أو التّاّريخيّّ التّوّّطريّّ الّذّي سيطر على الدّّرس الاستشراقي منذ 

النّّظر لهما  تمّّ  فقد  التّمّايز،  النّّظر للاتّجّاهين كاتّجّاهين شديديّّ  بات  بداياته، حتّىّ 

كاتّجّاهين يقدّّمان صورتين متغايرتين تمامًًا لِمِا عليه النّّصّّ القرآنّيّ من حيث النّّظام، 

كيب، فالاتّجّاه السّّانكروني هو الّذّي قدّّم الأفكار حول وجود بنيةٍٍ واضحةٍٍ للنّّصّّ  والتّرر

القرآني، تحتاج للاستكشاف، بعدما كان النّّظر المتكرّسّ من قبل الدّّياكرونيين هو أنّّ 

النّّصّّ خالٍٍ من أيّّ نظام.

 لذلك تحاول ماريانا كلار القيام بعمليّّة تركيب بين المحدّّدات، والمعايير الّتّي 

قدّّمها الاتّجّاهان في دراسة النّّصّّ القرآنّيّ من المنظورين المختلفين، للوصول لتوليفة 

منهجيّةّ قادرة على تقديم قراءة أفضل للسّّور القرآنيّّة.

كما وتسعى كلار للاستفادة مامّا تقدّّمه البرامج الهرمنيوطيقيّّة مختلفة المناهج من 

أدوات، ومعايير، ومحدّّدات للإضاءة على بنية النّّصّّ القرآنّيّ]]].

وتهتمّّ أيضًًا ماريانا كلار بالحدود النّّوعيّّة الّتّي تخصّّ الفنون الإسلاميّّة المتنوّّعة؛ 

لبناء كلّّ متٍنٍ  الخاصّّة  والطّبّيعة   ، ريَرِسِّ وال الأنبياء،  والتّفّسير، وقصص  التّاّريخ،  مثل: 

داخلها،  العلميّةّ  التّخّصّّصات  تحكم حركة  الّتّي  والعلاقات  الفنون،  هذه  متون  من 

ومساحات الحجيّّة، والسّّلطة للمصادر، والطّرّائق، وآليات التّوّظيف داخل نسيجها، 

ويظهر هذا من خلال بحثها حول الاختلافات المنهجيّّة في كتابي الطّبّريّّ )التّفّسير، 

والتّاّريخ(، فهي توافق هيث وروزنتال على التّشّابه الكبير بين الكتابين، وتختلف معه 

من  فنّّ  لكلّّ  النّّوعيّّة  المحدّّدات  اختلاف  قائمة على  منهجّّية  اختلافات  أنّهّ ثمّةّ  في 

]]]- انظر: كلار، مقاربات )نقد-نصية( لبنية السورة القرآنية: الجمع بين القراءتين التزامنية والتعاقبية لسورة البقرة.



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 138

هذه الفنون، وأنّّ هذه الاختلافات تحتاج لإلقاء النّّظر عليها، وبلورتها للوقوف على 

الحدود النّّوعيّّة بين فنّّي التّفّسير، والتّاّريخ. لذلك قامت كلار بتخصيص عملها على 

قصّّة آدم، والنّّزول من الجنّّة، والتّوّبة ما بين كتاب التّاّريخ، وكتاب التّفّسير، محاولةًً 

الخطوات  تشكيل  في  فنّّ  لكلّّ  الخاصّّة  والمحدّّدات  الأهداف،  دور  عن  الكشف 

المنهجيّّة، وطرائق التّعّامل مع المصادر أثناء بناء متون هذه الكتب]]].

ثالثًًا: أبرز خصائص الاستشراق البريطانّيّ

امتاز الاستشراق البريطاني بخصائص عدّّة، أبرزها:

	1 الاستعماريةّ . السّياسات  ترسيخ  ومحاولة  الاستعماريةّ،  بالحركة  ارتباطه 

الإنجليزيةّ في الشّّرق.

	2 التّي . والسّياسيّة  الاقتصاديةّ،  بريطانيا  لمصالح  نظراً  العربيّة؛  باللغّة  اهتمامه 

تربطها بالعالم العربّي.

	3 . - تاريخ   - الشّّرقيّة »آداب  الدّراسات  د، والشّمول في سائر  بالتعّدُّ تميزّه هذه 

فلسفة - علوم – فنون، وعمارة، وآثار«.

	4 صُّصه الدّقيق في أحد . تميّزه -أيضًا- بالتخّصّصيّة الدّقيقة، فكلُّ مستشرقٍ له تخ

مجالات المعرفة الشّّرقيةّ.

	5 اهتمامه بدراسة المعارف الخاصّة بالمنطقة الجغرافيّة التّي تقع تحت قبضتها .

الاستعماريةّ »مصر وإفريقيا السّوداء«، مع الإهمال الواضح لشمال إفريقيا؛ 

نظراً إلى وقوعه تحت قبضة الاستعمار الفرنسّي]]].

]]]- انظر: كلار، مقاربات )نقد-نصية( لبنية السورة القرآنية: الجمع بين القراءتين التزامنية والتعاقبية لسورة البقرة

]]]-  انظر: زناتي، أنور محمود، مدارس الاستشراق... المدرسة البريطانيَّةَ. 



139 المدارس الاستشراقيّّة )4(  الاستشراق البريطانّيّ

الأفكار الرّّئيسة:

- اهتمََّ الاستشراق البريطانّيّ بدراسةِِ العقائد الإسلاميّّة، والدّّين الإسلاميّّ. 

- الطّاّبع الإمبراطوريّّ، والانتشار الواسع، مضافًاً إلى الاستفادة من التّوُُّطر العلميّّ 

المايِّّدِّ والفكريّّ، سمح كلّّ ذلك للمستشرقين البريطانِيِّين من الوصول إلى مناطق 

بالتّوّسُُّع،  البريطانيََّة  الاستشراقيََّة  المدرسة  صبغ  في  ساهمت  كثيرة  عةٍٍ  ومتنِوِّ نائيةٍٍ، 

والتنوُُّع الأفقيّّ بالانتشار الجغرافّيّ، والعموديّّ في تنوّّع الموضوعات. وكذلك الطّاّبع 

المؤسََّساتي للاستشراق البريطانّيّ، وارتباطه بمصالح الدّّولة السّّياسيََّة، والاقتصاديَّةَ 

خاصّّيََّة واضحة في مراحل تاريخ الاستشراق البريطانّيّ.

- من أبرز أعلام الاستشراق البريطانّيّ: وليام بدوِِل، وجورج سيل ، وداڤيد صمويل 

مرجليوث ، وسير هاملتون جيب، ووليام مونتغمري واط، وآرثر جون أربري، وبرنارد 

لويس، وماريانا كلار. 

- امتاز الاستشراق البريطانّيّ بخصائص عدّّة، أبرزها:

- ارتباطه بالحركة الاستعماريّةّ، ومحاولة ترسيخ السّّياسات الاستعماريّةّ الإنجليزيّةّ 

ق. في الرشّر

- اهتمامه باللّغّّّة العربيّةّ.

قيّّة. - تميّزّه بالتّعّدُُّد، والشّّمول في سائر الدّّراسات الرشّر

- تميّزّه -أيضًًا- بالتّخّصّّصية الدّّقيقة.

الّتّي تقع تحت قبضتها  الجغرافيّّة  الخاصّّة بالمنطقة  - اهتمامه بدراسة المعارف 

الاستعماريّةّ.



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 140

أسئلة الدّّرس

1. لماذا اهتمّّ البريطانيّّون بالدّّراسات الاستشراقيّّة؟ 

2. اذكر اثنين من المستشرقين البريطانيّّين وتكلّّم عليهما بالتّّفصيل.

3. ما هي خصائص مدرسة الاستشراق البريطانيّّة؟



الدّّرس الحادي عشر

المدارس الاستشراقيّّة )5(: الاستشراق الألمانّيّ

أهداف الدّّرس:

 على المتعلّّم مع نهاية هذا الدّّرس أن:

	1 يشرح خلفيّات اهتمام الألمان بالاستشراق..

	2 يعدّد أبرز أعلام مدرسة الاستشراق الألمانيّة..

	3 يبيّّن خصائص مدرسة الاستشراق الألمانيّة..





: اهتمام الألمان بالاستشراق أوّّلًاا

ساهم المستشرقون الألمان أكثرََ من غيرهم من المستشرقين بجمع المخطوطات 

ونشر  المهمّّة،  والأصول  المراجع،  كتب  وخصوصًًا  وفهرستها،  ونشرها،  العربيّةّ، 

المخطوطات، فإنّّ أهمََّ ما قام به المستشرقون الألمان وضعُُ المعاجم العربيّّة؛ فقد 

تيني في أربعة أجزاء، ثمّّ وضع  وضع فرايتاج )1788-1861م( المعجمََ العربّيّ الالّا

الفصحى، وقاموس هانزفير )1909– العربيّّة  للغّّة  فيشر )1865-1949م( معجامًا 

)1923م(  شراكل  وقاموس  المعاصرة،  العربيّّة  للّغّة  العربّيّ-الألمانّيّ  1981م( 

الألمانّيّ-العربّيّ، الّذّي صدر سنة 1974، والقاموس الضّّخم للّغّة العربيّّة الفصحى 

الّذّي عمل عليه أولمان )1931( في جامعة توبنجن، وفي سنة 1980م كان قد وصل 

إلى حرف الكاف )ك(، وفي سنة 2000م انتقل العمل على هذا القاموس إلى جامعة 

ميونيخ، ووصل إلى حرف الميم )م(]]].

وقد جرت أكبر الإفادات من بحوث الألمان في التّاّريخ العربي القديم، على يد 

الدّّكتور جواد علي صاحب الكتاب القيّمّ »المفصّّل في تاريخ العرب قبل الإسلام«، 

في عشر مجلّدّات؛ فقد رجع إلى ستّةّ وعشرين كتابًاً ألمانيًًّا، وحوالي الأربعمائة مقالة 

تاريخ  عن  للجامعات  المدرسيّّة  الكتب  يؤلّفّون  الّذّين  يزال  وما  الألمان.  للباحثين 

العرب القديم يرجعون الى دراسات هؤلاء العلماء عبر كتاب جواد علي دونما ذكر 

له في كثير من الأحيان.

على أنّّ أكبر تأثير للاستشراق الألمانّيّ في مجال التّاّريخ، والكتابة التّاّريخيّةّ جاء 

العربيّّة، وسقوطها، وقد صدر  الدّّولة  فلهاوزن المشهور:  يوليوس  من خلال كتاب 

من  يعرفونه  العرب  الدّّارسون  وبدأ  الإنجليزيّةّ،  إلى  وتُرُجم  1901م،  عام  الكتاب 

عبد  يد  على  والشّّام،  مصر،  في  مرّتّين  العربيّّة  إلى  ترجم  ثمّّ  جمة.  التّرر تلك  خلال 

الرّحّمن بدوي، ويوسف العش، وقد أثّرّ في الكتابة التّاّريخيّةّ العربيّةّ تأثيرًاً كبيرًاً]]].

]]]- بدران، محمد أبو الفضل، مجلَّةَ الوعي الإسلاميّّ، العدد 483.

]]]- السِيِّد، الاستشراق الألمانّيّ والتأثير العربّيّ، مجلَّةَ الشرق الأوسط. 



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 144

كما كان للآثار الّتّي تركتها دراسات تيودور نولدكه )1836-1930م(، الّذّي اهتمّّ 

بالأبحاث القرآنيّةّ، أثرها في من أتى بعده من المستشرقين.

ثانيًًا: أبرز أعلام الاستشراق الألماني]]]

1. يوهان جاكوب راسيكه Johann Jakob Reiske  )1716-1774م( 

يعدُُّ رايسكه مؤسّّس الدّّراسات العربيّّة في ألمانيا، حيث بدأ تعلّمّ العربيّّة، ثمّّ درس 

في جامعة ليبزيج )Leipzig(، وانتقل إلى جامعة ليدن لدراسة المخطوطات العربيّةّ 

فيها، كما اهتمََّ بدراسة اللّغّّّة العربيّّة، والحضارة الإسلاميّّة، وإنْْ كان له فضل في هذا 

هوتيّةّ  المجال فهو الابتعاد بالدّّراسات العربيّّة الإسلاميّّة عن الارتباط بالدّّراسات الالّا

الّتّي كانت تميّّز هذه الدّّراسات في القرون الوسطى )الأوروبّيّّّة(.

وقدّّم رايسكه في كتاباته رؤية منصفة للإسلام، ونبيّّه، ودفع ثمن هذا الانصاف، إذ 

هوت الّذّين اتّهّموه بالزّنّدقة. تعرض لمضايقات من رجال الالّا

تينيّّة وصف النّّبيّّ بالكذب، أو التّضّليل، أو وصف  وقد رفض في كتابٍٍ له بالالّا

العالم  تاريخ  تقسيم  ورفض  حينذاك-  سائدًًا  كان  -كما  مضحكة  خرافات  بأنّهّ  دينه 

إلى تاريخ مقدّّس، وتاريخ غير مقدس، بل وضع العالم الإسلاميّّ في قلب التّاّريخ 

احة، غير مكترث بكلّّ العواقب المتّتربّة  العالميّّ، وعربّر عن آرائه بأعظم قدر من الرصّر

على ذلك، وهو ما جرّّ عليه ويلات كثيرة جعلته يعيش معظم أيّاّم حياته في ضائقة 

ماليّةّ.

2. جورج ولهلهم فرايتاج George Wilhelm Freytag )1788-1861م( 

قيّّة الحيّةّ في  بدأ دراسة اللّغّّّة العربيّةّ في ألمانيا ثمّّ التحق بمدرسة الدّّراسات الرشّر

أستاذًًا  عنيِّن  ساسي.  دي  سيلفستر  المشهور  الفرنسي  المستشرق  يديّّ  على  باريس 

]]]- للاِطِّلاع التفصيلّيّ على مدرسة الاستشراق الألمانيََّة، انظر: فوك، يوهان، تاريخ حركة الاستشراق؛ جحا، الدراسات 

العربيََّة والإسلاميّةّ في أوروبا؛ وانظر: بدوي، عبد الرحمن، موسوعة المستشرقين. 



145 المدارس الاستشراقيّّة )5(  الاستشراق الألمانّيّ

أربعة  في  تينيّّ  الالّا العربّيّ  القاموس  إنتاجه  أهمّّ  ومن  بون،  بجامعة  قيّّة  الرشّر للغات 

الشّّعر  بعض  ونشر  وحقََّق،  المعلّقّات،  وبخاصة  العربّيّ،  بالشّّعر  اهتمََّ  كما  أجزاء. 

الإسلاميّّ. شارك في نشر كتاب معجم البلدان لياقوت الحموي.

3.  غوستاف فلوجل Gustav Flugel )1802-1870م( 

تعلَّمَ اللّغّة العربيّةّ في جامعة ليبزيج وفي جامعة فيينا، ثمّّ التحق بمدرسة اللّغّّّات 

وضع  فلوجل  أعمال  أهمّّ  ومن  ساسي.  دي  يدي  على  باريس  في  الحيّةّ  قيّّة  الرشّر

اث الإسلاميّّ في مجال  بالتّرر اهتمََّ  الكريم(، كما  القرآن  )المعجم المفهرس لألفاظ 

الفلسفة، والنّّحو العربّيّ.

4.  يوليوس فيلهاوزن Jullius Wellhausen )1844-1918م( 

تخصََّص في دراسة التّاّريخ الإسلاميّّ، والفرق الإسلاميّّة، من أبرز مؤلّفّاته: تحقيق 

تاريخ الطّبّري. وألَّفَ كتابًاً بعنوان )الإمبراطورية العربيّّة وسقوطها(، ومن اهتماماته 

)الخوارج  المعارضة في الإسلام(، وكتابه  )الأحزاب  كتابيه  تأليف  بالفرق الإسلاميّّة 

المدينة(،  في  للجماعة  محمّّد  )تنظيم  كتابه  في   الرّسّول عن  وكتب  والشّّيعة(، 

وكتابه )محمّّد والسّّفارات الّتّي وجهت إليه(.

5. ثيودور نولدكه Theodor Noldeke )1836-1930م( 

ودرس في  العربيّّة،  اللّغّّّة  فيها  ودرس  مارس 1836م(،   2( هامبرج في  ولد في 

جامعة ليبزيج وفينا وليدن وبرلين. عنيِّن أستاذًًا للّغّّّات الإسلاميّّة، والتّاّريخ الإسلاميّّ 

الجاهلّيّ،  بالشّّعر  اهتمََّ  ستراستبرج.  جامعة  في  أيضًًا  وعمل  توبنجن،  جامعة  في 

وبقواعد اللّغّّّة العربيّّة، وأصدر كتابًاً بعنوان )مختارات من الشّّعر العربّيّ(، ومن أهِمِّ 

مؤلّفّاته كتابه )تاريخ القرآن( نشره عام )1860م(، وهو رسالته للدّّكتوراه، وفيه تناول 

ترتيب سور القرآن الكريم، وحاول أن يجعل لها ترتيبًًا ابتدعه. 



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 146

6. كارل بروكلمان Carl Brockelmann )1868-1956م( 

ولد في )17 سبتمبر 1868م(، في مدينة روستوك، بدأ دراسة اللّغّّّة العربيّّة، وهو 

تينيّّة(؛  والالّا )اليونانيّّة  الكلاسيكيّةّ  اللّغّّّات  الجامعة  الثّاّنويّةّ، ودرس في  المرحلة  في 

بدراسة  اهتمََّ  نولدكه.  المستشرق  يديّّ  على  ودرس  قيّّة،  الرشّر اللّغّّّات  إلى  بالإضافة 

الشّّعوب الإسلاميّّة(،  التّاّريخ الإسلاميّّ، وله في هذا المجال كتاب مشهور )تاريخ 

ولكنّّه مملوء بالمغالطات، والافتراءات على الإسلام.

ومن أشهر مؤلّفّاته كتاب )تاريخ الأدب العربّيّ( الّذّي تُرُجم في ستّةّ مجلّدّات، 

وفيه رصد لما كُُتب في اللّغّّّة العربيّةّ في العلوم المختلفة من مخطوطات، ووصفها، 

ومكان وجودها.

7.  كارل هانريتش بيكر Carl Heinrich Becker )1876-1933م(  

ولد في )2 أبريل 1876م(، ودرس في جامعة لوزان وفي جامعة هيدلبيرج، وجامعة 

برلين. كان له اهتمام كبير بدراسة الأديان، وهي الّتّي قادته إلى الاهتمام بدراسة الدّّين 

الإسلاميّّ. ويعدُُّ من أشهر المستشرقين الّذّين كتبوا في التّاّريخ الإسلاميّّ، وبخاصة في 

جوانب تأثير العوامل الاقتصاديّةّ، وتأثير العناصر الإغريقيّّة، والمسيحيّّة في الحضارة 

الإسلام.  صدر  في  والإداريّّ  الاقتصاديّّ،  التّاّريخ  بدراسة  كذلك  واهتمََّ  الإسلاميّّة. 

قام برحلات علميّّة كثيرة في أنحاء أوروبا حيث عمل فترة في مكتبة الأسكوريال في 

مدريد )إسبانيا(، واطّلّع على المخطوطات العربيّةّ فيها. زار مصر، وتعمََّق هناك في 

دراسة اللّغّة العربيّةّ. توىلَّى منصب أستاذ في معهد هامبورج الاستعماريّّ الّذّي أنشأته 

الحكومة الألمانيّّة لمساعدتها في التّعّامل مع الشّّعوب العربيّّة، والإفريقيّّة. أسهم في 

إنشاء مجلّةّ )الإسلام( )Der Islam( عام )1910م(، وتوىلَّى منصب وزير الثّقّافة في 

بروسيا )إحدى الولايات الألمانيّةّ(.



147 المدارس الاستشراقيّّة )5(  الاستشراق الألمانّيّ

8. جوزف شاخت Josef Schacht )1902-1969م( 

قيّّة في جامعة برسلاووليبتسك،  ولد في )15مارس 1902م(، درس اللّغّات الرشّر

انتدب للعمل في الجامعة المصريّةّ عام )1934م(، لتدريس مادّّة فقه اللّغّة العربيّةّ، 

الثّاّنية.  يانيّّة. شارك في هيئة تحرير دائرة المعارف الإسلاميّّة في طبعتها  واللّغّّّة السّرر

عُُرف شاخت باهتمامه بالفقه الإسلاميّّ، ولكنّّه صاحب إنتاج في مجال المخطوطات، 

وفي علم الكلام، وفي تاريخ العلوم، والفلسفة.

9. هيلموت ريتر Hellmut Ritter )1892-1971م( 

ولد في )27 فبراير 1892م(، درس على المستشرق الألماني هينريتش بيكر، عمل 

في الجيش الألمانّيّ، عاش في إسطنبول في تركيا في الفترة من )1927-1949م(؛ ما 

أتاح له الفرصة للاطّلّاع على ما في مكتبات تركيا من كنوز المخطوطات الإسلاميّةّ. 

الأشعريّّ،  الحسن  لأبي  الإسلاميّيّن  مقالات  الآتي:  أبرزها  من  مهمّّة  تحقيقات  وله 

البلاغة لعبد  النوبختي، وأسرار  الشّّيعة للحسن بن موسى  بالوفيات، وفرق  والوافي 

القاهر الجرجاني.

أسّّس المكتبة الإسلاميّةّ في ألمانيا عام )1918م(، للعناية بحفظ المخطوطات 

.)Oriens( )الإسلاميّّة، ونشرها، كما أسّّس مجلّةّ أويانس عام )1948م

Rudi Paret 10. رودي بارت

كيّّة، والفارسيّةّ  ولد عام )1901م(، درس في جامعة توبنجن اللّغّّّات السّّاميّّة، والتّرر

ليتمان.  يد المستشرق الألمانّيّ  الفترة من )1920حتى 1924م(، وتخرََّج على  في 

أمضى سنتين في القاهرة )1925-1926م(، كان اهتمامه في البداية بالأدب الشّّعبيّّ، 

القرآن  وبخاصّّة  الإسلاميّّة،  والدّّراسات  العربيّّة،  باللّغّّّة  الاهتمام  إلى  تحوََّل  ولكنّّه 

الكريم.

وأستاذًًا  توبنجن،  جامعة  في  مدِرِّس  منها:  العلميّّة؛  المناصب  من  العديد  توىلَّى 



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 148

في جامعة هايدلبرج، ثمّّ عاد إلى توبنجن أستاذًًا للّغّّّة العربيّّة والإسلاميّّات من عام 

)1951-1968م(. ومن أهِمِّ مؤلفاته )محمّّد والقرآن(، وترجم معاني القرآن الكريم 

إلى الألمانيّّة، وله كتاب عن القرآن بعنوان: )القرآن تعليق وفهرست(.

يناير   26  - أبريل 1922   7( )Annemarie Schimmel( آنا ماري شميل  .11

2003م( 

الدّّولّيّ، بدأت دراسة  هي واحدة من أشهر المستشرقين الألمان على المستوى 

وهي  المسلمين،  لغّّات  من  العديد  وتتقن  عشرة،  الخامسة  سنّّ  في  العربيّةّ  اللّغّّّة 

وفي  ألمانيا،  في  الجامعات  من  العديد  في  درَّسَت  والأوردو.  والفارسيّّة،  الترّّكيّّة، 

الولايات المتّحّدة الأميركيّّة، وفي أنقرة. اهتمّّت بدراسة الإسلام، وحاولت تقديم هذه 

المعرفة بأسلوب علميّّ موضوعيّّ لبني قومها، حتّىّ نالت أسمى جائزة ينالها كاتب 

في ألمانيا تسمََّى جائزة السّّلام. ولكن بعض الجهّّات المعادية للإسلام لم يرقها أن 

تنال هذه الباحثة المدافعة عن الإسلام هذه الجائزة في وجه الهجمات الغربيّّة عليه، 

فحاولوا أن يمنعوا حصولها عليها.

)Angelika Neuwirth( 12. أنجليكا نويفيرت

اللّغّة  وفقه  الدّّلاليََّة  والدّّراسات  الإسلاميّّة،  الدّّراسات  درست  ألمانيّّة،  مستشرقة 

الكلاسيكيََّة في الجامعات الآتية: برلين، طهران، غوتنغن، القدس، وميونيخ.

 ،)Corpus Coranicum( وتعتبر المشرف العامّّ على مشروع الموسوعة القرآنيََّة

وهو مشروع بحثيّّ ترعاه أكاديميََّة برلين-براندنبرج للعلوم، يهدف إلى تحقيق أمرين 

أساسين في البحث القرآنّيّ: أوََّلهما: توثيق النّّصّّ القرآنّيّ من خلال مخطوطاته، ومن 

القرآن في  تفسير مستفيض يضع  تقديم  وثانيهما:  )القراءات(،  الشّّفاهيّّ  نقله  خلال 

سياق ظهوره التّاّريخيّّ. وقد حظي المشروع بتمويل يمتدّّ حتَّىَ عام 2025م.

 1977 عامي  بين  الأستاذيَّةَ  لدرجة  التّأّهيل  شهادة  نيلها  بعد  نويفيرت  عملت 



149 المدارس الاستشراقيّّة )5(  الاستشراق الألمانّيّ

و1983م أستاذة زائرة في الجامعة الأردنيَّةَ في عمان.

قيَّةَ في  وكانت بين عامي 1994 و1999م مديرة المعهد الألمانّيّ للدّّراسات الرشّر

بيروت وإسطنبول.

والعلوم،  للفنون  الأميركيََّة  الأكاديميََّة  عُُِيِّنت عضوًًا فخريًّاً في  وفي عام 2011م 

وفي عام 2012م حصلت على درجة الدّّكتوراه الفخريَّةَ من قسم الدّّراسات الدّّينيَّةَ 

بجامعة ييل. وتعمل حاليًًّا أستاذة في جامعة فراي في برلين، وأستاذة زائرة في الجامعة 

الأردنيَّةَ في عمان.

وتكَّترَز أبحاثها على القرآن، ومناهج تفسيره، وعلى الأدب العربّيّ الحديث في شرق 

الفلسطينيّّ- اع  الفلسطينيّّ، وأدبيََّات الرصّر الشّّعر  ط، وبخاصََّة  البحر الأبيض المتوِسِّ

الإسرائيلّيّ.

للكتابات  فرويد  سيغموند  جائزة  على  2013م  )يوليو(  حزيران  في  حازت  وقد 

العلميََّة؛ تكريمًاً لها على أبحاثها في القرآن.

والإنكليزيَّةَ،  والعبريَّةَ،  والعربيََّة،  الألمانيََّة،  فهي:  تجيدها،  الّتّي  اللّغّّّات  وأمََّا 

والفرنسيَّةَ.

ومن أبرز آثارها العلميّّة

• القرآن من حيث المضمون -تحقيقات تاريخيَّة وأدبيَّة في البيئة الأدبيَّة- 	

Neuwirth, Angelika; Sinai, Nicolai; Marx, Michael (2010). The Quran 

in context: historical and literary investigations into the Quranic milieu. 

Leiden: Brill. ISBN 9004176888.

• رة -مدخل أوروبّي-	 ا من العصور القديمة المتأخِّ القرآن بوصفه نًّص



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 150

Neuwirth, Angelika (2010). Der Koran als Text der Spätantike: Ein 

europäischer Zugang. Berlin: Insel Verlag. ISBN 9783458710264.

النّّصّّ المقدََّس، الشّّعر، وصناعة المجتمع: قراءة القرآن بوصفه نصًًّا أدبيًًّا

Neuwirth, Angelika (2014). Scripture, Poetry and the Making of 

a Community: Reading the Qur’an as a Literary Text. Oxford: OUP. 

ISBN 97801987016445. 

موقع القرآن في الفضاء المعرفّيّ للعصور القديمة

 Location The Quran In The Epistemic Space Of Late Antiquity.

الدّّراسات  في  »الاستشراق  بعنوان:  قرآنيََّة،  دراسات  مجلَّةَ  في  منشورة  مقالة 

الاستشراقيََّة -الدّّراسات القرآنيّةّ أنموذجًًا«-

Neuwirth, Angelika (2007). “Orientalism in Oriental Studies? 

Qur’anic Studies as a Case in Point”. Journal of Qur’anic Studies9 (21): 

115–127. doi:10.3366/ e 1465359108000119.

مقالة منشورة في مجلَّةَ دراسات قرآنيََّة أيضًًا، بعنوان: »نظرتان للتّاّريخ والمستقبل 

الإنسانّيّ –تفسيرات قرآنيََّة وإنجيليَّةَ لوعود إلهيََّة«-

Neuwirth, Angelika (2008). “Two Views of History and Human 

Future: Qur’anic and Biblical Renderings of Divine Promises”. Journal 

of Qur’anic Studies 10 (1): 1–20. doi:10.3366/ e 1465359109000217.

مقالة منشورة في مجلَّةَ التّقّاليد الشّّفويَّةَ: وجهان للقرآن -القرآن والمصحف-: 

Two Faces Of The Quran -Quran And Mushaf-.

وغيرها مقالات عدّّة.



151 المدارس الاستشراقيّّة )5(  الاستشراق الألمانّيّ

ثالثًًا: أبرز خصائص مدرسة الاستشراق الألمانّيّ

امتازت مدرسة الاستشراق الألماني منذ القرن الثّاّمن عشر في ظلّّ رائدها يوهان 

جاكوب رايسكه )1716-1774م(، بخصائص أبرزها:

	1 الصّلة . وثيقة  تكن  ولم  واستعمارية.  سياسيّة،  لأهداف  نتيجة  تكن  لم  أنهّا 

وإنكلترا،  كفرنسا،  الأخرى؛  الدّول  لبعض  التبّشيريةّ؛  الدّينيّة  بالأهداف 

وإيطاليا، بل على العكس كان الألمان على علاقة طيّبة بالدّولة العثمانيّة، فقد 

تحالفوا معها في الحرب العالميّة الأولى ]]].

	2 غلبة الرّوح العلميّة، وتقصّّي الحقائق على الدّراسات الشّّرقيّة في ألمانيا، فهي .

تمتاز بالعمق والشّموليةّ.

	3 ما يبرزها عن غيرها من المدارس الاستشراقيّة الأخرى هو الاهتمام بالقديم، .

والتّّركيز على دراسة التّّراث العربّي، وخدمة التّّراث. 

هي  العبريّةّ  اللّغّّّة  وكانت  هوت.  الالّا بعلم  مرتبطًاً  قيّّة  الرشّر باللّغّّّات  اهتمامها  بدا 

أساس هذه الدّّراسات، ثمّّ ما لبثت اللّغّّّة العربيّّة والإسلام أن حازا اهتمامها في أعقاب 

المستشرقون  به  قام  ما  أبرز  ولعلّّ  النّّهضة.  عصور  في  والدّّخول  الوسطى،  القرون 

أنّهّم جمعوا  العربيّّين، والدّّراسات الإسلاميّّة هو  اللّغّّّة، والتّاّريخ  الألمان في مجال 

المخطوطات العربيّّة، والنّّصوص القديمة، ونشروها، وفهرسوها]]].

]]]- انظر: عبد الله، رائد أمير، »المستشرقون الألمان وجهودهم تجاه المخطوطات العربيَّةَ الإسلاميّّة«، مجلَّةَ العلوم 

الإسلاميّّة.

]]]- انظر: السِيِّد، المستشرقون الألمان النشوء والتأثير والمصادر، ص10، 18-21؛ وانظر: المنجد، صلاح الدين، 

المستشرقون الألمان تراجمهم وما أسهموا به، ص15-7. 



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 152

 الأفكار الرّّئيسة:

ساهم المستشرقون الألمان أكثرََ من غيرهم من المستشرقين بجمع المخطوطات 

ونشر  المهمّّة،  والأصول  المراجع،  كتب  وخصوصًًا  وفهرستها،  ونشرها،  العربيّةّ، 

المخطوطات.

من أهمََّ ما قام به المستشرقون الألمان وضعُُ المعاجم العربيّّة.

اهتمّّ  الّذّي  )1836-1930م(،  نولدكه  تيودور  دراسات  تركتها  الّتّي  للآثار  كان 

بالأبحاث القرآنيّةّ، أثرها في من أتى بعده من المستشرقين.

ولهلهم  وجورج  رايسكه،  جاكوب  يوهان  الألماني:  الاستشراق  أعلام  أبرز  من 

فرايتاج، وغوستاف فلوجل، ويوليوس فيلهاوزن، وثيودور نولدكه، وكارل بروكلمان، 

بيكر، وجوزف شاخت، وهيلموت ريتر، ورودي بارت، وآنا ماري  وكارل هاينرتش 

شميل، وأنجليكا نويفيرت. 

امتازت مدرسة الاستشراق الألماني بخصائص؛ أبرزها:

أنّهّا لم تكن نتيجة لأهداف سياسيّّة واستعمارية. ولم تكن وثيقة الصّّلة بالأهداف 

الدّّينيّّة التّبّشيريّةّ؛ لبعض الدّّول الأخرى.

فهي  ألمانيا،  قيّّة في  الرشّر الدّّراسات  الحقائق على  وتقصّيي  العلميّّة،  الرّّوح  غلبة 

تمتاز بالعمق، والشّّموليّةّ.

اث.  اث العربّيّ، وخدمة التّرر كيز على دراسة التّرر الاهتمام بالقديم، والتّرر

هوت.  قيّّة مرتبطًاً بعلم الالّا بدا اهتمامها باللّغّّّات الرشّر

أبرز ما قام به المستشرقون الألمان في مجال اللّغّّّة، والتّاّريخ العربيّّين، والدّّراسات 

ونشروها،  القديمة،  والنّّصوص  العربيّّة،  المخطوطات  جمعوا  أنّهّم  هو  الإسلاميّّة 

وفهرسوها.



153 المدارس الاستشراقيّّة )5(  الاستشراق الألمانّيّ

أسئلة الدّّرس

1. لماذا اهتمّّ الألمان بالدّّراسات الاستشراقيّّة؟

2. اذكر اثنين من المستشرقين الألمان وتكلّّم عليهما بالتّّفصيل.

3. ما هي خصائص مدرسة الاستشراق الألمانيّّة؟





 

الدّّرس الثّّاني عشر

 المدارس الاستشراقيّّة )6(: 
الاستشراق الإسبانّيّ والهولنديّّ

أهداف الدّّرس: 

على المتعلّّم مع نهاية هذا الدّّرس أن:

	1 يتعرّف إلى أبرز أعلام مدرسة الاستشراق الإسبانّي..

	2 يفهم خصائص مدرسة الاستشراق الإسبانّي، ومجالات بحثها الاستشراقيّ. .

	3 يتعرّف إلى أبرز أعلام مدرسة الاستشراق الهولنديّ..

	4  يفهم خصائص مدرسة الاستشراق الهولنديّ، ومجالات بحثها الاستشراقيّ..





: مدرسة الاستشراق الإسباني أوّّلًاا

1. اهتمام الإسبان بالاستشراق

ما هو عربي ومسلم،  نشأ الاستشراق الإسباني]]] في أحضان حركة عدائية لكل 

خوان  الإسباني  المستعرب  وصف  وقد  والتشويه،  والانتقام  التحقير  هدفها  وكان 

غويتسولو في كتابه )في الاستشراق الإسباني( نماذجًًا من هذا النوع حين يكتبون عن 

ا يكتبون ويتصرفون وينطقون باسم المسيحيّةّ في  الإسلام والمسلمين بقوله إنّهّم »إمنّم

مواجهة حضارة متدنية، وفي أفضل الأحوال، فإنّّ استحضار الماضي المجيد الذي 

عرفه العالم الإسلاميّّ يدفعهم إلى التفجع على نحو متحذلق على الانحطاط الحالي 

)انحطاطًاً كان في رأيهم محتّامًا ولا مناص منه( وعلى عجزه الطبيعي عن هضم التقدم 

الأوروبي. ووصف غويتسولو دراسات المستشرقين الأسبان للغات الإسلاميّّة بأنّهّم 

يدرسونها كما لو كانت لغات حضارات منقرضة، ومقطوعة عن اللغات الحالية التي 

هي وريثها الشرعي، حاكمين عليها بذلك بأنْْ تشكّّل عدمًًا أو ما هو أقل من العدم«]]].

حركات  بدأت  حينما  سياسي  استعماري  بدافع  الحاقد  الديني  الدافع  واختلط 

لها  المجاورة  المناطق  في  إسبانيا  وطمعت  الإسلاميّّ  للعالم  الأوروبي  الاحتلال 

وطبائعهم،  السّّكّّان،  مواصفات  لمعرفة  الدّّراسات  لإعداد  مستشرقيها  فجندت 

أنشأت  وقد  المحلّيّّّة،  واللّهّجات  اللّغّّّات،  معرفة  وكذلك  وزراعتهم،  وتجارتهم، 

فتجاوزت  العاميّّة، والمغربيّّة،  العربيّّة  لتعليم  المراكز  العديد من  الأسبانيّّة  الحكومة 

خمسين مدرسة.

]]]- لمزيدٍٍ من الاِطِّلاع على الاستشراق الإسبانّيّ، انظر: العسري، محمّّد عبد الواحد، الإسلام وتوُُّصرات الاستشراق 

ط، وسلَّطَ المؤِلِّف  الإسبانّيّ من ريموندس لولوس إلى آسين بلاثيوس. يقع الكتاب في 420 صفحة من الحجم المتوِسِّ

الضوء فيه على الجذور التاريخيَّةَ لعلاقة الإسبان بالإسلام وأهله. 

]]]- كويتسولو، خوان، في الاستشراق الإسبانّيّ، ص16. 



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 158

الكبرى  مكتباتها  في  العربيّّة  المخطوطات  من  بالكثير  تحتفظ  إسبانيا  تزال  وما 

كمكتبة الاسكوريال، ومكتبة مدريد الوطنيّّة، ومكتبة جمعيّّة الأبحاث الوطنيّّة.

تسميتهم  يفضّّلون  الإسلاميّّة  العربيّّة  بالدّّراسات  يهتمّّون  الّذّين  و»الإسبان 

به  قاموا  ما  نظير  وذلك  المستشرقين،  Arabists(؛ عوض  بالمستعربين)الاستعراب 

خدمةٍٍ لدراسة اللّغّّّة العربيّّة وآدابها، وحضارة المسلمين، وعلومهم في شبه الجزيرة 

الإيبيرية بصفةٍٍ خاصّّةٍٍ، من دون أن يهتمّّوا بلغاتٍٍ شرقيّّةٍٍ أخرى؛ كالفارسيّّة، والترّّكيّةّ، 

والأرديّةّ، وغيرها«]]].

ا يكون قد أخذ منحى آخر  ويشير بعض الباحثين إلى أنّّ مفهوم الاستعراب »رمبّم

وعاداتها،  لغّّتها،  استعربت  الّتّي  المسيحيّّة  العناصر  على  أطلق  حيث  الأندلس  في 

وأنّّ  بخاصّّة  والحضاريّّ  اللّغّويّّ،  تراثها  ببعض  محتفظة  دينها  على  بقيت  ولكنّّها 

الدّّولة الإسلاميّّة كفلت لهم حرّّيّةّ العقيدة، فأبقت لهم كنائسهم، وأديرتهم، وطقوسهم 

تينيّّة«]]].  الدّّينيّّة الّتّي كانت تقام باللّغّّّة الالّا

وجدير بالذِِكْْر أنّّ أيّّ دارس للاستشراق الإسبانّيّ، وتاريخه لا يمكن له الإحاطة 

به بشكل سليم إالّا بالرّجّوع لخلفيّاّته الثّقّافيّّة، والتّاّريخيّّة، ولا يمكن إالّا بردّّه لأصوله 

الاستشراقيّّ  وبالذّّات  الإسبانّيّ،  الفكر  جذور  في  بالغور  أي  والمعرفيّةّ؛  التّاّريخيّّة، 

للوصول إلى هوّّيّتّه العربيّّة الإسلاميّّة؛ باعتباره حقبة زاهرة في تاريخ أوروبا، ولذلك 

نجد من رواد هذا الفكر أسماء تعتبر من أقطاب الفكر العربّيّ الإسلاميّّ؛ كابن رشد، 

وابن طفيل، وابن باجه، وابن حزم.

أندريس، غيانغوس،  القاضي، محمّّد، »الاستعراب الإسبانّيّ والتراث الأندلسّيّ من خلال ثلاثة نماذج )خوان   -[[[

ريبيرا(«، ص1. 

]]]- العبادي، أحمد المختار، »الإسلام في الأندلس«، ص60. 



159 المدارس الاستشراقيّّة )6(  الإسبانّيّ والهولنديّّ

2. من أعلام الاستشراق الإسبانّيّ

أ. ميغيل آسين بلاثيوسMiguel Asin Placios  )1871-1944م(

جامعة  في  الآداب  بكلّيّّّة  والتحق  سرقسطة،  مدينة  في  يوليو1871م   5 في  ولد 

سرقسطة بالإضافة إلى دراسته في المعهد المجمعي، فتخرّّج فيه قسيسًًا.

 ،1919( الإلهيّّة«  الكوميديا  الإسلاميّّ في  الأخرويّاّت  »علم  كتاب  مؤلّفّاته  من 

الّذّي   ،)La Escatología musulmana en la Divina Comedia( بالإسبانية: 

ألقى فيه الضّّوء على المصادر الإسلاميّةّ للأفكار، والدّّوال الموجودة في الكوميديا 

الإلهيّّة لدانتي، كتب بلاثيوس الكثير من المؤلّفّات عن الإسلام في العصور الوسطى، 

وقد عََنِِي بلاثيوس بمحيي الدّّين بن عربي عناية شديدة، فنشر عنه سلسلة دراسات 

منوّّعة]]].

Secode Lucena Paredes ب. سيكودي لوثينا باريديس

ولد في غرناطة، ودرس الفلسفة في كلّيّّّة الآداب في جامعة غرناطة، عمل مستشارًًا 

للثّقّافة، والتّعّليم في الإقامة الإسبانيّةّ في المغرب، عنيّن أستاذًًا للّغّّّة العربيّةّ في جامعة 

العربيّّة في غرناطة، وعمل  الدّّراسات  وثمّّ عنيّن مديرًاً لمعهد  غرناطة عام 1942م، 

انتُخُب  مدريد،  في  الإفريقيّّة  الدّّراسات  معهد  في  العربيّةّ  الدّّراسات  لقسم  رئيسًًا 

عضوًًا في مجمّّع الفنون الجميلة، له إنتاج غزير في مجال تحقيق المخطوطات، وفي 

يعة الإسلاميّّة، وكذلك عن التّاّريخ الإسلاميّّ، والآثار الإسلاميّّة]]]. البحوث عن الرشّر

Emilio Varcia Gomez ج. إميليوجارثيا جوميز

ولد في مدريد، ودرس في جامعتها، عمل أستاذًًا في جامعة غرناطة، وفي جامعة 

]]]- انظر: بدوي، عبد الرحمن، موسوعة المستشرقين، ص125-124. 

www.dorar.net/ الإلكترونّيّ:  الموقع  وعبر   .72 ص2/  والأديان،  الملل  موسوعة  الباحثين،  من  مجموعة   -[[[

adyan، الباب الثالث: النصرانيََّة وما تفرََّع عنها، الفصل السادس عشر: الاستشراق، المبحث الحادي عشر: نماذج من 

أسماء أشهر المستشرقين، المطلب السادس: إسبانيا. 



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 160

انتخب عضوًًا في  الثّقّافّيّ الإسبانّيّ، زار سوريّاّ، ولبنان،  إدارة المعهد  مدريد. توىلّى 

العربّيّ في دمشق عام 1948م، عمل سفيرًاً لبلاده في بغداد وفي  العلميّّ  المجمّّع 

إلى  العربّيّ  الشّّعر  لبعض  وترجمات  العربّيّ،  الأدب  في  عديدة  دراسات  له  لبنان، 

الإسبانيّةّ.

من  أفرزته  وما  الأندلس،  في  العربّيّ  الحضور  يكن  لم  »لو  غارسيا:  أقوال  ومن 

حضارة مشرقة طوال ثمانية قرون، لما وصل الغرب إلى ما وصل إليه الآن، بل كان 

عليه أن يبدأ من حيث انتهى الرّّومان، والإغريق »اميليوغارسيا غومز لمجلّةّ الأندلس، 

العدد 47، مدريد 1995«]]].

Bosch Villa د. بوش فيلا

السّّاميّةّ،  اللّغّّّات  فقه  برشلونه  جامعة  في  درس  1922م،  عام  فيجراس  في  ولد 

على  الطّوّائف  مملكة  )الإقطاع،  بعنوان  مدريد  جامعة  من  الدّّكتوراه  على  وحصل 

عهد بنورزين( عمل في تدريس اللّغّة العربيّّة في كلّّ من جامعتيّّ برشلونة، وجامعة 

سرقسطة، توىلّى منصب أستاذ مساعد للتّاّريخ، والنّّظم الإسلاميّّة في جامعة مدريد، 

والنّّظم  التّاّريخ،  ودرّسّ  مدريد،  في  العربيّّة  الدّّراسات  معهد  مكتبة  أمين  وعمل 

الإسلاميّّة في جامعة غرناطة.

أميركا  شمال  جمعيّّة  عضوّّ  وهو  للمستشرقين،  الإسبانيّّة  الجمعيّةّ  رئاسة  توىلّى 

ق الأوسط، تركّّزت بحوثه في مجال الدّّراسات الإسلاميّّة، والجغرافيا،  لدراسات الرشّر

والتّاّريخ كما اهتمّّ بقضايا العالم العربّيّ المعاصرة.

)سرقسطة  المعطار  الرّّوض  لكتاب  التّاّريخيّّ  الأصل  عن  دراسات  آثاره:  من 

1950(، والوثائق العربيّّة، والعبريّةّ في أراغون ونبره )سرقسطة 1953(، وأثر العرب 

]]]- مجموعة من الباحثين، موسوعة الملل والأديان، ص2/ 72. وعبر الموقع الإلكترونّيّ:

المبحث  الاستشراق،  عشر:  السادس  الفصل  عنها،  تفرََّع  وما  النصرانيََّة  الثالث:  الباب   ،www.dorar.net/adyan  

الحادي عشر: نماذج من أسماء أشهر المستشرقين، المطلب السادس: إسبانيا. 



161 المدارس الاستشراقيّّة )6(  الإسبانّيّ والهولنديّّ

في ثقافة الثّغّر الأعلى )مدريد 1954(، وتاريخ المغرب، جـ 5، الموحدون )تطوان 

1957(، ومملكة بني رزين )مدريد 1959(، ومباحث عن الكتابات العبريّةّ، والعربيّةّ 

ابن هود  المقتدر  بعثة نصرانيّّة إلى بلاط  وحول  فاليكروسا 1954(،  مياس  )تكريم 

)تمودا 1954(، والدّّنانير الأسبانيّّة )تمودا 1954(]]].

CORRIENTE Federico هـ. فيدريكيو كورينتي

قيّّة في جامعة مدريد،  ولد في غرناطة في 14/ 11/ 1940م درس اللّغّات الرشّر

حصل على الدّّكتوراه في علم اللّغّة، عمل مديرًاً للمركز الثّقّافّيّ في القاهرة )1962-

جامعة  في  العليا  الألسن  مدرسة  في  الإسبانيّّة  اللّغّّّة  أستاذ  منصب  توىلّى  1965م(، 

عين شمس في الفترة نفسها، وترأّسّ قسم اللّغّّّة الإسبانيّّة في جامعة محمّّد الخامس 

قيّةّ،  في الرّّباط عام )1965-1968م(، عمل في جامعة فيلاديلفيا أستاذًًا للّغّّّات الرشّر

والعربيّّة، وأستاذًًا لكرسّيّ اللّغّّّة العربيّّة في جامعة سرقسطة منذ عام 1976م.

ألّفّ أعماالًا هامّّة توطّدّ التّلّاقح اللّغّويّّ، والثّقّافّيّ العربّيّ الإسبانّيّ؛ مثل: القاموس 

ذات  الإسبانيّّة  المفردات  وقاموس  العربّيّ،  الإسبانّيّ  والقاموس  الإسبانّيّ،  العربّيّ 

أدب  القديم، وعن  العربّيّ  الأدب  جمة عن  التّرر العربيّّة، وغيرها من أعمال  الأصول 

القرون الوسطى، والأدب العربّيّ المعاصر، فضالًا عن بعض الدّّراسات المتعلّقّة بعلم 

اللّهّجات؛ كاهتمامه بلغّّة الأندلس، وعلاقتها بلغّّات شبه الجزيرة الإيبيريّةّ. حاز على 

جوائز عالميّّة عدّّة عن أعماله الّتّي وصلت إلى أربعين كتابًاً، وخمس وخمسين مقالةًً؛ 

بالإسبانيّّة، والإنجليزيّةّ، والعربيّّة، والفرنسيّّة، والبرتغاليّّة، والرّّوسيّّة]]].

و. خوان فرنيت Juan Vernet )1923-2011م(

 ،)Ramon Mallofré( تعلَّمَ فرنيت اللّغّّّة العربيََّة على يد الأستاذ رامون مالوفري

الّذّي لم يكن المعلّمّ الوحيد الّذّي اعتنى به في كيَِّلَِّة الفلسفة والآداب في برشلونة، 

]]]- العقيقي، نجيب، المستشرقون، ج2، ص615. 

]]]- انظر: مجموعة من الباحثين، موسوعة الملل والأديان، م.س. 



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 162

السّّاميَّةَ  اللّغّات  المتخصّّصين في  أكبر  أحد  عام 1939م،  منذ  جانبه،  إلى  كان  بل 

الأستاذ جوزي ماريا مياس فاليكروزا )Josep Maria Millàs Vallicrosa(، والّذّي 

كان رائدًًا -أيضًًا- في تاريخ علم الفلك العربّيّ؛ ذلك المجال الدّّراسّيّ الّذّي لم يكن 

معروفًاً وقتئذٍٍ]]]. 

انطلق منه »فرنيت«،  الّذّي  الفلك، والرّّياضيّّات يعتبران الأساس  وإذا كان علما 

فإنََّ فضوله الهائل أخذه إلى مجالات أخرى عديدة؛ كاهتماماته بالدّّين، وبالدّّراسات 

وصفه  -كما  بذلك  ليكون  الإسلاميّّة]]]؛  والثّقّافة  والحضارة،  بالمجتمع،  المتعِلِّقة 

تلميذه ميكيل فركادا]]]- واحدًًا من أعظم ناشري الحضارة العربيَّةَ-الإسلاميّةّ في ثلاثة 

من أهِمِّ مجالاتها: العلوم، والأدب، والدّّين. 

    وبعد انتهاء فرنيت من تخصُُّصه في السّّاميََّة، واستعداده لمواصلة مسيرته العلميَّةَ 

 )Millas( ق الأوسط، أدرك المعلم »مياس«  في ألمانيا؛ لتعميق معرفته بلغّّات الرشّر

مساعدته،  طالبًًا  الفرصة  فاغتنم  والرّّياضيّّات،  الفلك،  علمََيِِ  في  أمثاله  إلى  حاجته 

ومواصلة عمله؛ من أجل تقديم أحد أهِمِّ كتبه عن تاريخ علم الفلك العربّيّ، وهي 

دراسته »الزرقاليََّة«؛ مستعينًًا به في تحقيق النّّصوص العلميَّةَ العربيََّة، والعبريَّةَ]]]. 

الكبير  ط في مدينة قصر  للتّعّليم المتوِسِّ الرّسّميّّ  أستاذًًا في المركز  فرنيت  عمل 

المغربيََّة، حيث سنحت له الفرصة بالتّعّمُُّق في اللّغّة العربيََّة على يد أحد المعِلِّمين 

المغاربة.

وبعد عودته إلى برشلونة، بدأ حياته المهنيََّة مدسًًِرِّا، وباحثًاً، ومُُعِِدًًّا في الوقت نفسه 

أطروحة الدّّكتوراه تحت إشراف الأستاذ »مياس« عام 1952م، بعنوان: »المساهمة 

في دراسة العمل الفلكّيّ لابن البنّّا«، والّتّي أصبحت واحدةًً من أولى دراساته ذات 

]]]- العسري، محمّّد عبد الواحد، الإسلام في توُُّصرات الاستشراق الإسبانّيّ، ص327.

[2]- Camilo Álvarez de Morales y Concepción Vázquez de Benito: Juan Vernet Ginés, P.4 95.

[3]- Forcada, Joan Vernet (1923- 2011) y la luz de Oriente y Occidente, P.326.

]]]- الإسلام في توُُّصرات الاستشراق الإسبانّيّ، م.س، ص327.



163 المدارس الاستشراقيّّة )6(  الإسبانّيّ والهولنديّّ

يَِّمَِّة الكبيرة في حياته العلميَّةَ. وفي عام 1954م حصل على كرسي اللّغّة العربيَّةَ  الأه

من جامعة برشلونة، فكان بذلك واحدًًا من العظماء في الدّّراسات العربيََّة والإسلاميّةّ 

سًًِسِّا »مدرسة برشلونة في تاريخ  في إسبانيا]]]. وقد جمع حوله عددًًا من التّلّامذة مؤ

ها  أسََّسها، وسامَّا أبحاثه في مجلَّةَ  أهمََّ  بعد ذلك  لينشر  العربيََّة والإسلاميّّة«،  العلوم 

باسمها العربّيّ »سهيل« كناية عن مجال تخصُُّصها]]].

، في موضوعات،  مقاالًا كتابًاً و325  إلى 22  فرنيت  إنتاج  يصل مجموع رصيد 

دة، نذكر منها]]]:  ومجالات متعِدِّ

• »ترجمة القرآن الكريم إلى اللغّة العربيَّة )1953-1963م(«.	

• »ترجمة ألف ليلة وليلة )1964م(«.	

• ة عن الأدب العربّي )1966م(«. 	 »أعمال عامَّ

• »تاريخ المغرب )1957م(«. 	

• »المسلمون الإسبان )1961م(«. 	

• »الإسلام وأوروبا )1982م(«. 	

• »الأندلس: الإسلام )1987م(«. 	

• »أسلمة إسبانيا )1989م(«. 	

• »أصول الإسلام )1990م(«. 	

• »الإسلام في إسبانيا )1993م(«. 	

]]]- الإسلام في توُُّصرات الاستشراق الإسبانّيّ، م.س، ص327.

[2]- Camilo Álvarez de Morales y Concepción Vázquez de Benito: Juan Vernet Ginés (1923- 

2011) Dynamis, P.496.

]]]- م.ن، ص498.



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 164

• كما نشر مجموعة من المواضيع العلميَّة الدّقيقة؛ نذكر منها: 	

• »علم التنّجيم وعلم الفلك في عصر النّهضة: ثورة كوبرنيك )1974م(«. 	

• »تاريخ العلوم الإسبانيَّة )1976م(«. 	

• »دراسات عن تاريخ علوم العصور الوسطى )1979م(«. 	

• »العلوم في الأندلس )1986م(«. 	

• »العلوم والفكر العلميّ )1989م(«. 	

• »علم التنّجيم العربّي )1990م(«. 	

• »العلوم الطبّيعيَّة والتقّنيَّة في الأندلس )1992م(«. 	

• الهندسة الميكانيكيَّة للإسلام الغربّي )1993م(«. 	

• ط )1993م(«. 	 »الملاحة في البحر المتوسِّ

    نال فرنيت -نتيجة لمنجزاته العلميََّة، وجهوده- اعترافًاً دوليًّاً بإسهاماته العلميَّةَ 

عضويَّةَ  تقلُّدُ  خوََّله  ما  الضّّخمة؛  أعماله  تكريم  عبر  مختلفة  أشكاالًا  اتَّخَذ  الكبيرة، 

مؤسََّسات علميََّة كبرى؛ نذكر منها]]]: »الأكاديميََّة الدّّوليََّة لتاريخ العلوم«، »الأكاديميَّةَ 

الملكيَّةَ  »الأكاديميََّة  الكاتالونّيّ«،  الدّّراسات  »معهد  برشلونة«،  في  للآداب  الملكيََّة 

في  للعلوم  الملكيََّة  »الأكاديميَّةَ  في  عضوًًا  بات  كما  برشلونة«،  في  والفنون  للعلوم 

الآسيويَّةَ«،  الملكيََّة  »الجمعيََّة  في  فخريًّاً  وعضوًًا  بغداد«،  »أكاديميََّة  وفي  مدريد«، 

طويلة  لفترة  وكان  باريس«،  في  العربّيّ  العالم  معهد  »كرسي  على  الأوََّل  والحائز 

الممِثِّل الإسبانّيّ في »الاِتِّحاد الأكاديميّّ الدولّيّ«. هذا، مضافًاً إلى العروض الجادََّة 

التي تلقََّاها من »جامعة كاليفورنيا«، ولكنََّه رفضها. 

]]]- الإسلام في توُُّصرات الاستشراق الإسبانّيّ، م.س،ص328 .



165 المدارس الاستشراقيّّة )6(  الإسبانّيّ والهولنديّّ

وكان فرنيت حريصًًا على تجنُُّب التّفّسيرات الّتّي تسيء إلى الإسلام، أو الدّّخول 

في المتاهات الّتّي تنتقص من شأنه، ومن القيم الدّّينيََّة عمومًًا]]].

فبعيدًًا من مدح المسلمين، وازدراء المسيحِيِّين، يقول فرنيت إنَّهَ اتَّخَذ طريقًًا وسطًاً، 

، متأرًِثِّاً بالدّّراسات الاستشراقيََّة الألمانيََّة]]]؛ مستعينًًا في آرائه بمجموعة من  ومعتدالًا

المصادر التّاّريخيََّة الموثوقة؛ لمقابلة نصوص القرآن، ومحاولة تفسيرها؛ بناءًً على ما 

تجمََّع لديه من الوثائق، والمخطوطات الّتّي تُؤُِرِّخ لتلك المرحلة.

يمكن تسجيل مجموعة من الآراء الّتّي أدلى بها فرنيت في ما يتعلَّقَ بالقرآن الكريم 

من خلال مجموعة من كتبه؛ نذكر منها:

فرنيت  فيه  ترَّطقَ  الّذّي   :)Los Origenes del islam( الإسلام«  »أصول  كتاب 

لتاريخ العرب، وحياة الرّسّول، وتأسيس الدّّولة الإسلاميّّة، وكذلك القرآن الكريم.

الكتاب  وهو   ، محمّّد  النّّبيّّ  سيرة  فيه  عرض   :)Mahoma( »محمّّد«  كتاب 

في  النّّبويّةّ  السّّيرة  عن  بحثه  في  السّّنيدي  محمّّد  بن  صالح  الدّّكتور  اعتمده  الّذّي 

الكتابات الإسبانيَّةَ.

الدّّكتور  اعتمدها  الّتّي  جمة  التّرر وهي  )1953-1963م(:  الكريم  للقرآن  ترجمته 

علي بن إبراهيم منوفي في عقد مقارنة بين ثلاث ترجمات لمعاني القرآن الكريم إلى 

اللّغّّّة الإسبانيَّةَ.

3. أبرز خصائص المدرسة الاستشراقيّّة الإسبانيّّة          

أهم ما يميّّز الاستشراق الإسبانّيّ ما يأتي:

يعتبر الدّّافع العلميّّ المحرّكّ الأول للاستشراق الإسبانّيّ، فالرّّغبة في تعلم اللّغّة 

إقبال  في  الرّئّيس  السّّبب  كانت  وترجمتها  العربيّّة،  الكتب  دراسة  أجل  من  العربيّّة 

الإسبان على حقل الاستشراق.

[1]- Mikel de Epalza, Anthoropos.117: Juan Vernet Historia de la Ciencia y de la Cultura, P.34.

[2]- Vernet, Juan: los origenes del islam, P.62.



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 166

كيز على  يكاد الاستشراق الإسبانّيّ أن يكون مشابهًًا للاستشراق الألمانّيّ في التّرر

اث العلميّّ العربّيّ، والاهتمام به؛ حفظًاً، وفهرسةًً، وتحقيقًًا، ونشًرًا، ولعلّهّ امتاز  التّرر

اث في المكتبات الإسبانيّّة. عنه بامتلاك جزءٍٍ كبيرٍٍ من هذا التّرر

على الرّّغم من أنّّ القرن العشرين شهد انخفاضًًا واضحًًا في العمل الاستشراقيّّ 

من حيث المستوى الكمّّيّّ، إالّا أنّنّا نجد شذوذًًا في الاستشراق الإسبانّيّ يمثله عدد 

الّذّي خلف ما يقرب عن  من المستشرقين الإسبان، وفي طليعتهم آسين بلاسيوس 

مائتين وخمسين كتابًاً، وبحثًاً بعضها في عدّّةِِ مجلّدّاتٍٍ، وكذلك غونزاليث بلانسيا 

الّذّي خلف ما يقرب عن ثلاثمائة وعشرين كتابًاً، وبحثًاً، وهو عددٌٌ يذكّّرنا بما تميّّز به 

الألمان في مراحل الاستشراق الأولى من تفرّّغ للبحث، والإنتاج العلميّّ.

وذلك  الإسبانّيّ،  الاستشراق  تنشيط  في  واضحٌٌ  أثرٌٌ  والرّهّبان  للقساوسة،  كان 

بانخراطهم الشّّخصّيّ في هذا الميدان، أو بدفعهم الباحثين الآخرين إليه، ومن أشهر 

هؤلاء يوحنا الأشقوبي، وبدرو القلعاوي، وريموندو مارتيني، وكانيس.

فهرسة المخطوطات العربيّّة أحد المجالات الّتّي اهتمّّ بها المستشرقون الإسبان، 

معة في الفهرسة: غينغوس، وسلفادور  وكان لهم فيها دورٌٌ واضحٌٌ، ومن الأسماء الالّا

غوميث، وألاركون]]].

والظّاّهرة في هذا الاستشراق، وما  الكامنة،  الدّّينيّّة  الدّّوافع  إنكار  لكن لا يمكن 

اع بين المسلمين، والمسيحيّيّن في الأندلس،  شابه من نزعة تعصّّب دينيّّ نتيجة الرصّر

وطرد المسلمين من تلك البلاد.

ثانيًًا: مدرسة الاستشراق الهولنديّّة

1. اهتمام الهولنديّّين بالاستشراق

بتحقيق  اهتمّّوا  كما  ومعاجمها،  العربيّّة،  باللّغّة  الهولنديّوّن  المستشرقون  اهتمّّ 

]]]- انظر: الزيادي، محمّّد فتح الله، الاستشراق أهدافه ووسائله، ص91.



167 المدارس الاستشراقيّّة )6(  الإسبانّيّ والهولنديّّ

النّّصوص العربيّّة، وما يميّّز الاستشراق الهولندي اتّسّاع نشاطات الجامعات، ومراكز 

وبخاصّّة  والإسلاميّّة،  العربيّّة،  الدّّراسات  مجال  في  الهولنديّةّ  والمعاهد  البحوث، 

هوت الّتّي  جامعة ليدن الّتّي يوجد فيها كلتَّيَّيَّّ الآداب، واللّغّّّات، والثّقّافة، وكلّيّّّة الالّا

تضمّّ معهد ليدن لدراسة الأديان. ولو أضفنا إلى هذه الجامعات ما تقوم به دار بريل 

للنّّشر من الإشراف على طباعة دائرة المعارف الإسلاميّّة، وسلسلة من الكتب المختارة 

بعناية عن الإسلام، والمسلمين لتأكّّد لنا أهمّّيّّة هذا الاستشراق.

والمتابع للنّّشاطات الاستشراقيّّة الأوروبّيّّّة يلفت نظره سعة الاستشراق الهولنديّّ، 

ونشاطاته الواسعة، والدّّعم الحكوميّّ الكبير، ودعم المؤسّّسات التّجّاريّةّ، والخيريّةّ 

الأورويبّي  الاستشراق  رائدة  هي  هولندا  تكون  تكاد  حتّىّ  المجال  لهذا  الهولنديّةّ 

المعاصر.

العربيّةّ،  الدّّراسات  مجال  في  الهولنديّةّ  الجامعات  أمّّ  تعدّّ  ليدن  جامعة  إنّّ 

والإسلاميّّة، وقد تأسّّست هذه الجامعة عام 1575م وبدأت الدّّراسات الاستشراقيّةّ 

جوزيف  المشهور  الأوروبّيّ  العالم  الجامعة  استقدمت  عندما   1591 عام  فيها 

العربيّةّ  والدّّراسات  الحين،  ذلك  ومنذ  فرنسا.  من  )1540-1609م(  سكاليجر 

الإسلاميّةّ في توّّطر مستمرّّ، وقد ازدادت توّّطرًًا خلال الأعوام العشر الماضية، لتصبح 

بؤرة لاهتمام المستشرقين الغربيّّين عمومًًا، وبخاصّّة أنّّ مدينة ليدن تضمّّ مؤسّّسة بريل 

الّتّي تقوم بطباعة دائرة المعارف الإسلاميّّة، ونشرها.

2. أبرز أعلام الاستشراق الهولنديّّ

أ. رينهارت دوزي Rienhart Dozy )1820-1883م(

ولد في 21 فبراير 1920م في مدينة ليدن، بدأ دراسة العربيّّة في المرحلة الثّاّنويّةّ، 

بحثه  عن  1881م  عام  الدّّكتوراه  على  حصل  الجامعة،  في  الدّّراسة  هذه  وواصل 

كتاب  وبخاصّّة  العربيّّة،  بالمخطوطات  اهتمّّ  العرب(  الكتّاّب  عن  عيّّاد  بني  )أخبار 

الذّّخيرة لابن بسّّام، وغيره من الكتب، اهتمّّ بتاريخ المسلمين في الأندلس، وأبرز كتبه 



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 168

»تاريخ المسلمين في إسبانيا« المكون من عدّّة مجلّدّات، أشهر هذه الكتب: تكملة 

المعاجم العربيّّة]]].

ب. ميخيل يوهنا دى خويه Michael Jan De Goje  عاش )1836-1909م(

قيّةّ ومن  ولد في 9 أغسطس 1836م، تخصّّص في جامعة ليدن بالدّّراسات الرشّر

الكتابات  من  )أنموذج  بعنوان  للدّّكتوراه  رسالته  وكانت  دوزي،  المستشرق  أساتذته 

قيّةّ في وصف المغرب مأخوذ من كتاب البلدان لليعقوبي(، عمل في التّدّريس  الرشّر

ومن  الإسلاميّّ،  التّاّريخ  وكذلك  الجغرافيا،  اهتماماته  أبرز  وكان  ليدن،  جامعة  في 

إنتاجاته: تحقيق كتاب فتوح البلدان للبلاذري، كما شارك، وأشرف على تحقيق تاريخ 

الطّبّريّّ، وهو غزير الإنتاج.

ليدن،  جامعتيّّ  في  تعلّمّ  العربيّةّ.  الدّّراسات  في  قدمًًا  المستشرقين  أرسخ  يعتبر 

قيّّ في ليدن، ومجامع  وأكسفورد، ودرس في الأولى. وكان من أعضاء المجمع الرشّر

أخرى. ونشر نفائس من الكتب العربيّّة.

انبّّص اهتمام دي خويه على كتب الجغرافيا العربيّّة، وصدرت باهتمامه سلسلة 

ما بين عامي )1870-1894م( معتمدًًا  العربيّةّ في عشرة أجزاء،  الجغرافيّّة  المكتبة 

الجغرافيّةّ  الأمّّهات  الكتب  وتضمّّنت  الشّّهيرة.  ليدن  مكتبة  مخطوطات  على  فيها 

والتّاّريخيّّة؛ ومنها: كتاب البلدان لليعقوبي )توفي 284هـ/ 897م( يُعُني هذا الكتاب 

بالجغرافيّّة الاقتصاديّةّ، وإحصاءات الجباية. وكتاب فتوح البلدان الصّّغير للبلاذري. 

وكتاب  حوقل.  لابن  الأرض  صورة  وكتاب  للإصطخري.  الممالك  مسالك  وكتاب 

أحسن التّقّاسيم في معرفة الأقاليم للمقدسّيّ.

التّنّبيه والإشراف للمسعودي. وكتاب مختارات من كتاب الخراج لأبي فرج قدامة 

بن جعفر يعرض لنظام البريد، والجباية، والإدارة. وغيرها من الكتب]]].

]]]- لمزيدٍٍ من الاطلاع على ترجمة دوزي، انظر: موسوعة المستشرقين، م.س، ص263-259. 

]]]- انظر: الزركلي، الأعلام، ج7، ص338؛ موسوعة المستشرقين، م.س، ص237-230. 



169 المدارس الاستشراقيّّة )6(  الإسبانّيّ والهولنديّّ

ج. سنوك هورخرونيه Christiaan Snouk Hurgronje )1857-1936م(

الحجاز  في  »جدّّة«  في  وأقام  وستراسبورج.  بليدن  وتعلم  هوت،  أستر  في  ولد 

)سنة 1884م( سبعة أشهر، ويقول إنّهّ دخل مكّّة متسمّّيًًا بعبد الغفّّار، ومكث فيها، 

في »سوق اللّيّل« خمسة أشهر، واضطر إلى مغادرتها فجأة قبل حلول موسم الحجّّ، 

المجالس.  بعض  في  جدّّة  في  فرنسة  قنصل  وكيل  بها  فاه  بكلمات  أمره  لانكشاف 

في  للعربيّةّ  أستاذًًا  1906م(  )سنة  وعنيّن  سنة.   17 فأقام  الجاوي،  بلاد  إلى  ورحل 

جامعة ليدن، خلفًًا لدي خويه.

ثمّّ كان مستشارًًا في الأمور الإسلاميّّة والعربيّّة، في وزارة المستعمرات الهولندية.

»مكّّة  عن:  كتابه  أشهرها  والمسلمين،  الإسلام،  عن  بالألمانيّّة،  كتب،  عدََّة  له 

التّاّسع عشر«، في مجلّدّين، نشره سنة 1889م، وهي مجموعة في ستّةّ  القرن  في 

يعة  و»الرشّر وتاريخه«،  »الإسلام  في  )1923-1927م(  سنة  طبعها  مجلّدّات، 

و»اللّغّة  الهولنديّةّ«،  المهاجر  في  و»الإسلام  وتركيا«،  العرب  و»بلاد  الإسلاميّّة«،  

والأدب،« و»ملاحظات في الكتب« ذكر فيه بعض المخطوطات، وتواريخ كتابتها، 

و»فهارس الأجزاء المتقدّّمة«]]].

وأبرز من أثّرّ على سنوك هرخرونيه في مرحلة دراسته؛ هما:

• ثيودور نولدكه.	

• دي خويه.	

يُعُدّّ سنوك أنموذجًًا للمستشرق الّذّي خدم الاستعمار خدمات كبيرة، وسخّّر علمه 

لهذا الغرض.

]]]- انظر: الأعلام، م.س، ج5، ص231. 



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 170

د. أرنت ڤنسنك Arnet Jan Wensink )1882-1939م(

كان أستاذ اللّغّة العربيّةّ في جامعة ليدن من سنة 1972م إلى وفاته. وقام برحلات 

إلى مصر، وسوريّةّ، وغيرهما من بلاد العرب. وانصرف إلى العناية بالحديث النّّبويّّ، 

السّّنن،  كتب  من  كتابًاً  عشر  أربعة  في  الواردة  للألفاظ  معجامًا  بالإنكليزيّةّ  فوضع 

ه )مفتاح كنوز السّّنّّة(،  والسّّيرة، نقله إلى العربيّّة الأستاذ محمّّد فؤاد عبد الباقي، وسامّا

وتوىلّى فنسنك تحرير )دائرة المعارف الإسلاميّّة سنة 1925م، بلغّّاتها الثّلّاث، فأتمّّ 

ت مختلفة. وله  منها أربعة مجلّدّات، وخمس ملازم. وكتب مقالات كثيرة في مجالّا

لألفاظ  المفهرس  المعجم  بنشر  وبدأ  والمسلمين.  الإسلام  عن  بالإنكليزية  كتب 

الحديث النّّبوي( بالعربيّّة، وتويفّي قبل إتمامه]]]. 

الغرب(،  مرآة  )الإسلام في  منها:  الدّّراسات الإسلاميّّة؛  إنتاج غزير في مجال  له 

و)واقع الجامعات العربيّّة–مجلدان(، والطّرّق الكلاسيكيّّة لدراسة الدّّين، شارك في 

الكتابة في دائرة المعارف الإسلاميّةّ )الطّبّعة الثّاّنية(، وقد كتب مادّّة )مستشرقون(.

]]]- الأعلام، م.س، ج1، ص 289.



171 المدارس الاستشراقيّّة )6(  الإسبانّيّ والهولنديّّ

 الأفكار الرّّئيسة:

- نشأ الاستشراق الإسبانّيّ في أحضان حركة عدائيّّة لكلّّ ما هو عربّيّ، ومسلم، 

بدافع  الحاقد  الدّّينيّّ  الدّّافع  واختلط  والتّشّويه.  والانتقام،  التّحّقير،  هدفها  وكان 

ّ للعالم الإسلاميّّ. استعماريّّ سياسّيّ حينما بدأت حركات الاحتلال الأورو�بّيّ

لوثينا  بلاثيوس، وسيكودي  آسين  ميغيل  الإسبانّيّ:  الاستشراق  أعلام  أبرز  من   -

باريديس، وإميليوجارثيا جوميز، وبوش فيلا، وفيدريكيوكورينتي، وخوان فرنيت.

- يكاد الاستشراق الإسبانّيّ أن يكون مشابهًًا للاستشراق الألماني في الترّّكيز على 

اث العلميّّ العربّيّ، والاهتمام به؛ حفظًاً، وفهرسةًً، وتحقيقًًا، ونشًرًا. التّرر

- على الرّّغم من أنّّ القرن العشرين شهد انخفاضًًا واضحًًا في العمل الاستشراقيّّ 

من حيث المستوى الكمّّيّّ، إالّا أنّنّا نجد شذوذًًا في الاستشراق الإسبانّيّ يمثّلّه عدد 

من المستشرقين الإسبان.

- كان للقساوسة، والرّهّبان أثرٌٌ واضحٌٌ في تنشيط الاستشراق الإسبانّيّ.

- فهرسة المخطوطات العربيّّة أحد المجالات الّتّي اهتمّّ بها المستشرقون الإسبان.

- لا يمكن إنكار الدّّوافع الدّّينيّّة الكامنة، والظّاّهرة في هذا الاستشراق، وما شابه 

اع بين المسلمين، والمسيحيّّين في الأندلس، وطرد  من نزعة تعصّّب دينيّّ نتيجة الرصّر

المسلمين من تلك البلاد.

بتحقيق  اهتمّّوا  كما  ومعاجمها،  العربيّّة،  باللّغّة  الهولنديّوّن  المستشرقون  اهتمّّ   -

النّّصوص العربيّةّ.



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 172

البحوث،  ومراكز  الجامعات،  نشاطات  اتّسّاع  الهولندي  الاستشراق  يميّّز  ما   -

والمعاهد الهولنديّةّ في مجال الدّّراسات العربيّّة، والإسلاميّّة، وبخاصّّة جامعة ليدن.

- المتابع للنّّشاطات الاستشراقيّّة الأوروبّيّّّة يلفت نظره سعة الاستشراق الهولنديّّ، 

ونشاطاته الواسعة، والدّّعم الحكوميّّ الكبير، ودعم المؤسّّسات التّجّاريّةّ، والخيريّةّ 

الهولنديّةّ لهذا المجال.

- من أبرز أعلام الاستشراق الهولندي: رينهارت دوزي، وميخيل يوهنا دى خويه، 

وسنوك هورخرونيه، وأرنت ڤنسنك.



173 المدارس الاستشراقيّّة )6(  الإسبانّيّ والهولنديّّ

أسئلة الدّّرس

الاستشراق  خصائص  هي  وما  الاستشراقيّّة؟  بالدّّراسات  الإسبان  اهتمّّ  لماذا   .1

الإسباني؟

2. لماذا اهتمّّ الهولنديّيّن بالدّّراسات الاستشراقيّةّ؟ وما هي خصائص الاستشراق 

الهولندي؟

3. اذكر مستشرقًاً إسبانيًًّا وآخر هولنديًّاً وتكلّمّ عليهما بالتّفّصيل.





الدّّرس الثّّالث عشر

 المدارس الاستشراقيّّة )7(: الاستشراق السّّويديّّ

أهداف الدّّرس: 

على المتعلّّم مع نهاية هذا الدّّرس أن:

	1 يطّلع على اهتمام المستشرقين السّويديّين بالدّراسات القرآنيّة..

	2 يتعرّف إلى أبرز أعلام مدرسة الاستشراق السّويديّ..

	3 يفهم خصائص مدرسة الاستشراق السّويديّ ومجالات بحثها الاستشراقيّ. .





: اهتمام السويديّّين بالاستشراق أوّّلًاا

الاستشراقيَّةَ  بالمدارس  قُوُرِِن  ما  إذا  العهد  حديث  السويديّّ  الاستشراق  يعدُُّ 

الفرنسيََّة، والإنكليزيَّةَ، والألمانيََّة، ونحوها. ويعود  الأخرى؛ كالمدرسة الاستشراقيََّة 

الفرنسّيّ  المستشرق  إلى  السويد  دولة  في  الشرقيََّة  الدراسات  تأسيس  في  الفضل 

ورتَّبَوا  السويديُّوُن،  المستشرقون  يده  على  تلقََّى  إذ  ساسي«؛  دي  »سلفستر  البارون 

وفق  على  السّّويديّّ  للاستشراق  والمنِظِّم  س  المؤِسِّ وكان  بلادهم.  في  الاستشراق 

المدرسة الأوروبيََّة هو المستشرق السّّويديّّ »كارل يوهان تورنبيرغ«. 

ثانيًًا: أبرز المستشرقين السّّويديّّين

1. كارل يوهان تورنبيرغ )Karl Johann Tornberg( )1807-1877م(

ولد في )Linkoping( )عاصمة إقليم أوستروجوتي(، وهو عالم بالنّّقود العربيَّةَ، 

والتّاّريخ الإسلاميّّ، حصل عام 1833م على شهادة الدّّكتوراه في الفلسفة من جامعة 

دراساته  أكمل  أن  وبعد  العربّيّ،  للأدب  مدسًًِرِّا  نفسها  الجامعة  في  عُُنيِّن  أوبسالا، 

قيَّةَ في باريس على يد دي ساسي طوال سنتين رجع إلى السّّويد، وعُُنيِّن أستاذًًا  الرشّر

قيَّةَ. ومن آثاره العلميََّة: ترجمة القرآن إلى اللّغّّّة السّّويديَّةَ، تحقيق  مساعدًًا للُّغُات الرشّر

ووضع  لوند،  مكتبة  في  قيََّة  الرشّر المخطوطات  وفَهَْْرَسَََة  الأثير،  لابن  الكامل  تاريخ 

كيََّة في جامعة أوبسالا، وغيرها. تويفّي  فهرس المخطوطات العربيََّة، والفارسيََّة، والتّرر

تورنبيرغ سنة 1877م]]].

يزعم »تورنبيرغ« أنََّ النبيََّ محمّّدا بقيََ على اصِتِّال دائم مع اليهود الّذّين تلّقَّى 

منهم شفويًّاً عددًًا من المعلومات، الّتّي أعاد صياغتها في الوحي المنزل إليه، لكنََّه 

]]]- انظر: بدوي، عبد الرحمن، موسوعة المستشرقين، ص166؛ وانظر: درويش، أحمد، الاستشراق الفرنسّيّ والأدب 

العربّيّ، ص26. 



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 178

لم يقرأ أبدًًا كتاباتهم المقدََّسة، وكان قليل المعرفة -تقريبًًا- في التّفّريق بين التّعّاليم 

المسيحيََّة، واليهودّيَّة، وكان يعتقد أنََّ المسيحِيِّين، واليهود كانوا مؤمنين، شريطة أنََّ 

الوحي لا يمكن أن يتعارض مع الآخر، ومن ثَّمَّ فقد أشار إلى العهد القديم، والجديد، 

وكذلك إلى الكتب الّتّي أُوُحي فيها إلى إبراهيم، والأنبياء الآخرين، والّذّي كان لهم 

وجود فقط بسبب خيال بعض اليهود]]]. وبعد ذلك سعى النّّبيّّ محمّّد -برأيه- إلى 

توطيد العلاقات مع اليهود، و»أبدى آماالًا كبيرةًً عليهم، حيث بدا له أنََّ إيمانهم في 

جوهره عن الإسلام؛ ولذلك يجب عليهم أن يعترفوا بواعظهم كنبيّّ، ولأجل كسب 

الغفران،  عيد  صيام  المثال:  سبيل  على  عنهم،  الدّّينيََّة  تيبات  التّرر بعض  أخذ  أمانهم 

وتحويل القبلة إلى القدس، وهذا على خلاف ما كان عليه في مكََّة، حيث كان يتَّجَه 

في الصّّلاة إلى الكعبة«]]].

ويعتقد »تورنبيرغ« أنََّ الّذّي جاء به النّّبيّّ محمّّد هو نتيجة اعتقاده بأنََّ »الرّبّّّ 

هو واحد فقط، وأنََّ الأصنام هي ليست سوى تماثيل الباطل، وعبادتهم أثارت غضب 

الرّبّّّ الّذّي من شأنه أن يُظُهر نفسه مخيفًًا للوثنِيِّين. اكتسب محمّّد هذه العقيدة من 

خلال التّعّليم، والتّأّمُُّل الذّّاتيّّ الّذّي جعل منه نبيًًّا«]]].

ع، فيقول:  ثمََّ يبنيِّن نظرة الكنيسة إلى النّّبيّّ محمّّد، وبعد ذلك يتَّهَم النّّبيّّ بالرصّر

الله(، ووجهة نظر الكنيسة القديمة؛ فضالًا  »وهكذا شعر، وكأنَّهَ موفد الرّبّ )رسول 

عن التّنّوير الحديث تجعله مخئًطاً، وأنّهّم كانوا ينظرون إليه على أنَّهَ محتال، ولكنّّ 

محمّّدًًا في الحقيقة؛ من حيث السّّموّّ الرّّوحيّّ، لا يمكن أن يُقُارََن مع الأنبياء العظام 

من العهد القديم؛ مثل: أشعياء، ويوئيل. منذُُ البداية كان شيئًاً مرضيًًّا في حالته النّّفسيَّةَ 

َعيََّة، ومثل  المتهِيِّجة، والغاضبة، إنَّهَ مرض الجسم الّذّي تمََّ التّعّبير عنه بالنّّوبة ال�صَّرَ

هذه الحالات أعطته السّّبب الأوََّل للاعتقاد أنَّهَ قد فهم القوى العليا«]]].

[1]- See: Tornberg, Karl Johann: Koranen, P.12 

[2]- I bid, P.25.

[3]- I bid, P.9. 

[4]- I bid, P.10. 



179 المدارس الاستشراقيّّة )7(  الاستشراق السويديّّ

النّّبيّّ عند  ويصّرّح بأنّهّ غير قادر على تشخيص حالََ الرّسّول، ويصف حالََ 

نزول الوحي بصفات بعيدة كلََّ البعد عن الموضوعيََّة؛ فضالًا عن الأدب، فيقول: »أنا 

طبيب صغير جدًًّا لكي أكون قادرًًا على اِتِّخاذ قرارٍٍ بشأن نوع مرض محمّّد، وأيضًًا لا 

أعرف ما إذا كانت الأوصاف التّقّليديَّةَ لحالته كافية للطّبّيب للحُُكم عليه، وقد تجلَّتَ 

معاناته في الحالات المفاجئة الّتّي أصبح فيها فاقدََ الوعي كيًِّلًِّا، أو جزئيًًّا، والّتّي سقط 

فيها وكأنَّهَ في حال سكر، ومن جانب أصبح أحمر اللّوّن تمامًًا، ومحمومًًا، وقد ذُكُر 

أنَّهَ كان يصرخ مثل جمل صغير، وكان لديه شعور أنّّ هناك أزيزًاً، أو رنينًًا في الأذن«]]].

: »ووفقًًا لأحد الأشخاص الّذّين لديهم  ح باسمه، قائالًا وينقل رأي شخصٍٍ لم يِصرِّ

مهووسًًا  الأوّّل  المقام  في  محمّّد  كان  الواسع...  بالمعنى  القديم  بالمشرق  معرفة 

بالشّّياطين؛ ما دفعه إلى اليأس، والتّفّكير بالانتحار«]]].

ويذكر أنََّ سبب اعتقاد النّّبيّّ محمّّد كونه مبعوثًاً من قِِبل السّّماء هو: »إمّّا من خلال 

مداولاته الخاصََّة، أو من خلال إقناع الآخرين له؛ وبخاصََّة ورقة بن نوفل الّذّي اعترف 

له بعلامة النّّبوءة؛ إذ إنَّهَ أقنع نفسه أنََّ القوََّة السّّماويَّةَ كانت فيه، وأنّّ الرّّوح المقدََّسة 

قامت بهِزِّ روحه، وجسده، ومعاناة جسده أثبتت بالدّّليل على دعوته النّّبويّةّ«]]].

ثمََّ يحكم على النّّبيّّ بقوله: »وبطبيعة الحال، في مثل هذه الطّبّيعة المضطربة، 

له في  غائبة، عزََّزت  تكن  الّتّي لم  )الهلوسة(  الصّّحوة  والعصبيََّة، والأحلام، ورؤى 

اعتقاده«]]]، وأنََّ النبوََّة الّتّي تقع تحت تأثيرات كهذه، لا بدََّ من أن تعاني من عيوبٍٍ 

شديدة]]]، كما يفتري على النّّبيّّ بأنََّ شيطانه لم يقده دائمًاً إلى الطّرّيق الصّّحيح]]]، 

ويذكر أنََّ النبيََّ استعمل في كيرٍثٍ من الأحيان الخدعة، والاحتيال لأجل تحقيق 

[1]- Tornberg, Karl Johann, Koranen, P.10. 

[2]- I bid, P.10. 

[3]- I bid, P.10. 

[4]- I bid, P.10. 

[5]- I bid,  P.10.

[6]- I bid, P.11.



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 180

أهدافه]]]. ويقول -أيضًًا-: »وكان آخر تخيُُّلاته أنَّهَ يحوم حول الملائكة والسّّماء«]]].

2. كارل فلهلم زتّرّستين )Karl Vilhelm Zettersteen( )1866-1953م(

ولد في بلدة أورسة، وتعلَّمَ في المدرسة العالية في مدينة فالون، وأضاف إلى موادّّ 

دراسته اللّغّتين العبريَّةَ، والعربيَّةَ، وتعلَّمَ الأخيرة دون معِلِّم. ولمـَّاَ نال منها شهادته 

عام  الدّّكتوراه  منها  وحاز  أوبسالا،  في  العلوم  دار  إلى  انتسب  1844م  عام  العالية 

1895م، وتضلَّعَ بالفارسيََّة، والترّّكيََّة على المشارقة الّذّين كانوا يدرسون في المعهد 

أستاذ  فكانت:  تسلَّمَها،  الّتّي  المناصب  أمََّا  العربيََّة.  في  وتعمََّق  برلين،  في  قيّّ  الرشّر

مساعد للُّغُات السّّاميَّةَ في جامعة لوند حتَّىَ عام 1904م، وأستاذ للُّغُات السّّاميَّةَ في 

جامعة أوبسالا إلى أن أحيل على التّقّاعد عام 1931م، وكُُِلِّف بتحرير التّاّريخ الأدبّيّ 

قيّّ )1892-1901م(، وشارك في دائرة المعارف الإسلاميّّة عام 1915م، وناب  الرشّر

عن المستشرقين في مهرجان المتنيِبِّ، وخطب بالعربيََّة في دمشق عام 1936م، وقد 

قيََّة إلى برلين، والأسكوريال، ولندن، وأكسفورد،  رحل في درس المخطوطات الرشّر

ق، والدّّانمارك، وليبزيج، وعاد إلى بعضها التماسًًا لتحقيق ما  وباريس، وروما، والرشّر

فاته في الرّحّلة الأولى، ما جعل له يدًًا في لغات العامََّة في تونس، ومصر، والشّّام، 

وغيرها من بلاد العرب الّتّي طاف فيها غير مرَّةَ، وقد انتُخُب عضوًًا في مجامع علميَّةَ 

قيّّ لتكريمه عام 1931م. كثيرة، ونال أوسمة رفيعة، وصدر عدد من العالم الرشّر

وله  السّّويديَّةَ،  اللّغّة  إلى  القرآن  وترجمة  المحمّّديّّ،  القرآن-الإنجيل  آثاره:  ومن 

دراسة عن الحسن بن محمّّد بن الحسن الصغانّيّ، وكتاب »مشارق الأنوار النّّبويّةّ من 

صحاح الأخبار المطصفويَّةَ«، وغيرها]]].

المسيحيَّةَ،  المصادر  من  جزئّيًّا  مستمدٌٌّ  القرآن  »محتوى  أنََّ  »زتّرّستين«  يدََّعي 

[1]- Tornberg, Karl Johann, Koranen, P.11.

[2]- I bid, P.75. 

]]]- انظر: العقيقي، نجيب، المستشرقون، ج3، ص31-29.



181 المدارس الاستشراقيّّة )7(  الاستشراق السويديّّ

واليهوديَّةَ«]]]، وأنََّ ما أورده محمّّد في القرآن، من قبيل: ذكره لمريم العذراء على 

الحوارِيِّين  فرعون، وطلب  بأنَّهَ مستشار  لهامان  أنَّهَا أخت هارون وموسى، ووصفه 

يدلّّ على سوء فهمٍٍ لديه، ومعرفةٍٍ  السّّماء،  ينِزِّل عليهم مائدة من  أن  من ربِِّ عيسى 

سطحيََّةٍٍ عن المسيحيََّة]]]؛ وذلك بسبب استقاءه للمعلومات شفويًّاً، وعدم تمكُُّنه من 

والعبريَّةَ،  اليونانيََّة،  الأصليََّة:  بلغّّاتها  اليهوديَّةَ  أو  المسيحيََّة،  المقدََّسة  الكتب  قراءة 

والآراميََّة؛ إمََّا لجهله بالقراءة، والكتابة من أصل، أو لعدم توفُّرُ ترجمات عربيََّة لها في 

تلك الفترة]]].

النّّبيّّ  تلقََّاه  ما  وينسب  الوحي،  المستشرقين-  من  -كغيره  »زترستين«  ويُنُكر 

محمّّد إلى الوهم، ويُطُلق عليه »الوحي الوهميّّ«]]]. ولكنََّه في المقابل ينفي كون 

محمّّد شاعرًاً؛ إذ يقول: »بالنّّسبة للشّّعر، لم يكن لدى محمّّد عقليّّة شعريّةّ...«]]]. 

3. تور آندريه )Tor Andrae( )1885-1947م(

هو تور يوليوس إفرايم آندريه، ولد عام 1885م، ونشأ في أحضان أسرة نصرانيَّةَ 

محافظة، وكان والده راعي كنيسة، وهكذا نشأ آندريه متدنًًِيِّا وكان له ميل شديد إلى 

التّوُُّصف صاحبه حتَّىَ آخر حياته، وكان على معرفة جِيِّدة بالدّّين الإسلاميّّ؛ بسبب 

إتقانه اللّغّّّة العربيََّة من كبار محِرِّري دائرة المعارف الإسلاميّةّ. عمل أستاذًًا في تاريخ 

الأديان في المعهد العالي في أستوكهولم، وبعدها عمل أستاذًًا في جامعة أوبسالا، ثمََّ 

عُُنيِّن أسقفًًا في أبرشية، ولمـََّا مات أستاذه اختير عضوًًا في الأكاديميََّة السّّويديَّةَ، وفي 

بحوثه في جوانب  تركََّزت  للحكومة،  ومستشارًًا  للكنائس،  وزيرًاً  عُُنيِّن  عام 1936م 

»محمّّد  وكتابه  النّّبويّةّ،  والسّّيرة  الإسلام،  في  النّّصرانيَّةَ  وأثر  التّوُُّصف،  هي:  ثلاثة، 

الأديان في  لتاريخ  العالي  المعهد  ألقاها في  محاضرات  عن  عبارة  وعقيدته«  حياته 

[1]- Zettersteen, Karl Vilhelm: Koranen, P.24.

[2]- See: I bid, P.24.

[3]- See: I bid, P.16.

[4]- See: I bid, P.25. 

[5]- I bid, P.27. 



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 182

أستوكهولم، تُرُجم كتابه إلى لغّّات عدََّة؛ منها: الإيطاليََّة، والإنكليزيَّةَ]]].

يرى »آندريه« أنََّ مواعظ الرّهّبان المسيحِيِّين قد لامست قلب محمّّد، ورغََّبته في 

عيش حياة الزّهّد، والتّقّوى، والاستقامة؛ ما دفعه إلى التّأّمُُّل، والتّعّبُُّد في عزلة على 

طريقة الرّهّبان المسيحِيِّين، ليكتشف أنََّ المفتاح الأساس لهذه العبادة هو قراءة النّّصّّ 

المقدََّس، فأخذ في البحث عن بعض الأفكار المتعِلِّقة بالكتابات المقدََّسة والوحي 

الإلهيّّ]]]. 

ونظرًاً إلى أنَّهَ لم يستطع استخدام الكتاب المقدََّس لليهود، أو المسيحِيِّين؛ لأنَّهَم 

أطلق على  عندها  ترجمتها،  من  محمّّدا تمكََّن  أنََّ  يحدث  أجنبيََّة، ولم  بلغة  كتبوها 

كريانا(  أو  )قريانا  كلمة  من  اقتباسًًا  )قرآن(  لفظة  هو  حدََّدها  الّتّي  الإلهيََّة  الكلمات 

يانيََّة الّتّي كانت تطلق على قراءة النِّّصِّ المقدََّس، وهكذا أخذ محمّّد هذه الكلمة،  السّرر

وطبَّقَها عنوانًاً للوحي]]].

أشدّّ  دعوته  في  وإخلاصه   محمّّد بصدق  »آندريه«  اعتراف  من  الرّّغم  وعلى 

له  الّذّي حصل  النّّفسّيّ،  الإلهام  إلى   تلقََّاه الّذّي  الوحي  أرجع  فإنَّهَ  الإخلاص، 

بفضل القوََّة النّّفسيََّة الّتّي كان يمتلكها، معتبرًاً »أنّّ الشّّكل الّذّي يفترضه عرض محمّّد 

ّيَِّ�سّرِّة الّتّي قد   من وحيه النّّبويّّ تمََّ تحديده مسبقًًا من قِِبل الأفكار، ومن قِِبل الرّّغبات ال

قُّربُ«]]]. سكنت في ذهنه خلال سنوات من التّر

)Christer Hedin( 4. كرسيتر هيدني

ولد كريستر هيدين عام 1939م، وهو من المؤِرِّخين السّّويدِيِّين، وعالم بالإسلام، 

عمل محاضًرًا في فلسفة الأديان في جامعة أوبسالا، عمل صحفّيًّا، وترأَّسَ هيئة تحرير 

الحق،  عبد  التركمانّيّ،  ص535؛  الغربّيّ،  بالاستعمار  وصلته  الحديث  الإسلاميّّ  الفكر  محمّّد،  البهي،  انظر:   -[[[

»شخيَّصَة الرسول في كتاب )محمّّد حياته وعقيدته( للمستشرق السويدي تور آندريه«، ص2724-2719. 

[2]- See: Andrae, Tor, Mohammed The Man and His Faith, P.95.

[3]- See: I bid, P.96.

[4]- See: I bid, P.94. 



183 المدارس الاستشراقيّّة )7(  الاستشراق السويديّّ

العلوم في راديو سفيريجس، حصل على شهادة الدّّكتوراه عام 1988م، وهو عضوٌٌ 

والقرآن«،  المقدّّس  »الكتاب  العلميََّة:  آثاره  ومن  ناتان سوديربلوم-سالسكابيت،  في 

»الدّّيانات  السّّويد«،  في  المسيحيََّة  »تاريخ  القديمة«،  العصور  في  الأوسط  ق  »الرشّر

الكريم«،  القرآن  وفق  »الإسلام  الإسلام«،  »تاريخ  والغرب«،  »الإسلام  قيََّة«،  الرشّر

»الإسلام في الحياة اليوميََّة والعالم«]]].

وعلى خلاف غيره من المستشرقين يُظُهر كريستر موضوعيََّةًً، وإنصافًاً كبيرين في 

من  عليه  السّّابقة  السّّماويَّةَ  بالكتب  الكريم  القرآن  تأثُّرُ  عدم  على  واستدلاله  بحثه، 

ا ينظر إليه على أنَّهَ كتاب مستقلٌٌّ موحى من قِِبل الله تعالى،  التّوّراة، والإنجيل، وإمنّم

أوحاه إلى نبِيِّ الإسلام، ويقول في ذلك: »إنََّ القرآن ليس رؤية محمّّد من نصوص 

ا الرّبُُّّ )الله( هو الّذّي أتاح لمحمّّد أن ينقل رؤيةًً غير مزوََّرة  الكتاب المقدََّس، وإمنَّم

من الوحي الّذّي أُنُزل على كِلِّ الأنبياء السّّابقين«]]].

القرآنيَّةَ  بالآيات  مستشهدًًا  القرآنّيّ  الوحي  إلى  المسلمين  نظرة  »كريستر«  وينقل 

الوحي  بإثبات  يكتفِِ  ولم  جبرائيل.  بالملك   محمّّد النّّبِيِّ  اصِتِّال  على  الدّّالَّةَ 

 : قائالًا الإلهيّّ،  الوحي  للقرآن غير  نفى وجود مصادر أخرى  بل   فحسب،  للنّّبِيِّ

ا الرّبّّّ هو الّذّي أتاح  »إنََّ القرآن ليس رؤية محمّّد من نصوص الكتاب المقدََّس، وإمنَّم

لمحمّّد أن ينقل رؤية غير مزوََّرة من الوحي الّذّي أُنُزل على كِلِّ الأنبياء السّّابقين، ]و[

نصُُّ القرآن أُوُحي إلى محمّّد لمدََّة عشرين عامًًا، من حوالي سنة 612م إلى وفاته في 

632م«]]].

–1919(  )Mohammed Knut Bernstrӧm( برنستروم  كنوت  محمّّد   .5

2009م(

دبلوماسّيّ  وهو  سالتسجوبادن،  مدينة  في  1919م  عام  أكتوبر   22 في  ولد 

[1]- See: https: //www.bokus.com/cgi-bin/product_search.cgi?authors=Christer Hedin

[2]- Hedin, Christer, Islam Enlight Koranen, P.17. 

[3]- See: I bid, P.17. 



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 184

سويديّّ معروف، ينتمي إلى عائلة مسيحيَّةَ. تسلَّمَ برنستروم مناصب عدََّة كان آخرها 

تقاعد عن عمله  تقريبًًا،  مدََّة سبع سنوات  العربّيّ  المغرب  السّّويد في  لدولة  سفيرًاً 

الدّّين  اعتنق  بعد مرور ثلاث سنوات  ثمََّ  نفسه عام 1983م،  تلقاء  الدّّبلوماسّيّ من 

إزاء  بواجبه  العربيََّة شعر  اللّغّة  تعمََّق في  أن  وبعد  نفسه محمّّدا،  الإسلاميّّ، وسمََّى 

الجالية الإسلاميّةّ في السّّويد، ونظرًاً إلى أنََّ الإسلام هو ثاني أكبر دين بعد المسيحيّةّ 

في السّّويد، ومن المفروض أن توجد ترجمة واسعة، ومفصََّلة لمعاني القرآن الكريم 

لهم، قرّّر برنستروم ترجمة معاني القرآن الكريم إلى اللّغّة السّّويديّةّ. تويفّي برنستروم 

في 21 أكتوبر عام 2009م، ودفن في مدينة العرائش المغربيََّة]]]. 

يُشُِكِّل  الّذّي  الوحي  آخر سلسلة من  الكريم هو  القرآن  أنََّ  يرى »محمّّد كنوت« 

الزّمّن، أو الأشخاص تحويرها، أو  للدّّيانات الإبراهيميََّة، والّتّي لم يستطع  الأساس 

تغييرها، أو تشويهها]]].

عن  يدافع  فهو  عليه،  اِطِّلاعه  بعد  الإسلاميّّ  الدّّين  »كنوت«  اعتناق  إلى  ونظرًاً 

 : الإسلام وعن نبِيِّه، وينتقد من يسيء إليه، وقد انتقد في هذا السّّياق زتّرّستين، قائالًا

ا  »زتّرّستين الّذّي كان غير مسلم لم يعتبر -بالطّبّع- القرآن نتيجة الوحي الإلهيّّ، وإمنَّم

س الدّّين محمّّد«]]]. وثيقةٌٌ من تأليف مؤِسِّ

ثالثًًا: أبرز خصائص مدرسة الاستشراق السّّويديّّة

تتميََّز الدّّراسات الاستشراقيََّة السّّويديَّةَ عن غيرها بخلِوِّها من الدّّافع الاستعماريّّ، 

أو  العربيََّة،  الدّّول  من  لدولة  محتلَّةَ  كانت  السّّويد  مملكة  أنََّ  التّاّريخ  ل  يسِجِّ فلم 

وحياة  القرآن  درسوا  الّذّين  السّّويدِيِّين  المستشرقين  دراسات  كانت  فقد  الإسلاميّّة؛ 

الدّّكتوراه،  أو  الماجستير،  شهادة  لنيل  مت  قُِدِّ جامعيَّةَ،  رسائل  عن  عبارة   ّّالنّّبي

الاستشراق  يكن  لم  ذلك  ومع  الدّّراسات.  لتلك  المحِرِّك  هو  كان  العلميّّ  فالدّّافع 

[1]- See: https //www.fokus.se/200910//mohammed-knut-bernstrom.

[2]- See: Bernstrӧm, Mohammed Knut: Koranens budskap, P.8

[3]- I bid, P.8. 



185 المدارس الاستشراقيّّة )7(  الاستشراق السويديّّ

السّّويديّّ خاليًًا من الدّّافع الدّّينيّّ؛ فقد ساهمت الكنيسة مباشرة في دعم الدّّراسات 

الاستشراقيَّةَ في السّّويد، فضالًا عن أنََّ رهبانها، وقساوستها -أيضًًا- كانوا مستشرقين]]].

ويُسُجََّل للدّّراسات السّّويديَّةَ اهتمامها بترجمة القرآن الكريم في وقتٍٍ مبكر، كما 

اختصّّت بعض الدّّراسات الاستشراقيََّة السّّويديَّةَ بسيرة الرّسّول؛ بُغُية التعرُّفُ إلى 

مدى صدق دعواه في نزول الوحي الإلهيّّ عليه؛ كالدّّراسة الّتّي قام بها المستشرق 

وعقيدته-«]]].  -حياته  »محمّّد  كتابه:  في   )Tor Andrae( آندريه«  »تور  السّّويديّّ 

وفهرستها  والكتب،  المخطوطات،  اقتناء  في  كبيرة  جهودًًا  السّّويديُّوُن  بذل  وكذلك 

في وقتٍٍ مبكر؛ حيث حوت المكتبة الملكيََّة السّّويديَّةَ على وثائق، ونُسُخٍٍ في غاية 

ّيَِّمِّة، ويبلغ عدد مجموعاتها التّأّريخيََّة 850 مجموعة، تتضمََّن دراساتٍٍ تعود إلى  الأه

عام 1850م]]].

]]]- انظر: المجلس الإسلاميّّ السويديّّ، الإسلام والمسلمين في السويد 2001م، 

Islamguiden.com/islam/islam_sweden.html.

]]]- انظر: »شخيَّصَة الرسول في كتاب )محمّّد: حياته وعقيدته( للمستشرق السويديّّ تور آندريه«، م.س، ص2719-

 .2724

]]]- انظر: أبو عسََّاف، رفعت، »المكتبة الملكيََّة السويديَّةَ وعاء ثقافّيّ جامع«. 



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 186

الأفكار الرّّئيسة:

الاستشراقيَّةَ  بالمدارس  قُوُرِِن  ما  إذا  العهد  حديث  السّّويديّّ  الاستشراق  يعدُُّ 

الأخرى.

المستشرق  إلى  السّّويد  دولة  في  قيََّة  الرشّر الدّّراسات  تأسيس  في  الفضل  يعود 

الفرنسّيّ البارون »سلفستر دي ساسي«؛ إذ تلقََّى على يده المستشرقون السّّويديُّوُن، 

ورتَّبَوا الاستشراق في بلادهم. 

السّّويديّّ على وفق المدرسة الأوروبيََّة هو  س، والمنِظِّم للاستشراق  كان المؤِسِّ

المستشرق السّّويديّّ »كارل يوهان تورنبيرغ«. 

فلهلم زتّرّستين،  تورنبيرغ، وكارل  يوهان  السّّويديّيّن: كارل  أبرز المستشرقين  من 

وتور آندريه، وكريستر هيدين، ومحمّّد كنوت برنستروم.

تتميََّز الدّّراسات الاستشراقيََّة السّّويديَّةَ عن غيرها بخلِوِّها من الدّّافع الاستعماريّّ. 

ومع ذلك لم يكن الاستشراق السّّويديّّ خاليًًا من الدّّافع الدّّينيّّ.

يُسُجََّل للدّّراسات السّّويديَّةَ اهتمامها بترجمة القرآن الكريم في وقتٍٍ مبكر، كما 

 .اختصّّت بعض الدّّراسات الاستشراقيََّة السّّويديَّةَ بسيرة الرّسّول

بذل السّّويديُّوُن جهودًًا كبيرة في اقتناء المخطوطات، والكتب، وفهرستها. 



187 المدارس الاستشراقيّّة )7(  الاستشراق السويديّّ

أسئلة الدّّرس

1. لماذا اهتمّّ السّّويديّّون بالدّّراسات الاستشراقيّّة؟

2. اذكر اثنين من المستشرقين السّّويديّّين وتكلّّم عليهما بالتّّفصيل.

3. ما هي خصائص مدرسة الاستشراق السّّويديّةّ؟





الدّّرس الرّّابع عشر

 مدارس الاستشراق )8(: الاستشراق الأميركي 

أهداف الدّّرس: 

على المتعلّّم مع نهاية هذا الدّّرس أن:

	1 يعرف نشأة الاستشراق الأميركّي..

	2 البحثــيّ . نشــاطهم  ومجــالات  الأمــركي،  الاستشــراق  مدرســة  أعــام  أبــرز  إلى  يتعــرّف 

الاستشــراقيّ.

	3 يطّلع على أبرز خصائص مدرسة الاستشراق الأميركّي..





: نشأة حركة الاستشراق الأميركي أوّّلًاا

نشأت حركة الاستشراق الأميركيّّ في أوائل القرن التّاّسع عشر، وغلب عليها الطّاّبع 

الدّّينيّّ، ولكن مع عدم إغفال الأطماع السّّياسيّّة، فكيف يكون لبريطانيا إمبراطوريّةّ 

لا تغيب عنها الشّّمس، ولا يكون لأميركا اهتمامات إمبريالية؟! وقد اشترك الهدفان، 

العربّيّ  العالمين  إلى  باحثيها  وأرسلت  1840م  عام  قيّّة  الرشّر الجمعيّّة  فتأسّّست 

الإسلاميّّ، وحرصت بعض الجامعات الأميركيّّة على أن تنال نصيبها من المخطوطات 

حتّىّ  المخطوطات  من  كمّّيّّة   )Princeton( برنستون  جامعة  فاشترت  الإسلاميّّة، 

أصبحت تضمّّ ثاني أكبر مجموعة مخطوطات إسلاميّّة]]].

نهضةًً  الثّاّنية، وشََهِِد  العالميّّة  الحرب  بعد  بدأ عملّيًّا  ولكنّّ الاستشراق الأميركيّّ 

شاملة حينما أَخَْْلَتَْْ بريطانيا مواقعََها للنّّفوذ الأميركيّّ؛ كما ذكر ذلك »مايلز كوبلاند« 

ضابط المخابرات الأميركيّّ في كتابه: )لعبة الأمم(، ووجد الأميركيّوّن أنّهّم بحاجةٍٍ 

الحكومة  فأصدرتِِ  الأوسط،  ق  الرشّر شؤون  في  المتّخّصّّصين  من  كبير  عددٍٍ  إلى 

الجامعات  لتشجيعِِ  كبيرة  مبالغََ  بموجبِِه  خصّّتْْص  1952م  عام  مرسومًًا  الأميركيّةّ 

على افتتاحِِ أقسام الدّّراسات العربيّّة الإسلاميّّة، واستقدم لذلك خبراء في هذا المجال 

من الجامعات الأوروبّيّّّة، وحضر من بريطانيا كلٌٌّ من: »جوستاف فون جرونباوم«، 

و»هاملتون جب«، و»برنارد لويس«، وغيرهم، فأسّّس هاملتون جب مركزََ دراسات 

ق الأوسط في جامعة هارفارد، و»جرونباوم« أسّّس مركزًاً في جامعة كاليفورنيا  الرشّر

في مدينة لوس أنجلوس«، وبعد أن خرجت الولايات المتّحّدة الأميركيّةّ من الحرب 

ت موازين القوى في العالم كان  العالميّّة الثّاّنية منتصرة، وأصبحت قوّّة عظمى، وتغريّر

العالم  أرجاء  معظم  على  يسيطرون  كانوا  الّذّين  الأوروبّيّّيّن  من  تتعلّمّ  أن  لها  بدّّ  لا 

الإسلاميّّ كيف كانوا يُحُكِِمون سيطرتهم عليه، فماذا هم متعلّمّون؟

]]]- قطب، محمّّد، المستشرقون والإسلام، ص256-226. 



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 192

وقد »بدأت وزارة الدّّفاع الأميركيّةّ باستصدار قانون يخولّهّا الإنفاق بسخاء على 

ق الأوسط في الجامعات  برامج الدّّراسات العربيّّة، والإسلاميّّة، وبرامج دراسات الرشّر

العلميّّة المختلفة، واستعانت في هذا  الأميركيّّة، وفي مراكز البحوث، والمؤسّّسات 

الأمر بمجموعة من المستشرقين الأوروبّيّّّين الّذّين تركوا بلادهم إلى العالم الجديد؛ 

لأنّهّم أدركوا اهتمام أميركا بخبراتهم.

في  الأوسط  ق  الرشّر وأقسام  الإسلاميّّة،  العربيّّة  الدّّراسات  مراكز  وانتشرت    

العلميّّة الأميركيّّة حتّىّ تجاوز عددها المئات، وبدأت نشاطًاً  الجامعات، والمعاهد 

محمومًًا في دراسة العالم الإسلاميّّ. وبعد مضي فترة من الزّمّن لم تطل كيرًثاً أصبحت 

والمقترحات،  بالمعلومات،  السّّياسيّّين  تمدّّ  الأميركيّةّ  السّّياسة  عصب  المراكز  هذه 

متخصّّص في  أو  مستشرق،  من  فكم  المراكز  تبادل في  والخطط، وحدث  والآراء، 

الدّّراسات العربيّّة الإسلاميّّة انتقل إلى العمل السّّياسّيّ، وكم من سياسّيّ ترك السّّياسة 

إلى العمل الجامعيّّ، والبحث، والدّّراسة.

وسبل  الإسلاميّّة،  الحركة  دراسة  الأميركيّّة  السّّياسة  اهتمامات  أبرز  من  ولعلّّ 

والسّّياسيّّين  المستشرقين،  من  مجموعة  أنّّ  ذلك  ومن  عليها،  والقضاء  مواجهتها، 

الكونجرس  إلى  وبحوثهم  خبراتهم،  ثمرة  قدّّموا  الإسلاميّّ  العالم  في  عملوا  الّذّين 

الأميركي في جلسات خاصّّة في صيف، وخريف عام 1985م، وقد نشرت محاضر 

الجلسات في كتاب بلغت صفحات اثنتين وأربعين وأربعمائة صفحة، ووزّعّ توزيعًًا 

محدودًًا حتّىّ يتسنّّى للمختصّّين مواصلة البحث والدّّراسة« ]]].

ثانيًًا: أبرز أعلام الاستشراق الأميركّيّ

1. كرنيليوس فنديك Cornilius Van Dyke )1818-1895م(

]]]- مطبقاني، بحوث في الاستشراق الأميركيّّ المعاصر، ص4. 



193 مدارس الاستشراق )8(  الاستشراق الأميركي

مستشرق وطبيب أمريكي، هولندي الأصل، ومن أقدم أساتذة الجامعة الأميركيّةّ 

في بيروت عمل في مستشفي مار يوحنا في بيروت. أمّّا في الطّبّّّ فله مؤلّفّات عدّّة؛ 

الجدري،  الطّبّّّي، ورسالة في  للفحص  الطّبّيعي  التّشّخيص  الباثولوجيا  كتاب  منها: 

والحصبة للرازي، وغير ذلك]]]. 

ولد في قرية من أعمال نيويورك، وتعلّمّ الطّبّّّ الصيدليّّة في مدرسة جفرسن )في 

فيلادلفيا(، وأرسله مجمّّع المرسلين الأميركيّّين، للتّبّشير الدّّينيّّ في سوريّةّ، وهو في 

الحادية والعشرين من عمره، فقدم بيروت سنة 1840م، وحذق العربيّةّكلّّ الحذق، 

وحفظ كيرًثاً من أشعارها، وأمثالها، ومفرداتها، وتاريخها. وأنشأ مع بطرس البستاني 

مدرسة في عبية )في لبنان(، وتنقّّل في الإقامة بين القدس، ولبنان، وصيدا.

وله نحو خمسة وعشرين منّّصفًًا عربيًّاً، أشهرها: »المرآة الوضية في الكرة الأرضية«، 

و»النّّقش في الحجر« ثمانية أجزاء، و»أصول علم الهيئة،« و»التّشّخيص الطّبّيعيّّ«، 

و»الرّّوضة الزّهّريّةّ في الأصول الجبريّةّ«، و»الأصول الهندسيّّة«، و»أصول الكيمياء«، 

و»طبّّ العين«. ونُشُرت له أبحاثًاً من كتابه »تاريخ الأطبّّاء«، في المقتطف]]].

2. جورج سارتون George Sarton )1884-1956م(

في  العربيّةّ  درس  والرّّياضيّّة،  الطّبّيعيّّة،  العلوم  في  متخصّّص  الأصل  بلجيكي 

الجامعة الأميركيّةّ في بيروت )1931-1932م(، ألقى محاضرات عن فضل العرب 

)1913-1946م(،  إيزيس  مجلّةّ  على  ماكدونالد  مع  أشرف  الإنسانّيّ،  الفكر  على 

وأبرز إنتاجه )المدخل إلى تاريخ العلم(.

العالم )مع عناية خاصََّة بالأطباء المستشرقين والمستكشفين والحائزين على  انظر: عبابنة، مشاهير الأطبَّاَء في   -[[[

جائزة نوبل للطب(، ص145. 

]]]- انظر: الزركلي، الأعلام، ج5، ص223. 



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 194

في  المجمّّع  مجلّةّ  قالت  العربّيّ.  العلميّّ  المجمّّع  أعضاء  من  سارتون  وجورج 

القديم،  العالم  على  علمائهم  فضل  وجلا  ولغتهم،  للعرب  الحبّّ  )أخلص  وصفه: 

في تجرّدّ وانصاف(، هاجر من بلاده إلى أميركا )سنة 1916م(، فكان مدرّسّ )تاريخ 

العلوم( في جامعة هارفرد )1917-49(، وزار مصر، وبلاد الشّّام، وإفريقية الشّّماليّةّ 

الإنسانّيّ(،  التّفّكير  العرب على  )فضل  بيان  محاضرات حول  وألقى  سنة 32-31، 

 43 منها  فأصدر  و)أوزيريس(،  )إيزيس(  هما:  علميّّتين؛  إنكليزيّتّين  مجلّتّين  وانشأ 

مجلّدًًّا، وتخىلّى عن الإشراف عليهما بعد ذلك لبعض العلماء. وكان من أعضاء عشرة 

مجامع علميّّة دوليّّة، ومنح ستّّ شهادات )دكتوراه( فخريّةّ، وظلّّ مدّّة طويلة رئيسًًا 

للاتّحّاد الدّّولّيّ لتاريخ العلوم، في باريس. وكتب، وألّفّ كيرًثاً. أجلّّ كتبه )المدخل 

إلى تاريخ العلوم( بالإنكليزيّةّ، في خمسة مجلّدّات، خص تاريخ العلوم عند العرب 

إلى  ترجمها  محاضرة  الغربيّّة(  للثّقّافة  الأوسط  ق  الرشّر )حضانة  وله  منه.  وافر  بجزء 

العربيّّة عمر فروخ، و)تاريخ العلم( الأوّّل والثّاّني، ترجمتهما إلى العربيّّة لجنة نشر 

مؤسّّسة فرانكلن]]].

3. جوستاف فون جرونباوم Gustav Von Grunbaum )1909-1972م(

برلين، هاجر  فيينا وفي جامعة  فيينا في 1909/9/1م، درس في جامعة  ولد في 

إلى الولايات المتّحّدة، والتحق بجامعة نيويورك عام 1938م، ثمّّ جامعة شيكاغو، 

ق  ثمّّ استقرّّ به المقام في جامعة كاليفورنيا حيث أسهم في تأسيس مركز دراسات الرشّر

الأوسط الّذّي أطلق عليه اسمه في ما بعد، من أهم كتبه الإسلام في العصر الوسيط، 

كما اهتمّّ بدراسة الأدب العربّيّ، وله إنتاج غزير في هذا المجال]]].

]]]- انظر: الأعلام، م.س، ج2، ص145. 

www.dorar.net/ الإلكترونّيّ:  الموقع  على  م.س،  والأديان،  الملل  موسوعة  الباحثين،  من  مجموعة  انظر:   -[[[

adyan، الباب الثالث: النصرانيََّة وما تفرََّع عنها، الفصل السادس عشر: الاستشراق، المبحث الحادي عشر: نماذج من 

أسماء أشهر المستشرقين، المطلب التاسع: الولايات المتَّحَدة الأميركيَّةَ.



195 مدارس الاستشراق )8(  الاستشراق الأميركي

4. جورج رنتز George Snavely Rentz )1912-1987م(

)أرامكو(  الأميركيّّة  العربيّّة  الزّّيت  شركة  روّّاد  من  ورائد  ومستعرب،  باحث،  هو 

جمة  حيث عمل فيها من عام 1946م حتّىّ 1963، وهو مؤسّّس قسم الأبحاث، والتّرر

في إدارة العلاقات الحكوميّّة في أرامكو.

قسم  في  مترجامًا  رينتز  جورج  أرامكو  عينت  الثّاّنية  العالميّّة  الحرب  نهاية  وبعد 

جمة بشكل مؤقّتّ، ولكن فترة عمله طالت، وامتدّّت حتّىّ انتهى به  الأبحاث، والتّرر

1946م  عام  في  رينتز  عُُين  فقد  عامًًا،   17 لمدة  أرامكو  مع  عمل  أن  إلى  المطاف 

جمة في إدارة العلاقات الحكوميّّة، وأصبح له تأثيرًاً كبيرًاً  مديرًاً لقسم الأبحاث، والتّرر

على سياسات أرامكو الّتّي تحكم علاقتها بموظّفّيها السّّعوديّيّن، وبموظّفّي الحكومة 

السّّعوديّةّ الّذّين تتعامل معهم، وذلك في ما يتعلّقّ بأمور الدّّين، والثّقّافة، والأعراف.

البدويّةّ،  للقبائل  الشّّفوي  التّاّريخ  بتوثيق  رينتز  قام  أرامكو  مع  عمله  فترة  وفي 

المطبوعات  وهي   ،)Aramco Handbooks( أرامكو  كتيبات  من  سلسلة  ونشر 

السّّعوديّةّ،  العربيّّة  المملكة  ديانة  الغربيّّين عن  أدلةًًّ لموظّفّيها  أرامكو  تصدرها  الّتّي 

 The( وثقافتها، وأعرافها، ونشرت في ما بعد للتّوّزيع العام مثل كتيّّب جزيرة ابن سعود

Arabia of Ibn Sa’ud ( في عام 1948م. أنهى رينتز أطروحته عن الحركة الوهّّابيّةّ 

في المملكة العربيّّة السّّعوديّةّ، وهي أطروحة شهادة الدّّكتوراه الّتّي حصل عليها من 

جامعة كاليفورنيا، بركلي. وفي الخمسينات أنجز رينتز مع زميله وليام موليجان بعض 

جمة في أرامكو: من أهمّّ الدّّراسات الّتّي خرجت من قسم الأبحاث، والتّرر

 The Eastern Reaches of al-Hasa( الإحساء  لمنطقة  قيّّة  الرشّر الرّّوافد   •

)Province



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 196

 Oman and the Southern( الفارسي  للخليج  الجنوبي  والسّّاحل  عمان   •

.)Shore of the Persian [1]Gulf

5. ويلفرد كانتويل سميث Wilfred Cantwell Smith )1916-2000م(

هارڤرد  جامعة  مركز  مدير  يعمل  كان  الأديان،  مقارنة  في  أستاذ  كََندي،  وهو 

)1964-1973( لدراسة الدّّيانات في العالم. ويعتبر من أكثر الشّّخيّصّات تأثيرًاً في 

الدّّين( في عام 1962م  أثار عمله )المعنى ونهاية  القرن الماضي.  هذا المجال في 

جدالًا واسعًًا لتشكيكه في صحّّة مفهوم الدّّين.

الماجستير،  على  وحصل  تورنتو،  جامعة  في  قيّةّ  الرشّر اللّغّّّات  سميث  درس 

متخصّّص  وهو  برنستون،  جامعة  من  الأدنى  ق  الرشّر دراسات  مجال  في  والدّّكتوراه 

في دراسة الإسلام، وأوضاع العالم الإسلاميّّ المعاصرة، وأشهر كتبه في هذا المجال 

)الإسلام في العصر الحديث( عمل أستاذًًا في جامعة هارفرد، وفي معهد الدّّراسات 

الإسلاميّةّ في جامعة مكگيل في كندا، قام بتدريس الدّّين الإسلاميّّ في كلّيّّّة نورمان 

زائرًاً  أستاذًًا  للعمل  دعي  1941م-1945،  باكستان  في  لاهور  مدينة  في  المسيحيّةّ 

في العديد من الجامعات، صدر له كتب عدّّة؛ منها: )نماذج الإيمان حول العالم(، 

و)الإيمان نظرة تاريخيّّة(، و)الإيمان والاعتقاد والفرق بينهما(]]].

)ت   Barbara Regina Fryer Stowasser ستواسر  فراير  ريجينا  باربرا   .6

2012م(

، ثمّّ حصلت على الشّّهادة الجامعيّةّ  ولدت في ألمانيا حيث تلقّّت تعليمها الأوّّيلّي

.ar.wikipedia.org/wiki :المعلومات الواردة عن جورج رنتز هي نقالًا عن -[[[

 .www.marefa.org :المعلومات الواردة عن ويلفرد كانتويل سميث هي نقالًا عن -[[[



197 مدارس الاستشراق )8(  الاستشراق الأميركي

كيّّة العثمانيّّة، والحديثة، واللّغّّّة الفارسيّّة، والعربيّةّ،  من جامعة أنقرة في دراسة اللّغّّّة التّرر

والتّوّّصف، حصلت على الماجستير من جامعة كاليفورنيا، لوس أنجلوس في تاريخ 

 )Munster( ق الأوسط، وحضارته، حصلت على الدّّكتوراه من جامعة مونستر الرشّر

في ألمانيا في الدّّراسات الإسلاميّةّ.

العربيّةّ في جامعة  اللّغّّّة  بقسم  أستاذة مساعدة  منها  المناصب  العديد من  تولّتّ 

جورج تاون في واشنطن العاصمة. ثمّّ عيّّنت مديرة لمركز الدّّراسات العربيّةّ المعاصرة 

منها:  المؤلّفّات  من  العديد  لها  الآن،  حتّىّ  من 1993م  الفترة  نفسها في  بالجامعة 

)النّّساء في القرآن، وفي الحديث، وفي التّفّسير(، و)التّوّّطر الدّّينيّّ والسّّياسّيّ، بعض 

الدّّراسات  عن  البحوث  من  كبير  وعدد  وميكيافيللي(،  خلدون  ابن  حول  الأفكار 

الإسلاميّّة؛ وبخاصّّة في ما يتعلّقّ بالمرأة في الإسلام؛ قديمًًا، وحديثًاً.

وهي عضو مؤسّّس في المجلس الأميركيّّ لجمعيّّات الدّّراسات الإسلاميّّة، وعضو 

في الجمعيّّة الاستشراقيّّة الأميركيّّة، وعضو الرّاّبطة الأميركيّّة لمعلّمّيّّ اللّغّة العربيّّة.

7. جين دمن مك أوليف )Jane Dammen McAuliffe( )معاصرة(

القرآنيّّة،  والبحوث  هوتيّّة،  الالّا الدّّراسات  في  متخصّّصة  أمريكيّّة  مستشرقة  وهي 

والإسلاميّةّ.

حصلت جين دمن مك أوليف علی البكالوريوس في الفلسفة في كلّيّّّة التّثّليت في 

واشنطن دي سي، وكذلك على الماجستير في التّحّقيقات الدّّينيّّة في جامعة تورنتو.

وتابعت الدّّكتوراه في الدّّراسات الإسلاميّّة في جامعة تورنتو، كما عملت مدرّسّةًً 

في جامعة تورنتو، وجامعة إيموري.



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 198

تقلّدّت منصب عميد كلّيّّّة العلوم والآداب في جامعة جورج تاون )بين 1999-

الدّّراسات  وقسم  التّاّريخ،  قسم  في  أستاذة  المدّّة  هذه  خلال  وعملت  2008م(، 

العربيّّة والإسلاميّةّ.

الممتدّّة بين )2008-2013م(، وعملت  الفترة  ماور في  برين  كلّيّّّة  رئيسة  وهي 

هوت في كاندر. عميدًًا مشاركًًا لكليّّة الالّا

بالمكتبة،  العلميّّة  البرامج  مكتب  ورئيسة  الكونغرس،  مكتبة  أعضاء  أحد  وتُعُدّّ 

وعضو في لجنة الفاتيكان للحوار الإسلاميّّ المسيحيّّ.

البريطانيّةّ في  الأميركيّّة  التّحّقيق  لجنة  الأميركيّّين في  الأساتذة  أحد  بصفة  عُُيّّنت 

السّّابق  البريطانّيّ  الوزراء  أسّّسها رئيس  والّتّي  العولمة،  العُُليا عن  الدّّراسات  مجال 

غوردن براون )2006م(.

عدّّة:  جامعاتٍٍ  من  الفخريّةّ  الشّّهادات  من  العديد  أوليف  مك  دمن  جين  نالت 

)ترينيتي واشنطن، تورنتو، نوتردام(، وآخرها دكتوراه فخريّةّ في الآداب الإنسانيّّة من 

كليّّة الصّّليب المقدّّس )مايو 2019م(.

لقد كانت واحدةًً من مجموعة العلماء البارزين الّذّين وقّعّوا على الوثيقة العامّّة، 

موضّّحين أنّّ الإرهاب بعيدٌٌ عن الإسلام الحقيقي، ودعوا جميع الأميركيّيّن إلى احترام 

الولايات  في  مسلم  ملايين  ثمانية  نحو  عددهم  )يبلغ  المسلمين  الأميركيّّين  حقوق 

المتّحّدة(. 

أضحت الدّّكتورة مك أوليف شخيّصّةًً لها شهرة عالميّّة في دراسة الأديان؛ حيث 

والعلاقة بين  المبكر،  والتّاّريخ الإسلامي  والتّفّسير،  القرآن،  مؤلّفّاتها حول  تمركزت 

الإسلام، والمسيحيّةّ. 



199 مدارس الاستشراق )8(  الاستشراق الأميركي

ومن آثارها العلميّّة:

الكلاسيكيّةّ  للتّفّاسير  تحليل   :)Qur’anic Christians( قرآنيًّاً  المسيحيون   -

والحديثة.

- رفيق كامبريدج إلى القرآن )مطبعة جامعة كامبريدج، 2006(.

)The Quor an Norton crtical edition( :القرآن -

العبّّاسي،  الحكم  بدايات  )126-142هـ(:  الطّبّري  تاريخ  من  مقطع  ترجمة   -

)1995م(.

- تقديم كتاب الألفاظ الأجنبيّةّ في القرآن، تأليف آرثر جيفري: وهو دراسةٌٌ تسعى 

لرصد الألفاظ من لغاتٍٍ أخرى: اليونانيّّة، الفارسيّّة، والقبيّطّة، والأثيوبيّّة، والآراميّّة.

- من الأعمال الهامّّة الّتّي أنجزتها: رئاسة تحرير موسوعة القرآن ليدن

ويعود اندفاع مك أوليف إلى دراسة القرآن، والاهتمام بالدّّراسات الإسلاميّّة إلى 

الثّاّلوث في  الفضل إلى  أنسب  أن  قالت: »علّيّ  إذ  الثّاّلوث؛  الأكاديميّةّ في  خبراتها 

هوت والفلسفة«. ومن  هذا المسار، حيث إنّّ الثّاّلوث قد عمّّق اهتمامي بكلٍٍّ من الالّا

التّجّربة:  تلك  الثّاّلوث ظهر شيئان من  الكلاسيكيّّة في  الفلسفة  تركيزها على  خلال 

التّقّاليد  في  الأفكار  تلك  عن  التّعّبير  وكيفيّّة  الأفكار،  بعالم  الشّّديد  الاهتمام   ، أوّّالًا

هوتيّّة للمسيحيّةّ في تلك المرحلة. ثانيًاً، كان فضولها ينمو في نفسها -كما تصّرّح-  الالّا

حول كيفيّّة التّعّبير عن تلك المفاهيم الأساس، بخاصّّة في ما يتعلّقّ بالحياة الإنسانيّةّ، 

ومعنى الحياة البشريّةّ في التّقّاليد الدّّينيّّة الأخرى«]]].

[1]- https://discover.trinitydc.edu/magazine/201203/12//dr-jane-dammen-mcauliffe-68/



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 200

ثالثًًا: خصائص مدرسة الاستشراق الأميركيّّة

تمتاز مدرسة الاستشراق الأميركيّةّ؛ بالآتي:

	1 أنهّا نشأت متأخّرة عن غيرها من المدراس الاستشراقيةّ على مستوى البحث، .

والدراسة، في أوائل القرن التاّسع عشر.

	2 العالميةّ . الحرب  بعد  سيّما  ولا  المعاصرة،  الاستشراق  حركة  تزعّمت  أنهّا 

الثاّنية.

	3 أنهّا كانت على اتصّال وثيق بالاستشراق البريطانّي..

	4 أنهّا ركّزت على دراسات التاّريخ الحديث، والمعاصر أكثر من التّّراث..

	5 أنهّا اهتمّت بأحوال الشّّرق الاقتصاديةّ، والسّياسيّة، والاجتماعيّة على حساب .

الجوانب اللغّويةّ، والحضاريةّ.

	6 أنهّ يغلب عليها الطاّبع الدّينيّ، ولكن مع عدم إغفال الأطماع السّياسيّة..

	7 التّي . الأميركيّة  الحكومة  الآن على  وإلى  أساس لاحقًا  بشكل  اعتمدت  أنهّا 

الشّّرق،  في  وقنصلياتها  لسفاراتها،  تابعة  ودراسات  أبحاث،  مراكز  أنشأت 

وشجّعت جامعاتها على افتتاحِ أقسام الدّراسات العربيّة الإسلاميّة.

	8 كان لوزارة الدّفاع الأميركيّة دور بارز في الدّراسات الاستشراقيّة؛ من خلال .

الإنفاق بسخاء على برامج الدّراسات العربيّة، والإسلاميّة، وبرامج دراسات 

الشّّرق الأوسط في الجامعات الأميركيّة، وفي مراكز البحوث، والمؤسّسات 

العلميّة المختلفة.

	9 أنّ دراستها للحركة الإسلاميّة كان بدافع مواجهتها، والقضاء عليها..



201 مدارس الاستشراق )8(  الاستشراق الأميركي

الأفكار الرّّئيسة:

التّاّسع عشر، وغلب عليها  القرن  أوائل  - نشأت حركة الاستشراق الأميركيّّ في 

الطّاّبع الدّّيني، ولكن مع عدم إغفال الأطماع السّّياسيّّة.

- بدأ الاستشراق الأميركيّّ عمليًاً بعد الحرب العالميّّة الثّاّنية، وشََهِِد نهضةًً شاملة 

حينما أَخَْْلَتَْْ بريطانيا مواقعََها للنّّفوذ الأميركيّّ.

في  الأوسط  ق  الرشّر وأقسام  الإسلاميّّة،  العربيّّة  الدّّراسات  مراكز  انتشرت   -

العلميّّة الأميركيّّة حتّىّ تجاوز عددها المئات، وبدأت نشاطًاً  الجامعات، والمعاهد 

محمومًًا في دراسة العالم الإسلاميّّ. 

وسبل  الإسلاميّّة،  الحركة  دراسة  الأميركيّّة  السّّياسة  اهتمامات  أبرز  من  لعلّّ   -

مواجهتها، والقضاء عليها.

سارتون،  وجورج  فنديك،  كرنيليوس  الأميركيّّ:  الاستشراق  أعلام  أبرز  من   -

ريجينا  وباربرا  سميث،  كانتويل  وويلفرد  رنتز،  وجورج  جرونباوم،  فون  وجوستاف 

فراير ستواسر، وجين دمن مك أوليف.

- امتازت مدرسة الاستشراق الأميركيّّة بأنّهّا نشأت متأخّّرة عن غيرها من المدراس 

الاستشراق  حركة  تزعّّمت  وأنّهّا  والدّّراسة،  البحث،  مستوى  على  الاستشراقيّّة 

وثيق  اتّصّال  على  كانت  أنّهّا  الثّاّنية،  العالميّّة  الحرب  بعد  سيّّما  ولا  المعاصرة، 

بالاستشراق البريطانّيّ، وأنّهّا ركّّزت على دراسات التّاّريخ الحديث، والمعاصر أكثر 

على  والاجتماعيّةّ  والسّّياسيّّة،  الاقتصاديّةّ،  ق  الرشّر بأحوال  اهتمّّت  أنّهّا  اث،  التّرر من 

الدّّينيّّ، ولكن مع  الطّاّبع  عليها  يغلب  وأنّهّ  والحضاريّةّ،  اللّغّويّةّ،  الجوانب  حساب 

عدم إغفال الأطماع السّّياسيّّة، وأنّهّا اعتمدت بشكل أساس لاحقًًا، وإلى الآن على 

والقضاء  مواجهتها،  بدافع  كان  الإسلاميّّة  للحركة  دراستها  وأنّّ  الأميركيّةّ،  الحكومة 

عليها.



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 202

أسئلة الدّّرس

1. لماذا اهتمّّ الأميركيّّين بالدّّراسات الاستشراقيّّة؟

2. اذكر اثنين من المستشرقين الأميركيّّين، وتكلّّم عليهما بالتّّفصيل.

3. ما هي خصائص مدرسة الاستشراق الأميركيّّة؟



الدّّرس الخامس عشر

 مدارس الاستشراق )9(: الاستشراق الرّّوسي

أهداف الدّّرس: 

على المتعلّّم مع نهاية هذا الدّّرس أن:

	1 يتعرّف إلى أبرز أعلام مدرسة الاستشراق الرّوسّي..

	2 يطّلع على مجالات نشاطهم البحثيّ الاستشراقيّ..

	3 يتعرّف إلى أبرز خصائص مدرسة الاستشراق الرّوسّي..





: اهتمام الرّّوس بالاستشراق]]] أوّّلًاا

التّاّسع عشر حينما أنشأت  القرن  قوي الاهتمام بالاستشراق في روسيا في بداية 

الجامعات:  هذه  الإسلام، ومن  العربيّّة عن  باللّغّّّة  كراسٍٍ  الرّّوسيّّة  الجامعات  بعض 

جامعة قازان، وجامعة موسكو، وجامعة بطرس برغ، وكلية لازاريف، وغيرها، حيث 

اث العربّيّ الإسلاميّّ،  الرّّوسيّةّ في العهود المختلفة دراسة التّرر شجّّعت الحكومات 

لتوسيع  روسيا  الواقعة تحت سيطرة  الإسلاميّّة  بالأقاليم  يتعلّقّ  الّذّي  ذلك  وبخاصّّة 

المعرفة بالشّّعوب الإسلاميّةّ.

وكان بدء العمل الرّسّميّّ، والمنظّمّ في الدّّراسات الاستشراقيّّة العربيّّة الإسلاميّةّ 

في روسيا مع عهد القيصر بطرس الأكبر، عندما أُنُجِِزَتَ أوّّل ترجمة للقرآن الكريم عام 

جمة  1716م إلى اللّغّّّة الرّّوسيّّة، قام بها الدّّكتور )بيتر بوستينكوف( مستفيدًًا من التّرر

عام  أخرى  ترجمة  تلتها  ثمّّ  1643م،  عام  )ديوري(  الفرنسّيّ  للمستشرق  الفرنسيّّة 

1776م. ولكنّّ أوّّل ترجمة للقرآن من اللّغّّّة العربيّّة مباشرة إلى اللّغّّّة الرّّوسيّّة كانت 

في عام 1878م، قام بها المستعرب )سابلوكوف( )1854-1880م(، الّذّي كان يتقن 

أعوام )1879-1898م(.  جمة في  التّرر تكرّّرت طباعة هذه  وقد  جيّّدًًا،  إتقانًاً  العربيّّة 

]]]- لمزيدٍٍ من الاِطِّلاع على مدرسة الاستشراق الروسّيّ، انظر: السّّاموك، الاستشراق الرّّوسّيّ دراسة تاريخيََّة شاملة. 

في هذا الكتاب يبحث السّّاموك عن الاستشراق الرّّوسّيّ ومكانته بين الأنماط الأخرى من الاستشراق، فيبدأ بالحديث 

عن روسيا وعلاقتها بالإسلام، ويستعرض العديد من النّّقاط المهمََّة حول العلاقة بينهما، وينتقل بعد ذلك إلى تناول 

ث عن هذه الرحلات المشهورة  الدّّراسات الاستشراقيََّة الرّّوسيََّة، فيستعرض الرحََّالة الروس إلى أرض الإسلام، ويحِدِّ

مناقشة  إلى  يترَّطقَ  ثمََّ  التّجّارية.  أم  التّوّسُُّعيَّةَ،  أم  الاستعماريَّةَ،  أم  الدّّينيََّة،  أم  النّّفسيََّة،  سواء  أهدافها  وعن  والكثيرة 

الرّّوس،  المستشرقين  أبرز  ويعرض  المسلمين،  ببلاد  الاحتكاك  وأثر  روسيا،  في  الشرقيَّةَ  الدّّراسات  في  الإسلام  أثر 

الرّّوسيََّة  الاستشراقيََّة  الإصدارات  فيه  استعرض  مهمٍٍّ  بملحقٍٍ  الكتاب  ويختتم  الإسلام،  من  ومواقفهم  أعمالهم  وأبرز 

والسوفياتيَّةَ. وانظر –أيضًًا-: العطاوي، الاستشراق الرّّوسّيّ مدخل إلى تاريخ الدّّراسات العربيَّةَ والإسلاميّّة في روسيا. 

يسِلِّط العطاوي في هذا الكتاب بعضًًا من الضّّوء على الاستشراق الروسّيّ من خلال معالجة عددٍٍ من القضايا المرتبطة 

العرب،  العربيين، وحضارة  واللّغّّّة، والأدب  الدّّين الإسلاميّّ،  الرّّوسيََّة حول  الدّّراسات  بتاريخ الاستشراق في مجال 

وتاريخهم، ويُبُرز خصوصيََّات الاستعراب الرّّوسّيّ ومميزاته، ويعِرِّف بأهمّّ أعلامه منذ أقدم العصور الى منتصف القرن 

العشرين.



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 206

وقام المستعرب )موخلينسكي( )1808-1877م( بترجمة، وتفسير القرآن إلى اللّغّّّة 

البيلاروسيّّة، والبولنديّةّ من أجل التّتّار المسلمين الّذّين كانوا على حدود بيلاروسيا، 

وبولندا، وليتوانيا]]].

وقد تواصل هذا الاهتمام، ولا سيّّما خلال الرّّبع الأخير من القرن نفسه، ففي عهد 

بالّا في بعثات لعدد من الدّّول الأوروبيّةّ،  القيصرة كاتيرينا الثّاّنية، أُرُسل عدد من الطّ

التّوّسّّع  تمّّ  كما  الإسلاميّّة،  الأقاليم  الإسلاميّّة في  الشّّعوب  لغّّات  تعلّمّ  للتّوّسّّع في 

في الطّبّاعة العربيّّة، ولقد كان لمطابع سان بطرسبرج، وقازان شهرة عالميّةّ في هذا 

المجال، حيث طُبُع العديد من المؤلّفّات، والكتب الإسلاميّّة، ويأتي على رأس تلك 

يف، الّذّي طبع سنة 1778م، ثمّّ تكرّّر طبعه في  المطبوعات، طباعة المصحف الرشّر

سنوات لاحقة ]]].

ثانيًًا: أبرز أعلام الاستشراق الرّّوسّيّ

1. فاسيلي فلاديمر بارتولد V.V. Barthold )1869-1930م(

وُُلد فاسيلي فلاديمر بارتولد في مدينة سان بطرسبرج في أقصى الغرب الرّّوسي 

سنة 1869م لأسرة تعود أصولها إلى الألمان الّذّين استوطنوا روسيا، وكانت أسرته 

استهوته  وقد  وأسفاره،  دراساته،  في  ساعدته  اء  والرثّر الغنى،  من  كبيرة  درجة  على 

قيّةّ في جامعة  قيّّة، فتخرج في كلّيّّّة اللّغّّّات الرشّر دراسة اللّغّّّات، وتاريخ الشّّعوب الرشّر

بطرسبرج سنة 1891م، ثمّّ قرّّر بعد التّخّرّّج السّّفر ليسمع على كبار المستشرقين في 

اللّوّن من  ألمانيا، وتمكّّن من سماع محاضرات أساطين هذا  فاتّجّه صوب  عصره، 

بلدان  بعض  إلى  السّّفر  قرّّر  ثمّّ  وغيرهم،  ونولدكه،  مولر،  أُوُجست  مثل  الدّّراسات 

وسط آسيا مثل تركستان ليقف بنفسه على تاريخ هذه الشّّعوب فيراها رأي العين]]].

]]]- انظر: كراتشكوفسكي، إغناطيوس، دراسات في تاريخ الاستعراب الروسّيّ، ص26.

]]]- انظر: م.ن، ص53.

]]]- انظر: العقيقي، نجيب، المستشرقون، ص943. 



207 مدارس الاستشراق )9(  الاستشراق الروسي

ودرس بارتولد التّاّريخ الإسلاميّّ في جامعة بطرسبرج، وعمل فيها أستاذًًا لتاريخ 

ابن  بدراسة  اهتم  كما  العربية،  الإسلاميّّ  التّاّريخ  بمصادر  اهتمّّ  الإسلاميّّ،  ق  الرشّر

خلدون، ونظريّتّه في الحكم.

وانتُخُب عضوًًا في مجمع العلوم الرّّوسّيّ ورئيسًًا للجنة المستشرقين، له كتابات 

كثيرة في مجال التّاّريخ الإسلاميّّ.

وله مؤلّفّات عدّّة؛ أبرزها: »تاريخ تركستان« وهو رسالة ماجستير. 

أعلى  إلى  ومنها  بطرسبرج،  جامعة  في  الأكاديميّّ  السّّلك  في  بارتولد  وانخرط 

المراتب؛ عضوًًا في المجمع الأكاديميّّ السّّوفيتي ليكون له الدّّور الأكبر في إصدار 

الّتّي صار رئيس  مجلّةّ علميّّة مختصّّة بدراسة الإسلام، وهي مجلّةّ »عالم الإسلام« 

تحريرها]]]. 

المعاصر،  »الإسلام  مثل  الإسلام،  عن  مقالاته  بنشر  بدأ  1894م  عام  وفي 

ته«، و»العلم الإسلاميّّ في مكّّة« الّتّي نشرها في العام التّاّلي، وبعد ذلك بستّّ  ومهامّا

سنوات كاملة، نشر بارتولد دراسته »الأفكار الثّيّوقراطية والسّّلطة المدنيّةّ في الدّّولة 

الإسلاميّةّ«.

عن  سليمة  علميّةّ  بمنهجيّّة  مبسّّطة  كُُتيّّبات  لتأليف  انصرف  1916م  عام  وبعد 

الإسلام، والحضارة العربيّّة، فأصدر كتيّبّه الأول »الإسلام« الّذّي يقع في 60 صفحة، 

وتلاه كتابه »الحضارة الإسلاميّّة«، ثمّّ كتاب »عالم الإسلام«، وهي الكتب الّتّي لا تزال 

من أهمّّ شواهد الانصاف في حقل الدّّراسات الاستشراقيّّة للإسلام، وشعوبه، وثقافته، 

وإنْْ شابها بعض القصور، أو الخطأ]]].

]]]- انظر: قويدر، بشار، »المستشرق بارتولد وجهوده في كتابه تاريخ المشرق«، ص68-63. 

]]]- انظر: رزق الله، سهيل، »بارتولد والحضارة العربيََّة الإسلاميّّة«، ص324.



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 208

 Ignaij Julianovic Krackovskij )كرتشكوفسكي(  يوليانوفتش  إجناتي   .2

)1883-1951م(

قيّّة في جامعة بطرسبرج،  ولد بفيلنل في 4 آذار وتعلم بها، ثم في معهد اللّغّّّات الرشّر

والعبريّةّ،  والتّتّاريّةّ،  كيّّة،  والتّرر والفارسيّّة،  العربيّّة،  اللّغّّّات  دراسة  حيث عكف على 

ق العربّيّ، فأقام عامين )1908  والحبشيّّة القديمة، وأرسل في بعثة علميّّة إلى الرشّر

مديًرًا  عُُنيّن  بلاده  إلى  عاد  ولما  ومصر،  وفلسطين،  ولبنان،  سورية،  في  -1910م( 

قيّةّ في كليّّة لينيغراد، فمدرّسًًّا للعربيّّة فيها، وجعل من أعضاء  لمكتبة فرع اللّغّّّات الرشّر

أكاديميّّة العلوم الرّّوسيّةّ في قسم التّاّريخ، واللّغّّّات سنة 1921م، وانتخبه المجمّّع 

العلميّّ العربّيّ في دمشق عضوًًا مراسالًا سنة 1923م، وتويفّي في لينينغراد.

ومن آثاره الرّسّائل الآتية: ترجمة الشّّاعر أبي دحبل الجمحي، والتّعّاويذ عند عرب 

الجنوب، والرّّواية التّاّريخيّّة، وكتبة العرب، وحماسة البحتري، وأول من اكتشفها في 

أوروبا، ونظرة في وصف مخطوطات ابن طيفور، والأوراق للصّّولي]]].

ويمكن أن نقسّّم آثار كرتشكوفسكي وفق المجالات الآتية:

• نشر النّصوص العربيّة القديمة.	

• ترجمات لنصوص عربيةّ قديمة.	

• دراسات، وترجمات للأدب العربّي المعاصر.	

• مقالات 	 لديه  المجال  هذا  وفي  العربّي:  للعالم  الخاصّة  للأحوال  دراسات 

عدّة؛ منها: »مطصفى كامل، وجولييت آدم، بحث في تاريخ الحركة الوطنيةّ 

في مصر«، و»الشّيخ أبو نضًَارة، مؤسّس الصّحافة السّاخرة العربيةّ في مصر«، 

الرّوسّي«،  والتعّاطف  العربيّة  العربيةّ في مصر«، و»المسألة  الصّحافة  و»في 

و»الكُتاّب الرّوس في الأدب العربّي«.

]]]- انظر: كحالة، عمر، معجم المؤِلِّفين، ج2، ص306. 



209 مدارس الاستشراق )9(  الاستشراق الروسي

أوّّلهما  نال  كتابين  كرتشكوفسكي  ألّفّ  والنّّشرات  الدّّراسات،  هذه  جانب  وإلى 

شهرة واسعة حتّىّ ترجم إلى لغّّات عدّّة، وهما: »بين المخطوطات العربيّّة«، و»تاريخ 

التّأّليف في الجغرافيا عند العرب«]]].

3. فلاديمير إيفانوفW. Ivanov  )1886-1970م(

مستشرق روسّيّ، ورائد متقدّّم، بل ومُُؤسس، في الدّّراسات النّّزاريّةّ الإسماعيليّةّ 

العربّيّ، والفارسّيّ، إضافة إلى  التّاّريخ  وُُلد في سانت بطرسبورج، ودرس  الحديثة. 

قيّّة في جامعة سانت  التّاّريخ الإسلاميّّ، وتاريخ آسيا الوسطى، في كلّيّّّة اللّغّّّات الرشّر

بطرسبورج، حيث تخرّّج في العام 1911م. قام إيفانوف ببحث ميداني عن اللّهّجات 

الفارسيّّة، والشّّعر الشّّعبيّّ في إيران استغرق سنوات عدّّة. وبعد ثورة 1917م الرّّوسيّةّ 

استقرّّ إيفانوف في الهند، في كلكتا أوّّالًا حيث قام بفهرسة مجموعات المخطوطات 

الفارسيّّة الضّّخمة العائدة للجمعيّّة الآسيويّةّ في البنغال.

وفي العام 1931م قام الآغا خان الثّاّلث بتوظيف إيفانوف عنده للقيام في أبحاث 

عن التّاّريخ، والأدب الإسماعيليّّين. تمكّّن خلالها من التّعّرّفّ إلى أعداد ضخمة من 

نصوص الأدب الإسماعيلّيّ، الّتّي صنّّفها في كتابه »المرشد إلى الأدب الإسماعيلّيّ«]]]، 

فكان هذا العمل أوّّل فهرس بالمصادر الإسماعيليّّة في الأزمنة الحديثة.

بومباي سنة  الإسماعيليّّة في  الجمعيّّة  تأسيس  فعًًاالًا في  دورًًا  إيفانوف  أدّّى  كما 

الكثيرة،  الإسماعيليّّة  دراساته  جلّّ  وأصبحت  الثّاّلث،  خان  الآغا  برعاية  1946م 

بالمصادر  المتعلّقّة  تلك  سيّمّا  لا  وترجمتها،  الإسماعيليّةّ،  للنّّصوص  وتحقيقاته 

العقد  إيفانوف  الجمعيّّة الإسماعيليّةّ. أمضى  النّّزاريّةّ، تصدر عبر سلسلة منشورات 

الأخير من حياته في طهران، حيث تويفّي فيها، ودفُنُ سنة 1970م.

 ])|Alamū� t|( آلموت ]قلعة  آلموت  زار  )النّّزاريّةّ(،  بالدّّراسات  متخصّّص  »فهو 

]]]- انظر: بدوي، عبد الرحمن، موسوعة المستشرقين، ص471. 

]]]- انظر: الطهراني، آغا بزرگ، الذريعة إلى تصانيف الشيعة، ط2، ج20، ص305. 



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 210

آثاره  ما ورد عنهم وعنها«]]]. ومن  والتّأّكّّد من بعض  الطّبّيعة،  لدراستها على  مرّتّين 

الحِِجاج،  لدراسة  جديدة  وثائق  الأسيوي،  المتحف  في  الإسلاميّةّ  المخطوطات 

وعقيدة الفاطميّيّن.

4. أغاتنگل يوخيموڤيتش كرمسكي A.E. Krymsky  )1871-1941م(

السّّاميّّة، وتاريخ  وكذلك اللّغّّّات  والإسلاميّّ،  العربّيّ،  التّاّريخ  بدراسة  اهتمّّ 

كيّّة، ولا سيّّما تتار القرم الّذّين ينتمي إليهم عن طريق والده. الشّّعوب النّّاطقة بالتّرر

السّّلافيّةّ،  اللّغّّّات  الفترة من 1892م إلى 1896م  درس في جامعة موسكو في 

عمل  1898م،  إلى  1896م  من  الفترة  في  سوريا  في  عاش  والفارسيّّة.  والعربيّةّ، 

أستاذًًا للعربيّّة، وآدابها في كلّيّّّة لازاريف، وأستاذًًا للعربيّّة في قازان من 1898م إلى 

1918م. توىلّى منصب سكرتير مجمّّع العلوم الأكراني. وترأّسّ قسم الدّّراسات العليا 

في خاكوف بعد الثّوّرة البلشفيّةّ 1917م. 

وأصدر كريمسكي العديد من البحوث العلميّّة؛ منها: »دراسة توّّطر الصّّوفيّّة حتّىّ 

نهاية القرن الثّاّلث الهجري« )1895م(، و»محاضرات حول القرآن الكريم«)1902م(، 

وآدابها« في  تركيا  وتأريخ  ثلاثة مجلدات )1903-1904م(،  الإسلام« في  و»تأريخ 

مجلّدّات  ثلاثة  في  العربّيّ«  والأدب  العرب  و»تأريخ  )1910-1916م(،  مجلّدّين 

ثلاثة  في  الصّّوفيّةّ«  الدّّروشة  وحكمة  وآدابها  فارس  و»تأريخ  )1911-1913م(، 

مجلّدّات )1909–1917(، و»تاريخ الأدب العربّيّ الحديث« )1971م(، و»نظامي 

ومعاصروه« )1981م(، وغيرهم]]].

5. أ.إ. شميت A.E. Schmidt )1871-1941م(

تلقّّى تعليمه على يد المستشرقين: روزين، وجولدزيهر، تخصّّص في دراسة اللّغّّّة 

]]]- الأمين، حسن، الإسماعيليُّوُن والمغول ونصير الدين الطوسي، ص106. 

]]]- نقالًا عن: ويكيبيديا الموسوعة الحرَّةَ.



211 مدارس الاستشراق )9(  الاستشراق الروسي

سنة،  عشرين  مدّّة  بطرسبرج  جامعة  في  أستاذًًا  عمل  الإسلاميّّ،  والتّاّريخ  العربيّّة، 

من  لها،  رئيس  أوّّل  وكان  فيها،  جامعة  ليؤسّّس  1920م  عام  طشقند  إلى  انتقل  ثمّّ 

آثاره: )تاريخ الإسلام(، و)النّّبيّّ محمّّد(، و)محاولة التّقّريب بين السّّنّّة والشّّيعة(، 

و)فهرس المخطوطات العربيّّة في طشقند(]]].

ثالثًًا: خصائص مدرسة الاستشراق الرّّوسيّّة

امتازت مدرسة الاستشراق الرّّوسيّةّ بالآتي:

	1 أنهّا شهدت زخمًًا بحثيًّا في بداية القرن التاّسع عشر عبر الجامعات الرّوسيةّ .

قازان،  كجامعة  الإسلام؛  بدراسة  تعُنى  العربيّة  باللغّة  كراّسًا  أنشأت  التّي 

وجامعة موسكو، وجامعة بطرس برغ، وكليّّة لازاريف، وغيرها.

	2 أنهّ ركّزت على دراسة التاّريخ، والتّّراث العربّي الإسلاميّ، وبخاصّة ما يتعلقّ .

بالمناطق الإسلاميةّ الواقعة تحت نفوذها.

	3 أنهّا اهتمّت بترجمة القرآن إلى اللغّّة الرّوسيّة، واللغّّات الأخرى المحكيةّ في .

المناطق الواقعة ضمن نفوذها.

	4 وكذلك . القديمة،  العربيّة  النّصوص  وبنشر  العربّي،  بالأدب  اعتنت  أنهّا 

ترجمات لنصوص عربيةّ قديمة.

	5 أنهّا اهتمّت بدراسات، وترجمات للأدب العربّي المعاصر..

	6 أنهّا ابتعدت عن الأغراض الدّينيّة، واهتمّت ببث الأفكار الاشتراكيّة، وحاولت .

إيجاد موقع لها في الشّّرق.

	7 أنهّا اهتمّت بتصنيف المخطوطات، وفهرستها..

www.marefa.org :نقالًا عن -[[[



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 212

الأفكار الرّّئيسة

- كان بدء العمل الرّسّميّّ، والمنظّمّ في الدّّراسات الاستشراقيّّة العربيّةّ الإسلاميّةّ 

في روسيا مع عهد القيصر بطرس الأكبر، عندما أُنُجِِزَتَ أوّّل ترجمة للقرآن الكريم عام 

1716م إلى اللّغّّّة الرّّوسيّةّ، ثمّّ تلتها ترجمة أخرى عام 1776م.

عام  في  كانت  الرّّوسيّّة  اللّغّّّة  إلى  مباشرة  العربيّّة  اللّغّة  من  للقرآن  ترجمة  أوّّل   -

1878م، قام بها المستعرب )سابلوكوف( )1854-1880م(، الّذّي كان يتقن العربيّةّ 

إتقانًاً جيّّدًًا.

- تواصل هذا الاهتمام ولا سيّّما خلال الرّّبع الأخير من القرن نفسه، ففي عهد 

القيصرة كاتيرينا الثّاّنية، أُرُسل عدد من الطّلّاّبّ في بعثات لعدد من الدّّول الأوروبيّةّ، 

للتّوّسّّع في تعلّمّ لغّّات الشّّعوب الإسلاميّّة في الأقاليم الإسلاميّّة، كما تمّّ التّوّسّّع في 

الطّبّاعة العربيّةّ.

- من أبرز أعلام الاستشراق الرّّوسّيّ: فاسيلي فلاديمر بارتولد، وإجناتي يوليانوفتش 

وأ.إ.  كرمسكي،  يوخيموڤيتش  وأغاتنگل  إيفانوف،  وفلاديمير  )كرتشكوفسكي(، 

شميت.

- امتازت مدرسة الاستشراق الرّّوسيّّة بإنشائها لكراسٍٍ باللّغّة العربيّّة تُعُنى بدراسة 

اث العربي الإسلاميّّ، واهتمامها بترجمة  الإسلام، وتركيزها على دراسة التّاّريخ، والتّرر

جمات للأدب  القرآن، والأدب العربّيّ، والنّّصوص العربيّّة القديمة، والدّّراسات، والتّرر

العربّيّ المعاصر، وتصنيف المخطوطات، وفهرستها، وابتعادها من الأغراض الدّّينيّةّ، 

واهتمامها ببثّّ الأفكار الاشتراكيّةّ.



213 مدارس الاستشراق )9(  الاستشراق الروسي

أسئلة الدّّرس

1. لماذا اهتمّّ الرّّوس بالدّّراسات الاستشراقيّّة؟

2. اذكر اثنين من المستشرقين الرّّوس، وتكلّّم عليهما بالتّّفصيل.

3. ما هي خصائص مدرسة الاستشراق الرّّوسيّّة؟





الدّّرس السّّادس عشر

مجالات الدّّراسات الاستشراقيّّة )1(: السّّنّّة الشّّريفة

أهداف الدّّرس: 

على المتعلّّم مع نهاية هذا الدّّرس أن:

	1 يطّلع على أبرز المستشرقين الدّراسين للسّنّة النّبويّة الشّريفة. .

	2 يتعرّف إلى بعض المستشرقين المتعصّبين في دراستهم للسّنّة النّبويّة..

	3 والمغالطــات، . الشّــريفة،  النّبويّــة  للسّــنّة  المستشــرقين  أغلــب  دراســة  خطــورة  يفهــم 

أثاروهــا. الّتــي  والشّــبهات 





: اهتمام المستشرقين بدراسة السّّنّّة النّّبويّّة الشّّريفة أوّّلًاا

يفة، والسّّيرة النّّبويّةّ كذلك باهتمام منقطع النّّظير من قبل  حظيت السّّنّّة النّّبويّةّ الرشّر

الباحثين المستشرقين، ومن المدارس المختلفة، وإنْْ اختلفت الدّّراسات والأبحاث؛ 

النّّبويّةّ،  بالسّّيرة  واضح  بشكل  اهتامًا  والبريطانّيّ  الألمانّيّ،  فالاستشراق  ونوعًًا،  كامًّا 

المنّّصفات  ووُُضعت  والملاحم،  والمغازي،   ، السّّريَر جمت  فرتُر يفة،  الرشّر والسّّنّّة 

المرتبطة بشخص الرّسّول، وسيرته المباركة، بينما نجد الاستشراق الهولّنّدي مع أنّهّ 

يعتبر من أهمّّ المدارس الاستشراقيّّة الأوروبيّّة، ولكنّّه انبّّص جهده على الأدب واللّغّة 

العربيّّة، واللّغّّّات بشكل عامّّ أكثر من اهتماهه بالسّّيرة والسّّنّّة.

يف،  وقد تعدّّدت الكتابات الحديثة في بيان موقف المستشرقين من الحديث الرشّر

السّّنّّة،  تدوين  تأخّّر  مثل شبهة  ومناقشة شبهاتهم حولها،  المهّّطرة،  النّّبويّةّ  السّّنّّة  أو 

نقد  وإهمال  الحديث،  سند  بنقد  المحدّّثين  اهتمام  وشبهة  الإسناد،  توّّطر  وشبهة 

المتن، وغير ذلك من الشّّبه]]]. كما تناولت بعض الدّّراسات نقد مناهج المستشرقين 

في دراستهم لعلم الحديث، والسّّيرة النّّبويّةّ]]].

السّّنّّة  على  الاستشراقيّّة  الدّّراسات  نسجتها  عدّّة  وشبهات  إشكالات،  وهناك 

النقد عند المحدّّثين  منهج  تدوينه؛  وتاريخ  النبويّّ  الحديث  انظر: الأعظمي، دراسات في  الاطّلّاع،  ]]]- لمزيد من 

السنََّة مع المستشرقين والمستغربين؛ حسين،  الندوي،  النبويّةّ وأوهام المستشرقين؛  السيرة  الجبري،  وتاريخه؛  نشأته 

المستشرقون والحديث النبويّّ. 

]]]- انظر في هذا المجال: خليل، )المستشرقون والسّّيرة النبويّةّ(، مجلَّةَ البعث الإسلاميّّ، المجلَّدَ 27، العدد 1 و2؛ 

)المستشرقون والسّّيرة النبويّةّ، بحث مقارن في منهج المستشرق البريطانّيّ المعاصر مونتغمري وات(، في كتاب مناهج 

المستشرقين في الدّّراسات العربيََّة الإسلاميّّة، ج1، ص115-201؛ الأعظمي، )المستشرق شاخت والسنََّة النبويّةّ(، في 

كتاب مناهج المستشرقين في الدّّراسات العربيََّة الإسلاميّّة، ج1، ص63-110؛ الدريس، خالد، العيوب المنهجيََّة في 

كتابات المستشرق شاخت المتعِلِّقة بالسّّنََّة.



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 218

النّّبويّةّ، وهناك شبهات يمكن اعتبارها مشتركة بين كلّّ الدّّراسات الاستشراقيّّة، وهي:

- مفهوم السّّنّّة النّّبويّةّ الخاطىء عند المستشرقين.

.ّّالطّعّن في رسالة النّّبي -

- الطّعّن في شخيّصّة النّّبيّّ ومنها:

• زعمهم انشعاله بالنّساء!	

• زعمهم اهتمامه بالغنائم والسّلب!	

- الطّعّن في الأحاديث النّّبويّةّ سندًًا ومتنًًا]]].

ثانيًًا: أبرز المستشرقين ودراساتهم الاستشراقيّّة للسّّنّّة النّّبويّّة

1. ألويس أشبرنجر )1228-1310هـ/ 1813-1893م(:

هو مستشرق نمساوي. اشتغل في مدرسة دهلي، ومطبعة كالكوتا في الهند عام 

]]. وهو  1842. تجنّّس بالجنسيّةّ الإنكليزيّةّ، واشتهر بكتابه عن حياة النّّبيّّ محمّّد]]]

اصطلاحات  والإصابة لابن حجر، وكشاف  للسّّيوطي،  الإتقان  كتاب  نشر  من  أوّّل 

الفنون للتّهّانوي، كما كتب عددًًا من المقالات في السّّنََّة النّّبويّةّ]]].

]]]- انظر: الصغير، فالح بن محمّّد بن فالح، الاستشراق وموقفه من السنََّة النبويّةّ، ص4.

]]]- أهمّّ نتاج علميّّ لـ»اشبرنجر« هو كتابه: »حياة محمّّد وتعاليمه«، وفقًًا لمصادر معظمها لم تستخدم حتَّىَ الآن.

Das Leben und die Lehre des Mohammad nach bisher grössentheils unbenutzten Quellen, 

bearbeitet von A. Sprenger. Ier Band, Berlin, G. Parthey, 1861, 2. Band, Berlin, G. Parthay 

1862; Band, Berlin, G. Parthey, 1865.

]]]- انظر: بدوي، عبد الرحمن، موسوعة المستشرقين، ص30-29.

]]]- انظر: العقيقي، نجيب، المستشرقون، ج2، ص278-277. 



219 مجالات الدراسات الاستشراقية )1(  السنّّة الشريفة

2. وليم موير )1819-1902م(

مستشرق أسكتلنديّّ. يعدّّ من مشاهير المستشرقين الّذّين ظهروا في القرن التّاّسع 

النّّبويّةّ  البعثة  التّاّريخ الإسلاميّّ منذ  فيها  العديد من المؤلّفّّّات، بحث  عشر، صنََّف 

على  مصر  في  العبّّاسيّّة  الخلافة  وزوال  اكسة،  الرشّر المماليك  سقوط  حتّىّ  يفة  الرشّر

أيدي العثمانيّيّن.

ومن مؤلّّفاته: حوليّّات الخلافة، أصدره عام 1853م؛ وهو كتاب تناول فيه الخلفاء 

الرّاّشدين حتّىّ نهاية الدّّولة الأمويّةّ، والقرآن: تأليفه وتعاليمه، وتاريخ دولة المماليك 

بأنّهّا مراجع علميّّة في الجامعات  الباحثين  في مصر، والّتّي وصفت من قبل بعض 

الإنكليزيّةّ، والهنديّةّ، لكن عبد الرّحّمن بدوي أكّّد أنّّ مؤلّفّات موير جميعًًا تسودها 

نزعة تبشيريّةّ شديدة التّعّصّّب.

وكتاب حياة محمّّد وتاريخ الإسلام أصدره بين عامي )1856-1861م(، وقال 

عبد الرحمن بدوي عن محتوى هذا الكتاب، إنّهّ عبارة عن مقالات كتبها المستشرق 

عن تاريخ العرب قبل الإسلام، ومصادر السّّيرة النّّبويّةّ، وحياة الرّسّول الكريم حتّىّ 

إليها مقدّّمة طويلة عن المصادر، وأصدرها في كتاب  ثمّّ جمعها، وأضاف  الهجرة، 

ضخم من أربعة أجزاء. وذُكُِِرََ له بحث آخر بعنوان )سيرة النّّبيّّ والتّاّريخ الإسلاميّّ( 

عدََّه البعض مرجعًًا معتمدًًا في الجامعات الإنكليزيّةّ، والهنديّةّ لما يحتويه من شمول 

ح، ودقَّةَ المعلومات المسندة إلى المصادر الإسلاميّّة]]]. الرشّر

3. إجناتس جولدتيسهر )1266-‍1340ه‍/ 1850-1921م(

هو مستشرق يهودي مجََري عُُرف بنقده للإسلام، وبجدّّيّةّ كتاباته، ومن محرّّري 

أهمّّ  من  عُُدََّ  حتّىّ  الإسلام  إنتاجه عن  بغزارة  اشتهر  ولقد  الإسلاميّّة،  المعارف  دائرة 

ا  المستشرقين لكثرة إسهامه، وتحقيقاته عن الإسلام، ورجاله، متأثّرًّاً في كلّّ ذلك رمبّم

]]]- انظر: المستشرقون، م.س، ج2، ص59؛ وانظر: جحا، ميشال، الدراسات العربيََّة والإسلاميّّة في أوروبا، ص40-39. 



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 220

بيهوديّتّه. وهو أبرز من قام بمحاولة واسعة، وشاملة لنسف السّّيرة النّّبويّةّ]]].

يعة في الإسلام( نقله إلى العربيّّة الدّّكتور عبد الحليم  من أهمّّ كتبه: )العقيدة والرشّر

النّّجار، والدّّكتور محمّّد يوسف موسى، والأستاذ عبد العزيز عبد الحق، كما توجد 

له كتب أخرى، كالحديث في الإسلام، صدر عام 1909م، وكتاب مذاهب التّفّسير 

1918م،  عام  العربيّةّ  والمترادفات  والمعتزلة  1910م،  الصّّفا  وأخوان  الإسلاميّّ، 

الشّّيخ  علّقّ  وقد   ،ّّالنّّبي عن  ودراسات  1912م،  البريطانية  الآسيوية  والمجليّةّ 

يعة في الإسلام بقوله: والحقّّ أنّّ الكتاب من  محمّّد الغزالي على كتابه العقيدة والرشّر

ه إليه من طعنات. شّرّ ما أُِلِّف عن الإسلام، وأسوأ ما وِجِّ

4. أرند جان فِِسِِْنْْنْك: قد تقدّّمت ترجمته. 

من  كبير  بعدد  مستعينًًا  يف  الرشّر الحديث  لألفاظ  مفهرس  معجم  عمل  في  بدأ 

الباحثين، وتمويل من أكاديمية العلوم في أمستردام، ومؤسّّسات هولّنّديّةّ، وأوروبيّةّ 

أخرى. وأصدر كتابًاً في فهرسة الحديث ترجمه محمّّد فؤاد عبد الباقي بعنوان )مفتاح 

كنوز السّّنّّة(. 

5. جوزيف شاخت

الفقه الإسلاميّّ، وأحاديث الأحكام، ويعد  تقدََّمت ترجمته، وهو متخصّّص في 

خليفة جولدتسيهر في مجال الدّّراسات الإسلاميّةّ. وقد كان لآرائه أثر كبير في كتابات 

من جاء بعده من المستشرقين.

الفقه الإسلاميّّ. وأهمّّ ما له  برّّز فيه شاخت هو تاريخ  الّذّي  والميدان الحقيقي 

في هذا الباب كتابه الرّئّيس: »بداية الفقه الإسلاميّّ« أكسفورد 1950، ويقع في 350 

وقد   )The Origins of Muhammadan Jurisprudence( طبعه صفحة، وأعيد 

الشّّافعي.  الشّّافعيّّ، استنادًًا إلى »الرّسّالة« للإمام  درس فيه خصوصًًا مذهب الإمام 

ويتلوه في الأهمّّيّةّ كتيّّب صغير بعنوان: »مخطّطّ تاريخ الفقه الإسلاميّّ«، وقد ترجمه 

]]]- انظر: بخيت، محمّّد حسن مهدي، الإسلام في مواجهة الغزو الفكريّّ الاستشراقيّّ والتبشيريّّ، ص103-102.



221 مجالات الدراسات الاستشراقية )1(  السنّّة الشريفة

 Esquisse d’une Histoire 91( إلى الفرنسيّةّ Arin، ونشر في باريس 1953 في 

.[[[)du droit Musulman

6. جيمس روبسون Robson, J )المولود عام 1890م(  

اللّغّّّة  أستاذ  مساعد  وعنيّن  جلاسجو.  جامعة  من  قيّّة  الرشّر اللّغّّّات  في  تخرّّج 

معيدًًا  واختير   ،)18-1916( والهند  العراق  بين  وتنقلّّ   ،)16-1915( فيها  العبريّةّ 

وزيرًاً في  )1919-26(، وعنيِّن  ثمّّ قصد عدن   ،)19-1918( للإنجليزية في لاهور 

شاندون )1926-28(، ومعيدًًا للعربيّّة في جلاسجو )1928-1948م(، ثمّّ محاضًرًا 

)1949(، وأستاذًًا للعربيّّة في جامعة مانشستر )1949(.

ومن كتبه: المسيح في الإسلام )1928(، وآلات الطّرّب العربيّّة القديمة )1938(، 

وذمّّ الملاهي لابن أبي الدّّنيا )مقالات في سماع الموسيقى. لندن 1938 ثمّّ ترجمه إلى 

الإنجليزيّةّ(، والملاهي لأبي طالب المفضل بن سلمة النّّحويّّ اللّغّويّّ عن مخطوط 

وفهرس  الإنجليزية(،  إلى  ترجمه  ثمّّ  )جلاسجو 1938،  صوره  بجميع  الآستانة  في 

)الدّّراسات  وير  مولر  نشره  وقد  جلاسجو،  جامعة  مكتبة  في  قيّةّ  الرشّر المخطوطات 

وغير   .)1953( الحديث  علم  إلى  والمدخل   ،)1945 جلاسجو  قيّّة،  الرشّر السّّاميّّة 

ذلك ]]].

ثالثًًا: خصائص منهج المستشرقين في دراسة السّّنّّة النّّبويّّة

، ولكنّّه يخبر  إنّ ّفريقًًا من المستشرقين يعتقد أنّّ محمّّدّّا مخلصٌٌ قوالًا وعمالًا

بما خيل إليه أنّهّ رآه، أو سمعه، وهو في حال غيبوبة.

أنّّ  يزعم  وفريق  المنكر]]].  الجاحد  أو  المرتاب،  يقف من محمّّد موقف  وفريق 

]]]- انظر: موسوعة المستشرقين، م.س، ص368-366.

]]]- انظر: المستشرقون، م.س، ج2، ص547. 

]]]- انظر: الساموك، سعدون، الاستشراق ومناهجه في الدراسات الإسلاميّّة، ص55.



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 222

محمّّدًًا استمدّّ القرآن من مصادر يهوديّةّ، وبالأخصّّ العهد القديم، وكذلك من مصادر 

نصرانيّّة]]].

والسّّنّّة الّتّي هي قول النّّبيّّ، وفعله، وتقريره، يرى الدّّكتور الدّّسوقي أنّّ المستشرقين 

يكادون يجمعون على أنّّ السّّنّّة لم تعرف التّدّوين إالّا في القرن الثّاّني، وهذا يعني أنّهّ 

لم يكن هناك تدوين في القرن الأوّّل، لا في حياة النّّبيّّ، ولا في حياة الصّّحابة من 

وأنّّ  كلّهّا،  ليست صحيحة  لدى المسلمين  السّّنة  المعوّّل من  الكتب  تعدّّ  ثمّّ  بعده، 

كتابًاً كالبخاري على حِدِّ تعبير بعض المستشرقين يشتمل على أمور كثيرة يودّّ المؤمن 

الصّّادق أنّهّ لم ترد فيه]]].

ومنهجهم في دراسة السّّنّّة أي كتب الأحاديث يعتمد تكذيب الأحاديث المرويّةّ 

السّّتّةّ، والموطأ،  الّتّي في الكتب  في الصّّحاح، يقول » هربلو« إنّّ جملة الأحاديث 

والدّّارميّّ، والدّّارقطني، والبيهقيّّ، والسّّيوطيّّ، مأخوذة إلى حدّّ كبير من التّلّمود.

وهم ينتقدون طريقة اعتماد الأسانيد في تصحيح الأحاديث لاحتمال الدّّسّّ في 

سلسلة الرّّواة، ويقرّّون بأنّّ الأسانيد أضيفت إلى المتون بتأثير خارجيّّ، لأنّّ العرب لا 

يعرفون الإسناد]]].

ويرى »موريس بوكاي« أنّّ الأحاديث في صحيح البخاري مشكوك فيها]]].

ويمكن تلخيص رؤية علماء الاستشراق للسّّنّّة النّّبويّةّ بالآتي:

1. السّّنّّة هي نتيجة التّّطوّّر الاجتماعيّّ للمسلمين

يركّّز عدد من المستشرقين، وعلى رأسهم جولدتسيهر، وشاخت على أنّّ الحديث، 

ة في الأديان والمذاهب والأحزاب، ص715. د، الموسوعة الميرسَّر ]]]- انظر: الجهني، مانع بن حامَّا

]]]- انظر: الاستشراق ومناهجه في الدراسات الإسلاميّّة، م.س، ص58.

]]]- انظر: العُُمري، أكرم ضياء، موقف الاستشراق من السيرة النبويّةّ، ص71-70. 

]]]- انظر: م.ن، ص75. 



223 مجالات الدراسات الاستشراقية )1(  السنّّة الشريفة

والسّّنّّة وضعت نتيجة التّوّّطر، والتّحّوّّل في الحركة الاجتماعيّّة للمسلمين. ففي هذه 

النّّظريّةّ لا حاجة للحديث عن الأحاديث الضّّعيفة، والصّّحيحة، أو حتّىّ الموضوعة؛ 

ا استحدثت بعده نظرًاً لحركة  ؛ إمنّم لأنّّ الحديث ظاهرة لم تكن في زمن النّّبيّّ أصالًا

التّوّّطر، والتّحّوّّل في البيئة العربيّّة، والإسلاميّّة.

وملخّّص الفكرة

- واجه المسلمون وضعًًا جديدًًا نتيجة الفتوحات 

- انتج هذا الوضع مجموعة من الأسئلة، وفي مختلِِف المجالات: الاجتماعيّةّ، 

والسّّياسيّّة، والاقتصاديّةّ.

- لا يمكن إهمال هذه الأسئلة بل لا بدّّ من أجوبة على كلّّ شيءٍٍ مستجدّّ. 

- لا بدّّ من أن تمتلك هذه الأجوبة حظًّاً من المشروعيّّة والقدسيّّة.

- الإجابات القرآنيّّة محدودة، ولا تسع كلّّ الأسئلة.

- فكانت السّّنّّة هي الملجأ لذلك، وتمّّ وضع السّّنّّة على الشّّكل الآتي:

• تحويل الأفكار إلى نصوص.	

• نسبة هذه النّصوص إلى النّبيّ لتملك نفوذًا، وسلطاناً.	

2. نظريّّة ظهور الأسانيد في القرن الثّّاني الهجريّّ

الحديث  إسناد  أنّّ  منها جملة من المستشرقين هي  ينطلق  الّتّي  الأساس  الفكرة 

لم يعهده المسلمون في القرن الهجري الأوّّل، بل عندما كانوا يتحدّّثون عن النّّبيّّ، 

وأقواله، وأفعاله لم يكونوا يذكرون السّّند، بل كانوا ينسبون ذلك مباشرةًً إلى النّّبيّّ، 

وفي القرن الثّاّني الهجريّّ، وبعدما توّّطرت الأمور، وظهرت الحاجة للإجابة عن كثير 

من التّسّاؤلات، ظهرت فكرة الإسناد، لكي يؤكّّد الجميع أنّّ ما عندهم معلوم النّّسبة 

للنّّبيّّ، وليس مختلق.



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 224

الأحاديث  أنّّ  يرى  حيث  الحديث،  ببنية  تتعلّقّ  فكرة  إلى  جولدتسيهر  ويشير 

الصّّحيحة لا تختلف عن غيرها في مكوّّناتها الدّّلاليّّة، والأدبيّّة، أي ما انطلق عليها 

المتن فهو يريد أن يقول لا فرق بين الحديث الصّّحيح، والحديث الضّّعيف متنًًا، وإن 

اختلف الإسناد، فالإسناد لا يغريّر شيئًاً، وهو يريد أن يصل إلى فكرة مفادها أنّهّ لو كان 

هناك حديث صحيح واقعًًا لظهر اختلاف في تركيبة الأحاديث الصّّحيحة، وغيرها، 

وهو أمر لا نجد أنّّ علم السّّند يوفّرّه لنا]]].

انّّلبـيّّو  الحديث  إلى  ظنـرتهم  على  ونتامهجئ  المستشرقين،  جحـج  وتعتمد 

كتابه:  في  ستدلوجـرهي  إنجـستا  اسلمتشـرق  وضـاهع  التي  النّّتاجئ  وفق 

عبــد  أتــى  مــن  وكــلّّ  محمّّدية،  دراســـات   )Muhammedanisch Studien(

ستدلوجــرهي اعتمد لعــى آرائــه التي ذهركــا، ويرى »أنّهّ نم اصّّلةبوع بمكان أن 

خننـل، أو نميّّز، وقثبـة مـن كميّّة الحديث الكبيرة اولاسـةع سقـامًا صـحًًيحا يماننك 

»أنّّ  الآتية:  النّّتيجة  إلى  رهيستدلوج  وـّصوتّـل  أهباحص«.  إلى  أو  النبيّّ،  إلى  نسبته 

الحديث انّّليّّوب وجــــد نتيجة للتّوّّطر الدينيّّ، والتّاّريخيّّ، والاجتماعيّّ ايّّملاسلإ 

لاخل القرنين الأوّّلين رجهللة«]]].

3. نظريّّة القذف الخلفي عند شاخت )تطوّّر استخدام الإسناد(

السّّنّّة، إالّا أنّهّ أضاف فكرة  تبنّّى »شاخت« نظريّةّ »إنجـستا ستدلوجـرهي« حول 

الّـّــنيذ ســـوقبا  املعلـــاء  الجيلين مـــن  أنـــّهّ ناكـــت عـــادة  أخرى؛ وهي: 

أنّهّم  انّّلادر  ونم  والتّاّبعين،  اصّّلـــةباح،  إلى  ااحلأديـــث  سنيـــوبا  أن  اشّّلـافعي 

وناكا سنيـوبنها إلى النبي. ووصـل إلى نتيجة مفادها: أنّّ ااحلأديـث اسنلمـةبو 

ـّصللةباح، والتابعين سـتقب في ووجدهـا ااحلأدثي اسنلمـةبو للنبيّّ، وهـو بـكلذ 

]]]- لمعرفة المزيد عن فكرة الإسناد عند المستشرقين، انظر: عوض، إبراهيم، دائرة المعارف الاستشراقيََّة الإسلاميّّة 

أضاليل وأباطيل، ج7، ص335-337، و342.

]]]- الخطيب، عبد عبد الرحمن، الردّّ على مزاعم المستشرقين إجناتس جولدتسيهر ويوسف شاخت ومن أيَّدَهما من 

المستغربين، بحث مقدََّم في ندوة عناية المملكة العربيََّة السعوديَّةَ بالسنََّة والسيرة النبويّةّ، ص12-11.



225 مجالات الدراسات الاستشراقية )1(  السنّّة الشريفة

ةعيرشّرل ايّملاسلإّة، ويقضي على تاريخ التّشّريع ايّّملاسلإ ءًًاضق  يودّّ أن لقيـع جـذور ا

بأنّهّم كــوناا  مًًّاتا، ولهذا فقد وصف املعلــاء المسلمين خــلال اقلــرون الأولى 

كذّّابين، وملفّّقين، وغير أمناء]]].

ومعنى هذا الكلام أنّهّ لا يوجد علاقة بين كثير من العلوم الإسلاميّّة؛ كالحديث 

رحم  من  ا  وإمنّم الحديث؛  رحم  من  يخرج  لم  فالفقه  والفقه،  والحديث  والتّفّسير، 

ففي  النّّبيّّ،  بعد  الأجيال  عرفتها  الّتّي  والتّوّجّّهات  والأعراف،  والعادات،  الأفكار، 

إلى  نسب  ثمّّ  البشريّّ،  للمجهود  ونتيجةًً  الجديدة،  الأوضاع  وليد  الفقه  كان  البداية 

الصّّحابة، والتّاّبعين، ثمّّ في القرن الثّاّني الهجري بدأ ينسب إلى الرّسّول، وهذا يعني 

للنّّبيّّ، وتكوّّن الإسناد، وتوّّطره قد مرّاّ بمراحل تدريجيّّة، ويرجع شاخت  النّّسبة  أنّّ 

القرن  تقدير  أبعد  أو على  الثّاّني،  الهجريّّ  القرن  بداية  ولادة اختلاق الأحاديث إلى 

الأول.

ويقول المستشرق البريطانّيّ نورمان كولدر: »إنّّ شاخت سرك انل اةقلاعل التّاّريخيّةّ 

بين الحديث، واهقفل. والّذّي يّبنّـه نلـا هو أنّّ اقفلـه كـان في دبايــة هظــوره منفالًاص 

الحيّةّ  العادات  إلى  ترجع  عنده  الحقيقيّّة  الإسلاميّّ  الفقه  أصول  وأنّّ  الحديث،  عن 

السّّائدة للمدارس الفقهيّّة المحلّيّّةّ«.

لها وجود  يكن  انّّليّّب لم  أاحدثي  لّّك  إنّّ  تبعه هي:  والنّّتيجة عند شاخت، ومن 

عََِتْْ، ووُُضِِعََتْْ خلال منتصف القرن الثّاّني الهجريّّ، فالأسانيد الّتّي  ، بل اخْْ�تُرِ أصالًا

ا هي كلّهّا موضوعة.  نراها مع الأحاديث إمنّم

]]]- انظر: الأعظمي، محمّّد مطصفى، شاخت والسنََّة النبويّةّ، ص62. 



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 226

الأفكار الرّّئيسة:

المستشرقين،  الباحثين  من  النّّظير  منقطع  باهتمام  يفة  الرشّر النّّبويّةّ  السّّنّّة  حظيت 

، ونوعًًا. ومن المدارس المختلفة، وإنْْ اختلفت الدّّراسات، والأبحاث؛ كامًّا

هناك إشكالات، وشبهات عدّّة نسجتها الدّّراسات الاستشراقيّّة على السّّنّّة النّّبويّةّ، 

وهناك شبهات يمكن اعتبارها مشتركة بين كلّّ الدّّراسات الاستشراقيّّة، وهي:

• مفهوم السّنّة النّبويةّ الخاطىء عند المستشرقين	

• 	ّالطعّن في رسالة النّبي

• واهتمامه 	 بالنّساء،  انشعاله  زعمهم  ومنها:   ّالنّبي شخصيّة  في  الطعّن 

بالغنائم والسّلب!

• الطعّن في الأحاديث النّبويةّ سندًا، ومتنًا.	

- من أبرز المستشرقين، ودراساتهم الاستشراقيّّة للسّّنّّة النّّبويّةّ: ألويس أشبرنجر، 

ووليم موير، وإجناتس جولدتسيهر، وأرند جان فِِنْْسِِنْْك، وجوزيف شاخت، وجيمس 

روبسون.

- يمكن تلخيص رؤية علماء الاستشراق للسّّنّّة النّّبويّةّ بالآتي:

• السّنّة هي نتيجة التطّوّر الاجتماعيّ للمسلمين.	

• دعوى ظهور الأسانيد في القرن الثاّني الهجري.	

• دعوى تطوّر استخدام الإسناد، والأسانيد الموضوعة لاحقًا.	



227 مجالات الدراسات الاستشراقية )1(  السنّّة الشريفة

أسئلة الدّّرس

1. لماذا اهتمّّ المستشرقون بالسّّنّّة النّّبويّةّ؟ وكيف؟

2. اذكر اثنين من المستشرقين المهتمّّين بالسّّنّّة النّّبويّةّ، وتكلّمّ عليهما بالتّفّصيل.

3. ما هي خصائص منهج المستشرقين في دراسة السّّنّّة النّّبويّةّ؟





الدّّرس السّّابع عشر

مجالات الدّّراسات الاستشراقيّّة )2(: السّّيرة النّّبويّّة )1(
 

أهداف الدّّرس: 

على المتعلّّم مع نهاية هذا الدّّرس أن:

	1 يتعرّف إلى أبرز دراسات المستشرقين للسّيرة النّبويّة الشّريفة. .

	2 يطّلع على خصائص منهجهم في دراسة السّيرة النّبويّة..

	3 بة في دراستها.. يتعرّف إلى أبرز طروحاتهم المتعصِّ





: اهتمام المستشرقين بدراسة السّّيرة النّّبويّّة أوّّلًاا

   اعتمد المستشرقون في دراستهم لحياة النّّبيّّ، وسيرته، بالدّّرجة الأولى على 

أو  دينيّةّ،  بين  الدّّراسة  وخلفيّاّتهم في  منطلقاتهم،  اختلاف  مع  الإسلاميّّة،  المصادر 

سياسيّّة، أو حتّىّ علمانيّةّ. وهذا ما يمكن أن يلحظ في الدّّراسات الّتّي قدّّموها على 

الرّّغم مامّا حوته من طابع سجالّيّ، وما انتهجوه من معايير نقديّةّ للإسلام، ومصادره 

القرآن 1861م(،  التّاّريخيّّة المؤسّّسة. ويمكن أن نشير هنا لأعمال: نولدكه )تاريخ 

وشبرنغر )حياة محمّّد 1869م(، وهوبرت غريمه )حياة محمّّد 1895م(، وتور أندريه 

في  ومحمّّد  مكّّة  في  )محمّّد  وات  ومونتغمري  1930م(،  وعقيدته  حياته  )محمّّد: 

في  ديمونبين  وغودفروا  1956م(،  )محمّّد  رودنسون  ومكسيم  1958م(،  المدينة 

)محمّّد 1969م(. وسوف نشير إلى أنموذجين لمستشرقَيَن متعصّّبَيَن في دراستهما 

للسّّيرة النّّبويّةّ؛ وهما: مونتجمري وات، وهنري لامنس.

ثانيًًا: السّّيرة النّّبويّّة في دراسات مونتجمري وات

كتابيه  في  النّّبويّةّ  للسّّيرة  دراسة  وات«  »مونتجمري  البريطاني  المستشرق  قدّّم 

»محمّّد في مكّّة«، و»محمّّد في المدينة« وصفت بأنّهّا شاملة ولاقت تقديرًاً كبيرًاً ليس 

ق، حيث ترجم كتابَيَه عدََّة مرّاّت إلى اللّغّّّة العربيّّة.  ا في الرشّر في الغرب وحده؛ وإمنّم

عقليّّة،  تعكس  والحديثة  القديمة،  الاستشراقيّّة  الدّّراسات  أغلب  إنّّ  للأسف  لكن 

ومنهجيّّة متعصّّبة، وغير منصفة في دراسة شخيّصّة النّّبيّّ، وسيرته المباركة.

وقد أشار مونتجمري وات في مقدّّمة كتابه محمّّد في مكّّة إلى منهجه، أو ما أسماه 

)standpoint( في كتابة السّّيرة، موضحًًا أنّّ دراسته موجََّهة إلى المؤرّخّين بالأساس، 

وأنّهّ سيلتزم بالحياد في القضايا المختلف بشأنها بين الإسلام والمسيحيّّة، وبما تمليه 

عليه قواعد البحث التّاّريخيّّ الّتّي تقتضيه أالّا يرد، أو يدحض أيًّاً من مبادئ الإسلام 

الرّئّيسة. غير أنّّ هذه لم تكن جميعها معالم المنهج لديه فقد استنبط عبد الله النّّعيمي 



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 232

في كتابه الاستشراق في السّّيرة النّّبويّةّ]]] بعضًًا من معالم منهجه؛ ومنها:

الجزيرة  في  السّّماويّةّ  بالدّّيانات  الإسلام  تأثر  به  ويعني  والتّأّثّرّ،  التّأّثير  منهج   -

التّأّثّرّ  العربيّّة، وقد حدث ذلك عبر ورقة ابن نوفل، وبحيرا الرّاّهب اليهوديّّ، وهذا 

القدس، وصيام عاشوراء، وصلاة  يبدو جليًّاً في توجّّه المسلمين في صلاتهم نحو 

الإسلام  أنّّ  الاعتقاد  على  يحمل  التّأّثّرّ  وهذا  الكتاب،  أهل  طعام  وتحليل  الجمعة، 

ليس إالّا مزيجًًا ملفّّقًًا من الدّّيانتين اليهوديّةّ، والمسيحيّّة، وأنّّ »الرّسّول قد صاغه على 

شاكلة الدّّين الأقدم«.

- التّأّويل المادّّيّّ للنّّبوّّة، والمعجزات النّّبويّةّ، وهي معلم آخر من معالم المنهج 

لدى مونتجمري وات، ويشاركه فيه عدد لا بأس فيه من المستشرقين، فهو يعلّقّ على 

يكاد  الدّّينيّّ  الطّاّبع  ذات  القصص  العديد من  هناك  »إنّّ  بالقول:  الصّّدر  واقعة شقّّ 

يكون من المتيقّّن بأنّهّا ليست حقيقة من وجهة نظر المؤرّّخ العلمانّيّ«.

ا هي محض تخيّّل من  النّّبيّّ ليست حقيقة واقعيّّة؛ وإمنّم نبوّّة  أنّّ  ويرى وات 

وهذا  عليه،  بالوحي  جبريل  نزول  التّاّريخيّّة  النّّاحية  من  يؤكّّد  ما  هناك  إذ  الرّسّول، 

ادّّعائه  -في  صادقًاً  كان  محمّّدًًا  إنّّ  القول  »إنّّ  بقوله  يؤكّّده  والوحي  للنّّبوّّة،  الإنكار 

النّّبوّّة- لا يعني أنّّ القرآن وحي، وأنّهّ من صنع الله، إذ يمكن أن نعتقد بدون تناقض 

أنّّ محمّّدًًا كان يعتقد أنّّ القرآن ينزل عليه من الله، وأنْْ نؤمن في ذات الوقت أنّهّ كان 

)وات-بروكلمان- لآراء  تاريخيََّة  دراسة  النبويّةّ  السيرة  في  الاستشراق  الأمين،  محمّّد  الله  عبد  النعيمي،  انظر:   -[[[

فلهاوزن( مقارنة بالرّّؤية الإسلاميّّة، ص36-47. يتناول هذا الكتاب موقف المستشرقين في دراستهم للسّّيرة النّّبويّةّ، 

من خلال آراء ثلاثة منهم، مقارنة بالرّّؤية الإسلاميّةّ، في منهج تحليلّيّ مقارن، يهدف إلى دراسة الموضوع دراسة نوعيََّة، 

تتناول أصحاب العقائد غير الإسلاميّّة ومواقفهم من الإسلام خلال السّّيرة النّّبويّةّ.

انقسم الكتاب إلى سبعة فصول، سبقتها مقدّّمة، تناولت لمحة عامََّة عن المستشرقين، وموقفهم من الإسلام. تحدََّث 

المؤلّفّ في الفصل الأوََّل عن منهج وات وبروكلمان وفلهاوزن في دراستهم للسّّيرة. وحلَّلَ في الفصل الثّاّني رؤاهم 

النبيّّ فيها وإصلاحاته.  الثّاّلث آراءهم في تأسيس دولة المدينة، ومكانة  ّ. ودرس في الفصل  للسّّيرة في العهد الم�كِّيّ

وناقش في الفصل الرّاّبع معارضة المنافقين في الدّّولة الإسلاميّّة الأولى، وما جرَّتَه تلك العلاقات. بينما جعل الفصل 

السّّادس لدراسة العلاقات الإسلاميّّة-المسيحيّّة. وتناول في الفصل الأخير العلاقات الإسلاميّّة بالقبائل العربيََّة الوثنيََّة 

في الجزيرة، وخصوصًًا حول المدينة؛ وذلك من خلال تقديم ما أثاره المستشرقون فيها. ثمََّ ختم المؤِلِّف كتابه بإيضاحٍٍ 

يَِّمَِّتها في دراسته. ما توصََّل إليه من نتائج وتوصيات. وألحق به أخيرًاً بعض الملاحق لأه



233 مجالات الدراسات الاستشراقيّّة )2(  السيرة النبويّّة )1(

هو  الّذّي  الجماعيّّ«  وعي  »الالّا إلى  المحمّّدي  الوحي  يرجع مصدر  وهو  مخئًطاً«، 

مصدر كلّّ وحي دينيّّ سواء كان الإسلام، أم المسيحيّّة، أم اليهوديّةّ، ويختم رأيه في 

الأعماق  ق حتّىّ  الخالّا التّخّيّلّ  فيه  تجسّّد  »رجل   ّّالنّّبي إنّّ  بالقول:  النّّبوّّة  مسألة 

فاستطاع أن ينتج أفكارًًا وثيقة الصّّلة بقضيّّة الوجود الإنسانّيّ«.

القرن  مؤرّّخ  أنّّ  مونتجمري  فيذكر  والفتوحات،  للغزوات،  الاقتصاديّّ  التّفّسير   -

العشرين ينبغي أن يسأل أسئلة كثيرة عن الجذور الاقتصاديّةّ، والاجتماعيّّة، والسّّياسيّةّ 

للحركة الّتّي بدأها محمّّد من غير أن يتجاهل جوانبها الأيديولوجيّّة، وهو يفسّرر 

أنّهّا جاءت ردّّ  العامل الاقتصادي، ويذهب إلى  انطلاقًاً من  الفتوح الإسلاميّّة  حركة 

فعل على المشكل الاقتصاديّّ الّذّي ظهر في عهد النّّبوّّة، والمتمثّلّ في زيادة السّّكّّان 

بفعل توقّفّ الحروب القبليّّة، فكان هناك ضرورة للبحث عن متنفّّس للطّاّقة يستطيع 

في ذات الوقت أنْْ يحقّّق موارد ماليّّة، وبفعل هذا اندفع المسلمون منذ العهد النّّبويّّ 

في حركة فتوح خارجيّّة لتأمين الرّفّاهيّّة الاقتصاديّةّ.

ثالثًًا: السّّيرة النّّبويّّة في دراسات هنري لامنس 

 يعتبر القسّّ، والأب اليسوعيّّ هنري لامنس )Henri Lammens 1862-1937م( 

من أبرز المستشرقين الّذّين اهتمّّوا بمرحلة الإسلام المبكّّر، ومصادر تاريخ السّّيرة، 

دراساته  أشدّّ  وفي  المرحلة،  لتلك  الإسلاميّّ  بالموروث  وتشكيكًًا  ترّطفًّاً،  وأشدّّهم 

نقدًًا لمصادر السّّيرة، ومرحلة التّأّسيس؛ مثل: »فاطمة وبنات محمّّد: آراء نقديّةّ حول 

 Fatima et les Filles de Mahomet, notes critiques pour( »السّّيرة 1912م

 Qoran( »و»القرآن والسّّيرة: كيف كوّّنت حياة محمّّد 1910م )l`etude de la Sira

et Tradition Comment Fut compose La vie de Mahomet( و»عمر محمّّد 

 L’age de Mahomet et la Chronologie( »والتّسّلسل التّاّريخيّّ للسّّيرة 1911م

وإعادة  تفكيكها،  على  عمل  ا  إمنّم المصادر،  لتلك  رفضه  يعلن  لم   .)de la Sira

صياغتها، أو استنطاقها عبر الآليّّات الّتّي سلّطّها على ذلك الموروث، والّتّي اتّسّمت 

بالانفعال، والطّيّش، والتّحّيّّز، والمغالطة، والتّهّوّّر في أكثر من جانب. 



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 234

كيز على دراسات لامنس للسّّيرة النّّبويّةّ، تعود لسببين رئيسين؛ هما:  والتّرر

ذع لمصادر السّّيرة النّّبويّةّ والإسلام المبكّّر  - لأنّهّ أبرز من مثّلّ الاتّجّاه النّّقديّّ الالّا

 ،)Johann Fuck( في الاستشراق القديم؛ بحسب مؤرّّخ حركة الاستشراق يوهان فوك

اليهوديّّ المجريّّ جولدتسيهر  أبداه قبله المستشرق  الّذّي  النّّقديّّ  بالتّحّريض  متأثّرًّاً 

)Goldziher( لمنظومة الأحاديث الإسلاميّّة. فحاول لامنس )Lammens( بدوره أن 

يقوم بالعمل نفسه على حقل الرّّواية التّاّريخيّّة، فأبرز شكّّه في مجمل أحداث السّّيرة 

النّّبويّةّ، ومرحلة بداية الإسلام]]]. 

وحقيقة الحال إنّّ شكوكه في كثير من المواضع غير مبّرّرة، بل ومتعسّّفة، ومتحاملة 

إلى حدّّ بعيد، إذ عدّّ النّّبوّّة، والقرآن تلفيقًًا معرفّيًّا، وتأليفًًا قام به النّّبيّّ، وأنّهّ على 

المصادر  هذه  وأنّّ  أمين،  ولا  بصادق،  ليس  الإسلاميّّة  المصادر  تدّّعي  ما  خلاف 

مشكوك بحّّصتها، وتبدو عليها سمة الافتعال، والتّحّيّّز. 

الأمين،  وغير  العلميّّ،  غير  الانتقاء  أسلوب  مارس  قد  هذه  دراسته  في  أنّهّ  على 

العكس،  أساليب  والشّّاذّّة، فضالًا عن  والضّّعيفة،  السّّلبيّّة المختلقة،  الرّّوايات  فقدّّم 

الصّّورة  فكانت  النّّصّّ...،  عنق  ولّيّ  المتعسّّف،  والتّأّويل  والالتواء،  والتّحّريف، 

ورة، ولم تتمكّّن، سواء غزارة المصادر الّتّي استخدمها، ولا  المرسومة جانبيّّة بالرضّر

الحنكة الاستعراضيّّة الّتّي تميّّز بها، من سدّّ الثّغّرات وضعف الحجج الّتّي قدّّمها. 

الرّّأي  يشاطرونه  كانوا  -وإن  الكلاسيكّيّ  الطّوّر  من  الآخرين  المستشرقين  لأنّّ   -

بنسب متفاوتة- رفضوا طريقته النّّقديّةّ الحادّّة في التّعّامل مع المصادر، وانتقدوه على 

كيز على آرائه، وطروحاته في هذا المجال، سنترّطقّ  ذلك؛ بمعنى أنّنّا من خلال التّرر

ضمنًًا لآراء، وطروحات شريحة واسعة من مستشرقي المرحلة الكلاسيكيّّة. 

وقد أعلن لامنس )Lammens( في كتابه: )فاطمة وبنات محمّّد(، وبحثه )القرآن 

المؤسّّسة  المصادر  حيال  الأساس  نظريّتّه  عن  محمّّد(؟  حياة  كُُِوِّنت  والسّّيرة:كيف 

]]]- فوك، يوهان، تاريخ حركة الاستشراق، ص307-306.



235 مجالات الدراسات الاستشراقيّّة )2(  السيرة النبويّّة )1(

لمرحلة الإسلام المبكّّر )مجال السّّيرة تحديدًًا( فقال: تحت عنوان سيرة، أي حياة، 

جمعت كتابات تهتمّّ بأعمال محمّّد، تستمدّّ مادّّتها بالدّّرجة الأولى من الحديث، أو 

السّّيرة الإسلاميّّة. لم يعد هناك من يشكّّ بالطّاّبع المغرض جدًًّا لهذه السّّيرة، مع ذلك 

ما يزال المختصّّون الغربيّوّن بالشّّؤون الإسلاميّّة يولّوّنها أهمّّيّّة كبرى في تتبّعّ السّّيرة 

الذّّاتيّّة لمحمّّد، يفصح أنّهّا تنبع من الحديث، شأنها شأن السّّير القديمة. 

وانتهى لامنس لتقرير النّّتائج الآتية: 

أنّهّا  الكتاب المقدّّس لدى المسلمين. أي  تقدّّم شروحًًا مشبوهة لمزاعم  السّّيرة 

نسجت على واقع النّّصّّ القرآنّيّ. وعليه تقاس قيمتها التّاّريخيّةّ بمدى استقلالها عن 

القرآن.

في مرحلة المدينة كانت هناك سيرة شفويّةّ غامضة، ولكنّّها شوّّهت لاحقًًا لتنسجم 

مع مؤدّّى النّّصّّ القرآنّيّ.

إذًًا فالسّّيرة، ومادّّتها التاريخيّّة لم تكن مصدر معلومات مستقلّّ، ولم تكن نتيجة 

ا  استقصاء واسع النّّطاق قام به المعاصرون حول حياة النّّبيّّ العربّيّ كما يُدُّّعى. إمنّم

كانت مجموعة من الأحاديث السّّاذجة، والاختلافات، والخدع، والتّلّفيقات]]].

والموضوعيّةّ  النّّصّّيّّة،  العيّّنات  من  واسعة  الرّّؤية شريحة  لهذه  وأخضع لامنس   

في السّّيرة النّّبويّةّ، وانتهى إلى أنّهّ يجب أن تحذف، وتسقط كثير من أحداث السّّيرة 

التّاّريخيّّة؛ لأنّهّا تدرج ضمن إطار الأسطورة كطفولة، وشباب محمّّد، باستثناء سمة 

هذا  يلغي  المستقبليّّين،  محمّّد  لمؤرّخّي  وبالنّّسبة  فقير.  كيتيم  صفته  وهي  واحدة، 

التّأّكيد آلاف الصّّفحات من هذه الوثائق الخياليّّة، فهو يختصر بسطر واحد الثّلّاثين 

سنة الأولى من حياته]]]. 

ت  من سجالّا متعدّّدة  أحداث  الأساس صّرّح لامنس بضرورة شطب  هذا  وعلى 

[1]- Qoran et Tradition Comment Fut compose La vie de Mahomet, P.26- 27, 133.

[2]- I bid, P.25- 26.



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 236

السّّيرة النّّبويّةّ، ومرحلة الإسلام المبكّّر، ومنها على سبيل المثال: 

في  يبعث  لم  وهو  الدّّقة،  وجه  على  معلوم  غير  بعثته  ووقت   ّّالنّّبي عمر  أنّّ 

سن الأربعين. وهي مسألة ناقشها بشكل مفصّّل، ومستفيض في بحثه السّّابق الذّّكر 

)L’age de Mahomet et La Chronologie de La Sira عمر محمّّد والتّسّلسل 

التّاّريخيّّ للسّّيرة(. 

السّّيرة،  تلفيقات، وافتعالات حقل  النّّبي في غار حراء هو الآخر من  تحنّّث 

فليس هناك ثمّةّ ما يثبت صحّّة، وحقيقة هذه العزلة، وهي لا تنسجم مع هلع محمّّد 

من الوحدة، ومع نفوره المشهور من حياة الزّهّد، والتّقّشّّف. ويبدو أنّهّا تقليد حرفي 

لعزلة موسى في سيناء، وعزلة المسيح قبل حياته العامّّة]]].  

أنّّ الدّّعوة الإسلاميّّة لم تواجه اضطهادًًا حقيقّيًّا في مكّّة، ولم تكن هذه الفترة هي 

عصر الموت الإسلاميّّ كما يحلو للسّّيرة أن تظهر ذلك، ففي كلّّ القرآن لم يذكر من 

أعداء محمّّد سوى اسم أبو لهب]]].

حذف محاولة نشر الدّّعوة في الطّاّئف، فهي مجرّدّ محاكاة]]] للنّّصّّ القرآنّيّ]]].

التّاّريخيّّة، فكيف  بالواقعيّّة  تتّسّم  السّّيرة لا  أنّّ المعارك الإسلاميّّة المعروضة في 

عليه  عدّّة؟  وأحسن  عددًًا  أكثر  وهم  بدر،  في  المشركين  هزيمة  المسلمون  استطاع 

بالنّّسبة لمعركة حنين،  الحال  بدر. كذلك  ليوم  التّقّليديّةّ  القصّّة  ينبغي استرجاع كلّّ 

فلماذا تحوّّلت النّّتيجة لهزيمة المسلمين الّذّين كانوا )12 ألفًًا( هذه المرّةّ في بداية 

بدالًا من مواصلة  بدو هوازن  فرّّ  ت لصالحهم، ولماذا  أن تغريّر لبثت  ما  ثمّّ  المعركة، 

الشّّهود )رُئُيت  الباهر لهجومهم الأوّّل.. طبقًًا للسّّيرة، ونقالًا عن  النّّجاح  القتال بعد 

الّذّي سطّرّ هذه  بالقيود من دون معرفة من  الرّّؤوس وهي تقطع، والأسرى مكبّّلين 

[1]- Mahomet fut-il sincere? P.1. 

[2]- Qoran et Tradition. P.11- 12.

[3]- I bid, P.12. 

]]]- يعني قوله تعالى: وَكَََذََلِكََِ أَوَْْحََيْْنََا إِِلَيَْْكََ قُرُْآْنًاً عََرََبِِيًًّا تُِلِّنُذِِرََ أُمََُّ الْقُُْرََى وََمََنْْ حََوْْلَهَََا )الشورى: 7(.



237 مجالات الدراسات الاستشراقيّّة )2(  السيرة النبويّّة )1(

المآثر(. أحداث مطصنعة غاب فيها المعنى التّاّريخيّّ الّذّي يجب أن يميّّز السّّيرة]]].

 أنّّ الصّّفات الشّّخيّصّة للنّّبيّّ هي في غالبها مستمدّّة من القرآن، وليس كما يُدُّّعى 

من مشاهدات، وتفاعل المعاصرين مع النّّبيّّ، وكتاب الشّّمائل يعزّّز هذا الاستنتاج]]].  

والإسلام  النّّبويّةّ،  السّّيرة  تاريخانيّّة  حول  وطروحاته  لآرائه،  إجمالّيّ  تقويم  وفي 

المبكّّر قال لامنس: إنّّ السّّيرة تتميّّز بالطّاّبع المطصنع، وغياب الحسّّ النّّقديّّ. هل 

النّّتيجة أن تزعزع الثّقّة، وتدفع الباحثين للتّفّتيش عن حلٍٍّ باتّجّاه آخر؟  يمكن لهذه 

ا يجعلنا نضحّّي بأجزاء صغيرة  لا يمكن رفض كلّّ شيء دفعة واحدة، لأنََّ ذلك رمبّم

شيّدّته  الّذّي  الهائل  البناء  هدم  من  بدالًا  فيها.  المبعثرة  التّاّريخيّّة  الحقيقة  من  مهمّّة 

السّّيرة، سنكتفي بتفكيكه حجرًاً تلو آخر لكي نتفحّّص قيمة المواد الّتّي استخدمت 

في بنائه]]].

[1]- Qoran et Tradition. P.17- 18.

[2]- I bid, P.19- 21.

[3]- L’age de Mahomet et La Chronologie de La SiraJournal Asiatique. P.209- 250.



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 238

الأفكار الرّّئيسة:

- اعتمد المستشرقون في دراستهم لحياة النّّبيّّ، وسيرته، بالدّّرجة الأولى على 

أو  دينيّةّ،  بين  الدّّراسة  وخلفيّاّتهم في  منطلقاتهم،  اختلاف  مع  الإسلاميّّة،  المصادر 

سياسيّّة، أو حتّىّ علمانيّةّ. 

- من أبرز المستشرقين الّذّين عملوا على دراسة السّّيرة النّّبويّةّ: نولدكه، وهوبرت 

ديمونبين،  وغودفروا  رودنسون،  ومكسيم  وات،  ومونتغمري  أندريه،  وتور  غريمه، 

وهنري لامنس.

- قدّّم المستشرق البريطاني مونتجمري وات دراسة للسّّيرة النّّبويّةّ في كتابيه »محمّّد 

بأنّهّا شاملة، ولاقت تقديرًاً كبيرًاً ليس في  في مكّّة«، و»محمّّد في المدينة« وصفت 

ق، حيث ترجم كتابَيَه عدََّة مرّاّت إلى اللّغّّّة العربيّةّ. لكن  ا في الرشّر الغرب وحده؛ وإمنّم

للأسف إنّّ أغلب الدّّراسات الاستشراقيّّة القديمة، والحديثة تعكس عقليّّة، ومنهجيّةّ 

متعصّّبة، وغير منصفة في دراسة شخيّصّة النّّبيّّ ، وسيرته المباركة.

-1862  Henri Lammens( لامنس  هنري  اليسوعيّّ  والأب  القسّّ،  يعتبر   -

1937م( من أبرز المستشرقين الّذّين اهتمّّوا بمرحلة الإسلام المبكّّر، ومصادر تاريخ 

أشدّّ  وفي  المرحلة،  لتلك  الإسلاميّّ  بالموروث  وتشكيكًًا  ترّطفًّاً،  وأشدّّهم  السّّيرة، 

دراساته نقدًًا لمصادر السّّيرة، ومرحلة التّأّسيس.

 



239 مجالات الدراسات الاستشراقيّّة )2(  السيرة النبويّّة )1(

أسئلة الدّّرس

	1 المستشرقين . أبرز  هم  ومَن  النّبويةّ؟  السّيرة  بدراسة  المستشرقون  اهتمّ  لماذا 

الذّين اشتغلوا على دراستها؟

	2 ما هي أبرز آراء المستشرق مونتغمري وات في دراسته للسّيرة النّبويةّ؟ وكيف .

تقوِّمها؟

	3 النّبويةّ؟ وكيف . ما هي أبرز آراء المستشرق هنري لامنس في دراسته للسّيرة 

تقوِّمها؟





الدّّرس الثّّامن عشر

مجالات الدّّراسات الاستشراقيّّة )3(: السّّيرة النّّبويّّة )2(

أهداف الدّّرس: 

على المتعلّّم مع نهاية هذا الدّّرس أن:

	1 يتعرّف إلى أبرز آراء المستشــرقين، ونقدهم طروحات هنري لامنس في دراســته للسّــرة .

النّبويّة. 

	2 يطّلع على أنموذج استشراقي منصف في دراسة السّيرة النّبويّة. .

	3 يتعرّف إلى خصائص منهج المستشرقين في دراستهم للسّيرة النّبويّة..





: آراء المستشرقين ونقدهم لطروحات هنري لامنس أوّّلًاا

لم تكن الآراء الّتّي طرحها )Lammens( حول مصادر الإسلام المبكّّر مرفوضة 

ا سبّّبت حال من النّّفور العلميّّ لدى أقرانه المستشرقين،  فقط في دوائر الاستشراق، إمنّم

ولعلّّ هذا ما نلمسه في عبارة المستشرق الفرنسّيّ )Massignon ماسينيون( إذ قال: 

»ما كان سيبقي )Lammens( من الأناجيل لو طبّّق عليها منهجه النّّقديّّ الّذّي مارسه 

على القرآن«]]]. كما رفض المستشرق إيميل درمنغم )Emil Dermenghem( هذه 

المنهجيّّة الشّّكّّيّّة المفرطة، واستهزأ بها، فقال: »عند هذا العالم اليسوعيّّ، الّذّي أفرط 

في النّّقد، فوجّّه آخرون مثله إلى النّّصرانيّّة، أنّّ الحديث إذا وافق القرآن كان منقوالًا 

عن القرآن، فلا أدري كيف يمكن تأليف التّاّريخ، إذا اقتضى تطابق الدّّليلين تهادمهما 

ورة بدالًا من أن يؤيّدّ أحدهما الآخر! نعم، قد يكون الحديث موضوعًًا  بحكم الرضّر

، أو لتأكيد ظاهر حكمها،  لتفسير آية من القرآن، أو لجعلها محمولة على معنى معنيّن

ولكن هناك أحاديث صحيحة على ما يحتمل، فليس على المؤرّّخ، الّذّي لا يفكّّر في 

قواعد النّّقد إالّا أن يركن إليها«]]]. 

  وقد تسارعت الانتقادات الاستشراقيّّة لأعمال )Lammens( بصورة عامّّة بمجرّدّ 

وعدم  والتّعّصّّب،  التّحّيّّز،  من  الكبير  الكمّّ  ورؤية  الاستشراق،  ميدان  في  ظهورها 

الإنصاف، والبعد عن العلميّّة، والموضوعيّّة في التّعّامل مع المصادر، ونشير إلى أبرز 

هذه الانتقادات في الآتي:

 Karl( بيكر  الشّّهير كارل هاينرش  منتقديه المستشرق الألمانّيّ  أوائل  - كان من 

Heinrich Bekker 1876-1933م(]]] في مقالته الموّّطلة مبادئ دراسة لامنس للسّّيرة 

]]]- عزوزي، حسن إدريس، آليّّات المنهج الاستشراقيّّ في الدراسات الإسلاميّّة، ص62. 

]]]- درمنغم، إيميل، حياة محمّّد، ص12-11.

]]]- نال الدكتوراه عام )1899م( وسافر إلى باريس وإسبانيا، وهناك بدأت دراساته الشّّخيّصّة في المشرقيّّات، ثمّّ سافر 

إلى القاهرة، وتمكّّن من إجادة اللّغّة العربيّّة، ورجع إلى ألمانيا عام )1901( ماّرًّا بإيطاليا واليونان واسطنبول. ورجع إلى 



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 244

الاستشراق  مجلّةّ  نشرها في  الّتّي   )Prinzipielles zu Lammens Sirastudien(

 )Kultur des Islamischen Orients Der Islam Zeitschrift und( الألمانيّّة 

الصفحات  واستغرقت  الإسلام(،   Der Islam( وحضارته(  الإسلاميّّ  ق  الرشّر تاريخ 

من  ا  جّدًّ يسيرة  مدّّة  بعد  أي  )1913م(  عام  الصّّادر  المجلّةّ  عدد  من   )269-263(

صدور دراسة )Lammens(: )فاطمة وبنات محمّّد: آراء نقديّةّ حول السّّيرة(. 

عرض  في  مترّطفًّاً  كان  لامنس  أنّّ  على  مقالته  في  بِِكر(   Bekker( نصّّ  وقد     

التّاّريخيّّة، فلا يمكن وسم  المبكّّر، ومصادره  السّّيرة، ومرحلة الإسلام  نظريّتّه حول 

كلّّ شيء بالافتعاليّّة]]]. وحتّىّ لو كانت العناية بالتّاّريخ قد ظهرت في وقت متأخّّر، 

مالًاث  وجدت  فلو  التّاّريخيّّ.  د  السّرر من  الكثير  يحويان  ذاتهما  والحديث  فالتّفّسير، 

إشارات تاريخيّّة لمعارك كبدر، أو أحد، أو غيرهما؛ فإنّّ هذا دليل على أنّهّ كانت هناك 

رواية تاريخيّةّ توازي القرآن، وتبيّنّه. وعليه فقد كانت هناك رواية بعيدة من أيّّ توجّّه 

الحقيقة، والمجاز، كما  بين  ق، فجمعت  الرشّر نابعة من  رواية  كانت  لكنّّها  مغرض، 

هو حال كلّّ الموروث التّاّريخيّّ القديم]]]. وكذلك الحال بالنّّسبة للحديث، فهو في 

كثير من جوانبه مرتبط بأحداث تاريخيّّة آنيّّة، أو مستقبليّّة أسهمت في ولادته، وعليه 

وساق  البتّةّ]]].  منطقيّّة  وغير  موضوعيّّة،  غير  وشكوكه   ،)Lammens( فاستنتاجات 

العديد من الأمثلة للأحداث التّاّريخيّّة، وتفسيراتها المبالغ فيها، والمتعسّّفة من قبل 

)Lammens(]]]. وأشار إلى أنّهّ لم يكن مدفوعًًا بوازع التّحّرّّي العلميّّ بقدر ما كان 

يستجيب لكرهه الشّّديد للإسلام، والنّّبيّّ، وأهل بيته]]]. فانقلب من مؤرّّخ إلى مهاجم 

 Der( مصر في العام نفسه وبقي فيها حتّىّ عام )1907(. أنشأ )مجلّةّ تاريخ الشرق الإسلاميّّ وحضارته، واختصارها

Islam الإسلام عام 1910م( وبقي مهتامًّا بالدّّراسات الاستشراقيّّة حتّىّ وفاته في )10- فبراير-1933م(. )انظر: فوك، 

تاريخ حركة الاستشراق، م.س، ص337؛ بدوي، موسوعة المستشرقين، م.س، ص116-113(.

[1]- Bekker, Prinzipielles zu Lammens Sirastudien. in Der Islam Zeitschrift fur Geschichte 

und Kultur des Islamischen Orients, P.263.

[2]- Prinzipielles zu. P.263- 264.

[3]- I bid, P.264- 265.

[4]- I bid, P.266.

[5]- I bid, P.267- 268.



245 مجالات الدراسات الاستشراقيّّة )3(  السيرة النبوية )2(

ذي نزعة عقديّةّ، وشعور مسيحيّّ معارض للإسلام؛ وحجر الأساس الّذّي بنى عليه 

طروحاته يبدأ حين يجد ما هو مغرض من الحديث]]].

-1836 Theodor Noldeke( كما انتقده المستشرق الألمانّيّ تيودور نولدكه -

 Die Tradition Uber( بحياة محمّّد«  »الحديث، وصلته  مقالتيه:  1930م(]]] في 

وانتقادات«  و»أخبار   )170-160( الصّّفحات  في   das Leben Muhammeds

 ،)212-205( الصّّفحات  في   )Kleine Mitteilungen und Anzeigen(

في  صدر  الّذّي   )Le Berceau de Islam( الإسلام«  »مهد  كتابه:  لنقد  وخصّّصها 

مجلّةّ  عدد  في  المقالتين  هاتين  نشر   )Noldeke( نولدكه  وكان  1914م(.  )روما/ 

»الإسلام« )Der Islam( الصّّادر عام )1914م( أي فـي السّّنة نفسها الّتّي صدر بها 

كتاب )Lammens( المذكور. 

رفضه  وبنيّن  وآرائه،   )Lammens( طروحات  يع  السّرر نقده  نولدكه  أبدى  وقد    

أنّهّ، وعلى الرّّغم من  وأشار إلى  لشكوكه المبالغ فيها، ونقده المتحيّّز، والمتحامل. 

أنّنّا لا نعرف معلومات كافية عن فترة نبوّّة محمّّد المكّّيّّة، ولكن لا بدّّ أن نحذر من 

أن نخلط الحابل بالنّّابل، فالسّّيرة النّّبويّةّ فيها بعض الأخبار، والمعلومات التّاّريخيّةّ 

الصّّحيحة عن تلك الحقبة]]]. 

  ومن أبرز أمثلة ذلك: هو صعوبة الظّرّوف الّتّي مرّتّ بها الدّّعوة الإسلاميّةّ في 

[1]- Prinzipielles zu. P.268- 269. 

مستشرقًاً،  يصبح  أن  منه  يريد  أبوه  وكان  جوتنجن،  جامعة  في  القديمة  قيّّة  الرشّر اللّغّات  دراسة  في  تخصّّص   -[[[

فتخصّّص بالاستشراق وفي عام )1856م( حصل على شهادة الدّّكتوراه بمؤلَّفَه حول )نشوء وتركيب السّّور القرآنيّّة( 

الّذّي كان ألّفّه للمشاركة في مسابقة الجامعة العلميّّة، ففاز بها وبدرجة الدّّكتوراه. سافر إلى فرنسا وهولندا للاطّلّاع على 

المخطوطات، والمصادر في مكتباتها، وفي عام )1858م( قطع سفرته لهولندا، ورجع إلى برلين للمشاركة بمسابقة 

أكاديميّةّ المخطوطات الباريسيّّة عن موضوعة تاريخ القرآن، فألّفّ كتابه )تاريخ القرآن( وهو بعمر الثّاّنية والعشرين، 

واستطاع الفوز بالمسابقة. عام )1861م( أصبح أستاذًًا محاضًرًا في جامعة جوتنجن، ثمّّ أخذ يتنقّّل بين الجامعات، 

ويدرّسّ العهد القديم واللّغّة الآراميّّة، حتّىّ وفاته في صبيحة يوم عيد الميلاد عام )1930م(. )المنجد، صلاح الدين، 

المستشرقون الألمان تراجمهم وما أسهموا به في الدراسات العربيّّة، ج1، ص118-115(. 

[3]- Noldeke, Die Tradition Uber das Leben Muhammeds. in Der Islam Zeitschrift fur 

Geschichte und Kultur des Islamischen Orients. P.160 -163.



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 246

مكّّة، ومحاولة النّّبيّّ بداية نقلها إلى الطّاّئف، وما تعرّضّ له المسلمون من شدّّة 

رفضها  الّتّي  التّفّصيلات  وهي  طالب،  أبي  شعب  في  عليهم  فرض  الّذّي  الحصار 

أسّّست  ما  تاريخيّةّ  من حقيقة  بدّّ  فلا  الأساس،  من  وقوعها  وأنكر،   ،)Lammens(

لهذه المعلومة. وعليه فهو يرفض القول بأنّّ السّّيرة ما هي إالّا ذيل من ذيول تفسير 

القرآن. فهي على الرّّغم من أنّهّا لصيقة بالتّفّسير، لكنّّها مجال قائم بذاته. وأكرّّر هنا 

أنّّ حياة محمّّد واضحة لنا تمامًًا بصغيرها، وكبيرها، بدءًًا من بعد الهجرة، فلا تحتوي 

السّّيرة في سنيها الأولى على الكثير من الأساطير، وحتّىّ لو وجدت فإنّهّ يمكن طرحها 

بسهولة، لكنّّ الأمر مختلف تمامًًا في الإنجيل، فما وصلنا من سيرة محمّّد تاريخيّّ 

ا، على عكس ما وصلنا عن عيسى]]]. جّدًّ

  كما عرّّج لانتقاد نظريّتّه حول تشكّّل السّّيرة، وأحداث الإسلام المبكّّر في مقالته 

»إنّّ  فقال:   )Kleine Mitteilungen und Anzeigen( وانتقادات«  »أخبار  الثّاّنية: 

)Lammens( لا ينظر إلى محمّّد، ومقرّّبيه، والإسلام بنزاهة، ومن دون تحيّّز، وهو ما 

يصعب على رجل مثله، لكن لا بدّّ للمؤرّّخ من أن يتحىلّى بالنّّزاهة، وعدم التّحّيّّز؛ فهو 

يعيط انطباعًًا، وكأنّهّ مشتكٍٍ، وليس قاض نزيه، وهو متعاطف كيرًثاً مع الأمويّيّن«]]].  

-1863 Friedrich Schwally( كما انتقده المستشرق الألمانّيّ فريدرش شفالي - 

 Geschichte des( القرآن  تاريخ  كتاب  من  الثّاّنية  للطّبّعة  إعداده  في  1919م(]]] 

Qorans( فقال: »من المغالاة أن يجعل )Lammens( نشوء كامل الحديث المتعلّقّ 

بحياة محمّّد، وظهوره قائمًاً على أساس التّنّبيهات القرآنيّّة، ويبعد عن الاحتمال: أن 

[1]- Die Tradition. P.163- 170.

[2]- Kleine Mitteilungen und Anzeigen. in Der Islam Zeitschrift fur Geschichte und Kultur 

des Islamischen Orients. P.205. 

الثّاّنية من كتابه؛ فأعاد طبعها بعد تحقيقها  ]]]- أحد أبرز تلامذة نولدكه وأصدقائه، وقد كلّفّه بإعادة تحضير الطّبّعة 

والتّعّليق عليها بمجلّدّين خلال المدّّة )1909-1919م(.كما نشر كتاب المحاسن والمساوئ للبيهقيّّ بثلاثة مجلّدّات 

العقيقي، نجيب، المستشرقون،  عام )1902م( واشترك في نشر كتاب )الطّبّقات لابن سعد( عام )1912م(. )انظر: 

ج3، ص416(؛ نولدكه، تيودور، تاريخ القرآن، مقدّّمة الكتاب، ص31 )المترجم((.



247 مجالات الدراسات الاستشراقيّّة )3(  السيرة النبوية )2(

، واتّجّاهًًا«]]]. وتحدّّث عن تأليفه  ينبت من جذر واحد مصدر متنوّّع مضمونًاً، وشكالًا

السّّيري، ونقده المصادر، وشكّّه المفرط، وعدم ثقته بها فقال: يسلك الباحث النّّاشئ 

 ،)Caetane( أكثر المسالك ترّطفًّاً في هذا الميدان. وهو يتبع كايتاني )Lammens(

السّّيرة،  حول  لامنس  نظريّةّ  باختصار  عرض  إنّهّ  ثمّّ   .)Goldziher( وجولدتسيهر 

ومصادر مرحلة الإسلام المبكّّر، وعلّقّ عليها بالقول: هذه الفرضيّاّت أحاديّةّ الجانب، 

ومبالغ فيها؛ لأنّّ دائرة الرّّوايات الصّّحيحة يمكن أن تمدّّ على نحو أوسع، ولأنّّ هناك 

طبيعة  ذات  المختلقة  الرّّوايات  ولأنّّ  القرآنّيّ،  الوحي  حول  مصاحبة  روايات  أيضًًا 

الوحيد  الجذر  من  أصلها  يكون  أن  يبدو،  الاحتمال، كما  يبعد عن  بحيث  متنوّّعة، 

للقرآن، لم يُفُد اختبار الحجج الّتّي قدّّمها )Lammens( إالّا للتّأّكيد؛ إذ لا توجد من 

بين المجموعات المختلفة الّتّي وزّعّ فيها مواد الرّّواية إالّا رواية واحدة -أوّّل الآيات 

الّتّي نزلت على محمّّد- تُرُدّّ إلى إشارات قرآنيّّة حصًرًا، أمّّا في المجموعات الأخرى: 

جميع  الاعتبار  في  فتدخل  الغزوات؛  الأبناء،  عدد  الحياة،  مراحل  الطّفّولة،  تاريخ 

المصادر غير القرآنيّّة الممكنة، أو تكاد لا تلاحظ أيّّ علاقة بالقرآن كما هو الحال عند 

الحديث عن أسماء النّّبيّّ، ونسائه، وشمائله. يكمن خطأ المؤِلِّف الرّئّيس في أنّهّ يعمّّم 

ويبتذلها]]].  آخرون من دون سبب وجيه،  بعضها  فرديّةّ صحيحة، وضع  ملاحظات 

»ليست خالية من سوء  إنّهّا:  بالجملة   )Lammens( دراسات  أو  أعمال،  وقال عن 

الظّنّّّ المبالغ فيه من ناحية، ومن التّنّاقض، والتّحّيّّز الدّّينيّّ من ناحية أخرى«]]]. فهو 

غالبًًا ما كان انتقائّيًّا لكلّّ الأخبار، والرّّوايات السّّلبيّّة الّتّي تخدم طروحاته، ونظريّتّه 

حول السّّيرة، وعليه يجب التّعّامل مع دراساته بحذر]]].  

-1909  Montgomery Watt( البريطانّيّ مونتغمري وات  - وقال المستشرق   

]]]- تاريخ القرآن، م.س، ص380.

]]]- م.ن، ص413- 414

]]]- م.ن، ص428.

]]]- م.ن، ص429.



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 248

2006م(]]]: انتهى )Lammens( في دراساته إلى أن كاد يرفض تمامًًا أحداث الفترة 

بالغ كيرًثاً في  قد  أنّهّ  يعتقدون بشكل عامّّ  بعده  الّذّين جاؤوا  العلماء  المكّّيّّة. ولكنّّ 

التّرّطفّ؛ فهو لم يستطع أن يدلّلّ على صحّّة نظريّتّه إالّا عن  تشكّّكه. وآراؤه شديدة 

طريق لّيّ الحقائق، والشّّواهد، وبالمغالاة في فرضيّاّته، واستنتاجاته، وكانت معالجته 

للمصادر معالجة غير سليمة؛ فقد رفضها، ورضي أن ينساق وراء أفكاره، وأحكامه 

الّتّي  النّّظريّةّ  صدق  افتراض  وحاول  الموضوعيّّة،  للمبادئ  يخضع  ولم  المسبقة، 

حاول إثباتها، وكانت افتراضاته ضارّةّ، وغير صحيحة]]].

 Gaston( ذعة مواطِِنُُه المستشرق الفرنسّيّ جاستون فييت    كما ترّطقّ لشكوكه الالّا

Wiet 1887-1971م(]]] في جلسة نعي )Lammens( في )10/ 5/ 1937م( فقال: 

فإنّّ  تحفّّظ؛  دون  ومن  بثقة،  محمّّد  وبنات  فاطمة،  كتاب  نقبل  أن  الصّّعب  من  إنّهّ 

]]]- مستشرق اسكتلنديّّ بريطانّيّ شهير، درس اللّغّة العربيّّة في جامعة )أدنبره في اسكتلندا(، وبدأ اهتمامه بالإسلام 

عام )1937م( بسبب علاقة شخيّصّة بينه وبين طالب مسلم من )لاهور( كان قدّّم إلى )جامعة أدنبره( لدراسة الطّبّّّ 

البيطريّّ؛ فتشارك هو )وات( السّّكن في شقّّة واحدة لمدّّة )6-8 أشهر(. وكان هذا الطّاّلب يجري نقاشات مع )وات( 

الّتّي  القدس  إلى  فذهب  أكبر؛  بصورة  إليه  والتّعّرّفّ  الإسلام،  للبحث عن  الأخير  دفع  مامّا  والمسلمين،  الإسلام  عن 

العربيّّة والإسلاميّّة في الأسقفيّّة الأنجليكانيّّة هناك،  الشّّؤون  كانت حينها تحت الانتداب البريطانّيّ كاختصاصّيّ في 

الفلسفة الإسلاميّّة عن دراسته الموسومة  الدّّكتوراه في  نال درجة  والدّّراسة.  البحث  وأمضى هناك ثلاث سنوات في 

)القضاء والقدر في فجر الإسلام وضحاه: القرون الثلاثة الأولى. أدنبره/ 1944م(. ودرس اللّغّة العربيّّة وآدابها منذ عام 

)1947م(. أصدر العديد من المؤلّفّات التي حاول فيها -حسب قوله- أن يكون موضوعّيًّا وعلميًّاً، وأن يبنيّن للمسلمين 

أن ليس كلّّ الدّّارسين الغربيّّين معادين للإسلام. من أشهرها: )محمّّد في مكّّة. أدنبره/ 1952م( و)محمّّد في المدينة. 

أكسفورد/ 1956م( و)الإسلام والمسيحيّةّ في العالم المعاصر. أدنبره/ 1969م( و)تأثير الإسلام في أوروبا في العصر 

الوسيط. أدنبره/ 1972م(. )انظر: وات، وليم مونتجمري، الإسلام والمسيحيّّة، ص12- 24؛ القضاء والقدر، ص40 

)المترجمان((.

]]]- وات، وليم مونتجمري، محمّّد في مكّّة، ص44، 62، 300-299، 305.

قيّّة الحيّّة في باريس. سافر إلى مصر،  ]]]- مستشرق فرنسي، درس العربيّّة والفارسيّّة والتركيّّة في مدرسة اللّغّات الرشّر

قيّّة خلال المدّّة )1909-1911م(، وذهب إلى الصّّعيد والدلتا في بعثة )1911- وانضمّّ إلى المعهد الفرنسّيّ للآثار الرشّر

المصريّةّ.  الجامعة  في  الآداب  وكلّيّّّة  الفرنسيّةّ،  )ليون(  جامعة  في  الآداب  كلّيّّّة  في  والتركيّةّ  العربيّّة  دََرس  1912م(. 

وشغل  سورية،  في  الفرنسيّةّ  المفوضيّّة  في  عمل  الحرب  وبعد   ، مترجامًا ضابطًاً  عمل  الأولى  العالميّّة  الحرب  وأثناء 

منصب مدير دار الآثار العربيّةّ في القاهرة )1926-1952م(. أهمّّ نتاجاته: نشر وترجم أربعة أجزاء من كتاب )المواعظ 

)فتح  وكتاب  بجزءين 1914، 1919م(  لجغرافية مصر.  )مواد  كتاب  القاهرة/ 1911-1926م(،  للمقريزي.  والآثار 

مصر والمغرب والأندلس1920م(. )انظر: مراد، يحيى، معجم أسماء المستشرقين، ص540-538(.



249 مجالات الدراسات الاستشراقيّّة )3(  السيرة النبوية )2(

التّعّصّّب، والاتّجّاه العدوانّيّ يسودانه إلى حدّّ كبير]]].

 Gaudefroy Demombyns( وأكّّد المستشرق الفرنسّيّ جيودفري ديمومبين - 

استخلصها  الّتّي  النّّتائج  على  التّحّفّّظات  بعض  هناك  أنّّ  على  1862-1957م(]]] 

ولأنّهّ  الحادّّة،  لانتقاداته  العنان  يطلق  لأنّهّ  وذلك  الوثائق؛  بعض  من   )Lammens(

يتجاوز الحقيقة بعض الأحيان بسبب انفعالاته]]].

التّوّّصر  استبدال  حاول  »إنّهّ   :)Stijn Knuts( كنوتس  ستيفن  الكاتب  وقال   -  

كاثوليكيًّاً  مستشرقًاً  نفسه  وبنيّن  السّّلبيّّة،  بالصّّور  النّّبيّّ  حياة  عن  التّقّليديّّ  الإيجابّيّ 

الغربيّةّ  والتّأّثيرات  للمسيحيّّة،  مدحه  مقابل  بشدّّة  وأبطاله  الإسلام،  ينتقد  متعصّّبًًا 

بانتقاداته،  الطّبّاع  نقدًًا لاذعًًا، وكان حادّّ  ينتقد الإسلام  العالم الإسلاميّّ، فكان  على 

وجدالاته الانفعاليّّة، وعمله غير متّفّق مع قواعد النّّقد النّّزيه. وبالجملة كان ذا نظرة 

سلبيّةّ للإسلام، وقد تمّّ إيقاف كتابته سيرة ذاتيّّة للنّّبي محمّّد من قبل البابويّةّ بسبب 

سمعته الثّاّبتة ضدّّ الإسلام«]]].

بحثًاً   )Maxim Rodinson( رودنسون  مكسيم  الفرنسّيّ  المستشرق  وكتب   -

الغرب،  في  النّّبويّةّ  السّّيرة  لدراسة  خصّّصت  الّتّي  الدّّراسات  أهمّّ  فيه  استعرض 

ق، وعلّقّ عليها، فكان مامّا علّقّ به على كتابات )Lammens( قوله: بينما لم  والرشّر

يخصّّص مستشرق عمالًا بأكمله لسيرة محمّّد في تلك الفترة، ظهر رجل هيمن على 

]]]- العفاني، سيّّد حسين، أعلام وأقزام في ميزان الإسلام، ص458.

ليلتحق بمدرسة  باريس؛  ثم سافر إلى  الآداب.  كلّيّّّة  للدراسة في  بها؛  وأقام  الجزائر  فرنسا، وسافر إلى  ]]]- ولد في 

اللغات الشرقيّّة الحيّّة؛ فتضلّعّ بالعربيّّة، ثمّّ عاد إلى الجزائر عام )1895م(. ليعمل مديرًاً لمدرسة تلمسان؛ فأقام هناك 

لمدّّة )3 سنوات(، ثم عاد إلى باريس ليتوىلّى منصب أمين مكتبة مدرسة اللغات الشرقيّّة، وليدرّسّ العربيّّة في المدرسة 

الاستعماريّةّ التي أنشئت منذ عام )1889م(. شغل منصب كرسي اللغة العربيّّة في مدرسة اللغات الشرقيّةّ. والعديد 

من المناصب الأخرى في فرنسا وغيرها. اهتمّّ باللهجات والعادات المغربيّّة، والدراسات الإسلاميّّة والأدبيّةّ العربيّّة. 

من أهمّّ مؤلفاته: )مراسم الزواج عند أهل الجزائر1900م( و)الحج إلى مكّّة 1923م(. )انظر: المقداد، محمود، تاريخ 

الدراسات العربيّّة في فرنسا، ص208-202(.

[3]- Demombyns, Nouvelles archeologiques in Syria. P.103 -104.

[4]- Lammens, Jesuit and historian of Islam. http://www.kaowarsom.be/nl/notices



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 250

العشرين ذلك  القرن  الأوّّل من  الثّلّث  المتعلّقّة بمحمّّد خلال  الأوروبيّةّ  الدّّراسات 

هو )Lammens( الّذّي رشحت حرفته الكهنوتيّّة على اتّجّاهه الاستشراقيّّ. البحوث 

المقبولة لديه هي فقط تلك الّتّي تظهر عدم الرّضّى بمحمّّد، وأهل بيته. تحيّّزه العميق، 

، كما أنّّ أخطاءه قد أدّّته للإدلاء بأحكام  وانتهاكه لحرمة النّّصوص لم تكن بالأمر الهنيّن

الزّاّئف، ولرسوله، ولعرب  الرّهّيب للإسلام، ولمجده  فاسدة، كان مملوءًًا بالاحتقار 

الصّّحراء الّذّين كانوا في تقديره جبناء متبجّّحين نهبة مخرّّبين]]].

-1904  Francesco Gabrieli( گبرييلي  فرانشيسكو  المستشرق  وقال   -  

1996م(]]]: إنّّ )Lammens( صوت معزول عن الإجماع المعاصر للحكم التّاّريخيّّ 

على محمّّد، وينطوي على مفارقة تاريخيّّة إزاء تلك الآراء الّتّي ترى النبيّّ من دون 

تحامل مذهبيّّ؛ ففي الوقت الّذّي دحض فيه بل هدم الثّقّة بالحديث الإسلاميّّ من 

جهّّة، فإنّهّ من جهّّة أخرى يقبل الكثير من الأحاديث الّتّي تلائم، وتناسب طروحاته، 

ظالمة،  وألغاز  وحيل،  خدع،  من  مركّّبة  أصول  أنّهّا  على  الإسلام  أصول  فقدّّم 

في  سائدًًا  كان  الّذّي  كالوصف  كذّّاب،  نبيّّ  إليه  بالنّّسبة  محمّّد  وكان  واستبداديّةّ، 

أوروبا في العصور الوسطى باستثناء مسألة وهي أنّّ تحامل كتّاّب العصور الوسطى، 

أنّّ  حين  في  الصّّبيانيّّة،  والتّلّفيقات  الخرافات،  من  بجانب  مدعومًًا  كان  وتحيّزّهم 

مؤرّّخ القرن العشرين قد أسّّس، وغذّّى، وأشبع موقفه التّحّاملّيّ بمعرفة تامّّة، وشاملة 

بالميل،  وأُوُّّلت  ت،  فُسُّرر قد  جميعًًا  أنّهّا  إالّا  المباشرة،  الأصيلة  الإسلاميّةّ  بالمصادر 

والنّّيّّة المعادية نفسها؛ فكان استنتاجه المحتوم الّذّي لا يمكن تجنّّبه، هو أنّّ الإسلام 

]]]- الشرقاوي، محمّّد عبد الله، الاستشراق في الفكر الإسلامي، ص146-145.

]]]- مستشرق إيطالّيّ، اهتمّّ بالدراسات الإسلاميّّة واللغة العربيّّة وآدابها لا سيّمّا الشعر الجاهلّيّ؛ حتّىّ أصبح من أبرز 

أساتذة هاتين المادّّتين في جامعة روما. انتخب عام )1948م( كعضو مراسل في المجمع العلميّّ العربّيّ بدمشق. كتب 

العديد من الدراسات عن التاريخ والحضارة الإسلاميّّة وتاريخ الحروب الصليبيّّة. من أهمّّ مؤلّفّاته: دراسته عن شخيّصّة 

الرسول بعنوان: محمّّد والإسلام. وهي دراسة ضمن كتاب )تأريخ العالم(؛ إذ أوكلت إليه مهمّّة كتابة هذا الجزء من 

الكتاب. وكتب العديد من المواد في دائرة المعارف الإسلاميّّة بطبعتيها القديمة والجديدة. ومن مؤلّفّاته المهمّّة الأخرى 

كتاب )محمّّد والفتوحات الإسلاميّةّ(. وقد ترجم من الإيطاليّّة إلى الإنجليزيّةّ على يد )فرجينيا لولنغ وروزامند لينل( 

وعنها ترجمه الدكتور )عبد الجبار ناجي( إلى العربيّةّ. )كبرييلي، فرانشيسكو، محمّّد والفتوحات الإسلاميّّة، ص13-

14 )المترجم((.



251 مجالات الدراسات الاستشراقيّّة )3(  السيرة النبوية )2(

كان خطًاً، وغلةًًط في التّاّريخ، وأنّهّ انحراف عن أمر العناية الإلهيّّة للعقيدة المسيحيّةّ 

المغروسة، والمثبتة حديثًاً]]]. 

 L.Vaccia Vageliier( كما انتقدته أيضًًا المستشرقة الإيطاليّّة لورا فيشيا فاغليري -

1893-1989م(]]]، وبيّّنت أنّّ موقفه من السّّيرة، وتاريخ الإسلام المبكّّر، ومصادره 

التّاّريخيّةّ ينمّّ عن حقد، وخبث تامّّ]]]. 

النّّبويّةّ، ومصادرها  السّّيرة  إنّّ دراسات لامنس، وآراءه في  القول:  وعليه يمكن    

قد شوّّهت صورة الاستشراق؛ فهو يبدو شتّاّمًًا لعّّانًاً أكثر منه مؤرّخًًّا وباحثًاً، وتتّسّم 

كتاباته بقدر كبير من التّعّصّّب، والحقد، والكراهيّّة، وانعدام الموضوعيّّة، كما كتابات 

رهبان القرون الوسطى، وهكذا أضعف تعصّّبه الدّّينيّّ، وتزمّّته من أهمّّيّّة دراساته حول 

الدّّراسات  ميدان  في  ردّّة  أو  انتكاسة،  كتاباته  المستشرقين  بعض  عدّّ  حتّىّ  السّّيرة، 

الاستشراقيّةّ، الّتّي بدأت تتّجّه بصورة تدريجيّّة، وبطيئة نحو الموضوعيّّة]]].

عن  للتّخّيلّي  رافضًًا  كان  الكلاسيكّيّ  الاستشراق  أنّّ  تقدّّم  مامّا  يتّضّح  وبذلك    

طروحات  من  بالضّّدّّ  وقف  إنّهّ  بل  المبكّّر،  الإسلام  لمرحلة  المؤسّّسة  المصادر 

لكنّّها بحثت  بعيد،  الّتّي، وإن كانت لاذعة، ومزعجة إلى حدٍٍّ  )Lammens( وآرائه 

 )Lammens( أنّّ  بمعنى  المفترض؛  التّاّريخيّّ  إطاره  ضمن  الموروث  ذلك  تَشَََكُُّل 

تاريخ  وجود  ينفِِ  لم  الكلاسيكّيّ  الاستشراق  لمقولات  ومخالفته  ترّطفّه،  على 

ا شكّّك بموثوقيّّته التّاّريخانيّةّ من حيث صياغته  معاصر لمرحلة الإسلام المبكّّر، إمنّم

]]]- محمّّد والفتوحات الإسلاميّّة، م.س، ص75-74.

عام  العربيّّة  اللغة  آداب  الدكتوراه في  منها على شهادة  روما، وحصلت  إيطاليا، ودرست في جامعة  ]]]- ولدت في 

)1935م(،  عام  من  ابتداءًً  بإيطاليا  نابلي  في  الشرقيّّ  بالمعهد  ولهجاتها  العربيّّة  اللغة  بتدريس  وقامت  )1915م(، 

وكتاب  1946م(  نابلي/  )الإسلام.  كتاب  مؤلفاتها:  أهمّّ  وفاتها.  حتّىّ  )1940م(  عام  منذ  المعهد  إدارة  وتسلّمّت 

)مطالعات عربيّّة. نابلي/ 1951م( وكتاب عن )المسلمين في سردينيا 1965م( وغيرها. )انظر: الماجد، سعد عبد الله، 

موقف المستشرقين من الصحابة، ص130(.

]]]- ناجي، عبد الجبّّار، التشيّّع والاستشراق، ص409-408.

]]]- عزوزي، حسن إدريس، آليّّات المنهج، ص63-62.



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 252

للأحداث، أي أنّهّ شكّّك بتاريخيّةّ ما تضمّّنته المصادر من أحداث، وصياغات، لا 

بتاريخيّّة المصادر ذاتها، وانتمائها لذلك العصر. وهي نقطة المفارقة الواسعة بين ما 

إلى  ستؤدّّي  ذاته  الوقت  في  ولكنّّها  )الكلاسيكّيّ-الجديد(،  الاستشراق  جانبًًا  يتبنّّاه 

تقارب حتميّّ من حيث تقرير النّّتائج. 

ثانيًًا: أنموذج منصف في دراسة السّّيرة النّّبويّّة الشّّريفة

القرن  في  المرموقين  المستشرقين  أحد  بول  ستانلي  البريطانّيّ  المستشرق  يعدّّ 

محمّّد  النّّبيّّ  تناول سيرة  وقد  والإسلام،  العرب،  عديدة حول  تآليف  وله  العشرين، 

أي  1956م  عام   )Islamic Review( مجلّةّ  ونشرتها  أعدّّها،  دراسة  في  بالتّحّليل 

عقب وفاته بأكثر من عقدين.

وفي هذه الدّّراسة يغاير بول منهج المستشرقين الأوائل الّذّين درسوا سيرة النّّبيّّ 

النّّبيّّ، وتصويره  إيجانس جولدتسيهر، والّذّين عمدوا إلى تشويه صورة  محمّّد مثل 

على أنّهّ إنسان يعاني نوبات صرعيّّة، وشهوات جسمانيّّة تدفعه إلى الإفراط في الزّوّاج، 

أمّّا ستانلي فيبدو أكثر اعتداالًا وحياديّةّ:

- يفتتح دراسته بالقول: إنّهّ لا يسع المرء إالّا أن يشير إلى كون النّّبيّّ إنسانًاً متسامحًًا 

مع أعدائه، ويعرض جملة من المشاهد الدّّالّةّ على ذلك، مستخلصًًا من ذلك كلّهّ إلى 

أنّّ القوّّة لم تكن جزءًًا من طبيعته، وتكوينه.

الكتابات  في  الأكرم  للنّّبيّّ  النّّميّطةّ  الصّّورة  حدّّة  من  بول  ستانلي  يخفّّف   -

الاستشراقية، فيناقش المسائل الشّّائكة المتعلّقّة بشهوانيّةّ النّّبيّّ، فمن يشاهد-حسب 

باللّيّل شواهد  ينام عليه، وتعبّّده  الّذّي  ستانلي- تقشّّفه في طعامه، وحصيره القاسي 

تجعله أقرب للرّاّهب، وأمّّا زيجاته فقد كانت مدفوعة إمّّا بعوامل إنسانيّّة بعد سقوط 

بعض الأزواج في معارك، وتركهم زوجاتهنّّ دون حماية، أو بعوامل سياسية للتّأّليف 

بين الأحزاب، وهكذا في مسألة انتشار الإسلام بالسّّيف، وغير ذلك، فهو وإن كان لم 

ا خفّّف فقط من غلوائها. ينسف هذه المقولات الاستشراقيّّة؛ وإمنّم



253 مجالات الدراسات الاستشراقيّّة )3(  السيرة النبوية )2(

- يصف النّّبيّّ بقوله: »كان محمّّد -صلى الله عليه وآله وسلم- رؤوفًاً شفيقًًا؛ يعود 

المريض، ويزور الفقير، ويُجُِِيب دعواتِِ العبيد الأرقّاّء، وقد كان يُلِصِح ثيابَهَ بيدِِه؛ 

.» فهو إذًًا -لا شكََّ- نَبَِِي مقدََّس، نشأ يتيامًا مُُعْْوِِزًاً، حتّىّ صار فاتحًًا عظيامًا

- أمّّا في قضيّّة النّّبوّّة فهو لا يخالف فيها رأي المستشرقين السّّالفين حيث يعتقد أنّّ 

محمّّدا قد آمن في نفسه إيمانًاً راسخًًا بأنّهّ رسول موحى إليه، وأنّّ تصوره عن الألوهيّةّ 

ا هو توّّصر خاصّّ، لم يخرج عامّا فهمه عقل السّّاميّيّن دائمًاً من كون  ليس وحيًًا؛ وإمنّم

الإله قادر على فعل كلّّ شيء، وعليم بكلّّ أمر، ولا يظلم النّّاس شيئًاً، وأمّّا القوّّة فهي 

الفهم استطاع  بالرّحّمة، والغفران. وبهذا  لكنّّها مقرونة دومًًا  العليّّة،  أهمّّ صفاته  من 

محمّّد »إيجاد الشّّكل الوحيد من التّوّحيد الّذّي يلائم كلّّ الطّوّائف الكبيرة في العالم 

ق بفعل رؤيتها التّثّلييّثةّ  قيّّ«، حيث لم تستطع المسيحيّّة قطّّ أن تهيمن على الرشّر الرشّر

للإله.

ثالثًًا: خصائص منهج المستشرقين في دراسة السّّيرة النّّبويّّة

تميّّز  قد  النّّبويّةّ  السّّيرة  مع  التّعّامل  في  الاستشراقيّّ  المنهج  إنّّ  القول  يمكن   -

بخصائص عدّّة؛ أبرزها:

- نفي النّّبوّّة عن النّّبيّّ محمّّد، وإنكار ظاهرة الوحي.

- التّأّكيد على أهمّّيّّة التّأّثيرات اليهوديّةّ، والمسيحيّّة، ونفي الخصوصيّّة عن دين 

الإسلام. 

كيز على الجانب المادّّيّّ السّّياسّيّ، والاقتصاديّّ في السّّيرة النّّبويّةّ، وتهميش  - التّرر

بويّةّ، والفكريّةّ الأخرى. الإصلاحات الاجتماعيّّة، والتّرر



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 254

الأفكار الرّّئيسة:

- لم تكن الآراء الّتّي طرحها لامنس حول مصادر الإسلام المبكّّر مرفوضة فقط 

ا سبّّبت حاالًا من النّّفور العلميّّ لدى أقرانه المستشرقين. في دوائر الاستشراق، إمنّم

- من أبرز المستشرقين النّّاقدين لطروحات لامنس في دراسته للسّّيرة النّّبويّةّ: لويس 

ماسينيون، وإيميل درمنغم، وكارل هاينرش بيكر، وتيودور نولدكه، وفريدرش شفالي، 

رودنسون،  ومكسيم  كنوتس،  وستيفن  ديمومبين،  وجيودفري  وات،  ومونتغمري 

وفرانشيسكو گبرييلي، ولورا فيشيا فاغليري.

القرن  المرموقين في  المستشرقين  أحد  بول  ستانلي  البريطانّيّ  المستشرق  يعدّّ   -

محمّّد  النّّبيّّ  تناول سيرة  وقد  والإسلام،  العرب،  عديدة حول  تآليف  وله  العشرين، 

منهج  بول  يغاير  الدّّراسة  هذه  وفي  لاحقًًا.  ونشرت  أعدّّها،  دراسة  في  بالتّحّليل 

تشويه  إلى  عمدوا  ممّّن   ،محمّّد النّّبيّّ  سيرة  درسوا  الّذّين  الأوائل  المستشرقين 

، وحياديّةّ. صورة النّّبيّّ، فيبدو أكثر اعتداالًا

- إنّّ المنهج الاستشراقيّّ في التّعّامل مع السّّيرة النّّبويّةّ قد تميّّز بخصائص عدّّة؛ 

أبرزها:

- نفي النّّبوّّة عن النّّبيّّ محمّّد، وإنكار ظاهرة الوحي.

- التّأّكيد على أهميّّة التّأّثيرات اليهوديّةّ، والمسيحيّّة، ونفي الخصوصيّّة عن دين 

الإسلام. 

كيز على الجانب الماديّّ السّّياسّيّ، والاقتصاديّّ في السّّيرة النّّبويّةّ، وتهميش  - التّرر

بويّةّ، والفكريّةّ الأخرى. الإصلاحات الاجتماعيّّة، والتّرر



255 مجالات الدراسات الاستشراقيّّة )3(  السيرة النبوية )2(

أسئلة الدّّرس

	1 للسّيرة . دراسته  في  آرائه  لامنس  طروحات  من  المستشرقين  موقف  هو  ما 

النّبويّة؟ تحدّث عن اثنين منهم بالتّفصيل.

	2 اذكر نموذجًا لدراسة استشراقيّة منصفة للسّيرة النّبويّة، وتكّلم عليها بالتّفصيل..

	3 ما هي خصائص منهج المستشرقين في دراستهم للسّيرة النّبويةّ؟.





الدّّرس التّّاسع عشر

مجالات الدّّراسات الاستشراقيّّة )4(: اللّّغة العربيّّ�ة وآدابها

أهداف الدّّرس: 

على المتعلّّم مع نهاية هذا الدّّرس أن:

	1 يتعرّف إلى دراسة المستشرقين للغّة العربيّة وآدابها. .

	2 يطّلع على دوافعهم، وأهدافهم في دراستها..

	3 يتعرّف إلى دراسة المستشرقين للشّعر العربيّ القديم، وأبرز طروحاتهم فيه..





: اهتمام المستشرقين بدراسة اللّّغة العربيّّة وآدابها أوّّلًاا

حازت اللغّّة العربيّةّ وآدابها اهتمام كثير من المستشرقين؛ فعملوا على التّخّصّّص 

الّذّي  ساسي«،  دي  »سلفستر  »ماسينيون«،  وكذلك  جب«،  »هاملتون  أمثال:  فيها؛ 

في  المستشرقين  »قِِبلة«  وكانت  باريس،  في  الحيّّة«  قيّّة  الرشّر اللّغّّّات  »مدرسة  أسّّس 

بعضهم  نادى  وآدابها  العربيّّة،  باللّغّّّة  المستشرقين  اهتمام  خلال  ومن  الزّمّن،  ذلك 

بالاهتمام باللّهّجات المحلّيّّّة، بل إنّّ بعض المستشرقين كـ لويس ماسينيون، وغيره 

تينيّّة]]]. نادوا بكتابة اللّغّّّة العربيّّة بالأحرف الالّا

وهناك دوريات مثيرة تصدر في الولايات المتّحّدة الأميركيّّة، وفي أوروبا، تتخصّّص 

للدّّراسات  الدّّوريّةّ  المجلّةّ   : مالًاث فهناك  العربية؛  الدّّراسات  أو  العربي،  الأدب  في 

ق الأوسط  العربيّّة )Arab Studies Quarterly(، ومجلّةّ المختار في دراسات الرشّر

منذ ستّّ سنوات،  الصّّدور  بدأتْْ في  الّتّي   )Digest of Middle East Studies(

 Middle East Literature (Literary( )أدبيات   الأوسط  ق  الرشّر آداب  ومجلّةّ 

Articles، الّتّي تتعاون في إصدارها جامعة »أكسفورد« البريطانيّّة، وجامعة »داكوتا« 

الشّّماليّةّ بالولايات المتّحّدة الأميركيّّة، وبدأت في الصّّدور منذ عام 1996م]]].

]]]-  أصدرت فرنسا عام 2000م قرارًًا حقََّقت به رغبة المستشرق ماسينيّوّن، الّذّي تمنََّى في سنة 1929م أن تحلّّ 

تينيّّ. والمحزن أنََّ  تينيّةّ محلّّ الحروف العربيََّة. والقرار الفرنسّيّ يُلُزم متعِلِّمي العربيََّة بكتابتها بالحرف الالّا الحروف الالّا

ا جاء من رجلٍٍ فرنسّيّ لا من مسؤولٍٍ عربّيّ.كان ماسينيّوّن مستشارًًا في وزارة  الاعتراض على القرار الفرنسّيّ الأخير إمنَّم

تينيّّ محلّّ الحرف العربّيّ يؤِدِّي لا محالة إلى تقويض  المستعمرات الفرنسيََّة، وكان واعيًًا جدًًّا بأنََّ إحلال الحرف الالّا

 )K. Vollers( الثّقّافة العربيََّة. ومن قبل ماسينيّوّن كان على رأس إدارة دار الكتب في مصر شخصٌٌ يدعى كارل فولرس

سوََّلت له نفسه أن يحرم العرب من كنوز دار الكتب وغيرها، فكان يطالب بنبذ الحروف العربيََّة واستعمال الحروف 

بذلك من  نادت  العربيَّةَ  الشّّخيَّصَات  بعض  الإنكليزيّّ سلدون ولمور وغيرهم، وللأسف  المستشرق  ومثله  اللاتينيََّة. 

أمثال عبد العزيز باشا فهمي، وسعيد عقل، وعثمان صبري.

]]]- سمايلوفيتش، أحمد، فلسفة الاستشراق وأثرها في الأدب العربّيّ المعاصر، ص668. 



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 260

ثانيًًا: أبرز الجهود الاستشراقيّّة القديمة في دراسة اللّّغّّة العربيّّة

لمعرفة حجم الدّّراسات الّتّي قام بها علماء الاستشراق في مختلف مدارسهم في 

مجال اللّغّّّة العربيّّة، لا بدّّ أن نلحظ هذه المحطّاّت الرّئّيسة لدراسة اللّغّة العربيّّة:

قيّةّ الإسلاميّّة بتعلّمّ العربيّّة، ولغّّات شرقيّّة أخرى لأغراض  - بدأت الدّّراسات الرشّر

تبشيريّةّ، بهدف تنصير المسلمين ذوي اللّسّان العربّيّ، وتأليف أدبيّّات ناقدة للقرآن.

- في عام 1143م أعدّّ روبرت آينيت )Kennet Robert( بمساعدة آخرين ترجمة 

.)Peter di Cluny( لاتينيّّة للقرآن، كي ما يفنّّدها نقدًًا بيير رئيس دير كلوني الفرنسي

- في إسبانيا - تحديدًًا في طليطلة )Toledo( كان الإيطالي جيراردو دي آريمونا 

)di Gerardo Cremona( )1114-1187( بارعًًا في دراسة العربيّّة.

تأسيس  1250-1312م(   )Pierre DuBois( دوبوا  بيير  اقترح  فرنسا  وفي   -

مستعمرات أوروبيّّة في فلسطين لأغراض التّبّشير بين العرب.

الفرنسيسكاني روجر  الثّاّلث عشر الميلادي؛ فقد شجّّع  القرن  بريطانيا  أمّّا في   -

قيّّة -واللّغّّّة العربيّّة بالأخصّّ- لأسباب  بيكون )Bacon Roger( على تعلّمّ اللّغّّّات الرشّر

غير تبشيريّةّ. وأوّّل مبّرّراته لتعلّمّ اليونانيّّة، والعبريّةّ، والعربيّّة يكمن في أنّهّا »دراسات 

تبلغ الكمال في الحكمة«.

والمستشرق جيولوم  المستعرب،  فقد ظهر  السّّادس عشر  القرن  فرنسا  أمّّا في   -

العربيّةّ،  وتعلّمّ  باريس،  في  درس  قد  كان  الّذّي   )Giullaume Postel( بوستل 

والعثمانيّةّ في بلاد المشرق. وفي عام 1539 أخرج إلى النّّور مؤلّفّه الهامّّ في »أجرومية 

اللّغّة العربيّةّ«.

اللّغّّّة  لدراسة  مركز  أهمّّ  لتصبح  تستعدّّ  هولندا  كانت  السّّادس عشر  القرن  - في 

العربيّّة على يد نيكولاس آلينداروس )Nicolas Clendarus 1495-1542م( الّذّي 

هوت إلى تعلّمّ اللّغّّّات. حوّّل اهتمامه من الالّا



261 مجالات الدراسات الاستشراقيّّة )4(  اللّّغة العربيّّ�ة وآدابها

- إنّّ معرفة اللّغّّّة العربيّةّ في أوروبّاّ العصور الوسطى كانت تمثّلّ نقطة انطلاق نحو 

قيّّة كانت مبنيّّة على صراع  التّنّافس العقديّّ مع الإسلام. أي أنّّ بداية الدّّراسات الرشّر

مع الإسلام، وتنافس سياسّيّ، ولا يزال كلاهما يلقى دعامًا من بعض المستشرقين إلى 

يومنا هذا.]]]

ثالثًًا: أهداف دراسة اللّّغّّة العربيّّة عند المستشرقين

يوجد أهداف، ودوافع عدّّة وراء دراسة المستشرقين للغّّة العربيّّة؛ وهي: 

- الأهداف الاقتصاديّةّ، والسّّياسيّّة، ففي ذلك يقول وليام بدويل )1561-1632م( 

في سياق ترغيبه في تعلّمّ العربيّّة: »إنّهّا هي لغة الدّّين الوحيدة، وأهمّّ لغّّة للسّّياسة، 

والعمل من الجزائر السّّعيدة إلى بلاد الصّّين«]]].

التّفّريق  يصعب  توأمان  إنّهّما  بل  بالاستشراق،  وثيقة  علاقة  ذو  فهو  التّنّصير:   -

بينهما كيرًثاً، وبخاصّّة في بداية نشأتهما، فقد كان علماء الكنيسة المسيحيّّة هم أوّّل 

من اعتنى بدراسة اللّغّّّة العربيّّة، وتعلّمّها.

فأوّّل مؤسّّس لكرسي الاستشراق في جامعة أكسفورد هو رئيس الأساقفة واسمه 

»لود«، كان ذلك في سنة )1636م(. وكان من أهداف أوّّل جالس على كرسي اللّغّّّة 

العربيّةّ في كمبردج في السّّنة نفسها أن يعدّّ مشروعًًا لتفنيد القرآن، كما كان من أهداف 

هذا الكرسي أيضًًا تمجيد الله بتوسيع حدود الكنيسة، والدّّعوة إلى الدّّيانة المسيحيّةّ 

بين هؤلاء الّذّين يعيشون في الظّلّمات !

ويقول جيوم بوستل )ت 1581م( أوّّل من شغل كرسي اللّغّّّة العربيّّة في »الكوليج 

دي فرانس« في باريس عن اللّغّّّة العربيّّة »إنّهّا تفيد بوصفها لغّّة عالميّةّ في التّعّامل 

مع المغاربة، والمصريّيّن، والفرس، والأتراك، والتّتّار، والهنود، وتحتوي على أدب 

]]]- انظر: اللييث، ياسر عبد الرحمن، »اللغة العربيََّة ودراسات الاستشراق الإسلاميّّة«، ص6-3.

]]]- عمايرة، إسماعيل، المستشرقون والمناهج اللغويَّةَ، ص22.



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 262

الكتاب  بسيف  النّّصرانيّّة  العقيدة  أعداء  كلّّ  يطعن  أن  يستطيع  يجيدها  ومن  ثريّّ، 

المقدّّس«]]].

أنّهّا  تتمثّلّ في  النّّاحية  هذه  من  كبيرة  أهمّّيّّة  العربيّةّ  فللّغّة  هوتيّّة؛  الالّا الأهداف   -

السّّاميّّ- تساعد على فكّّ طلاسم نصوص العهدين القديم،  -ببقائها حيّّة، وبأصلها 

هوتيّّين:  والجديد، وفهمها يقول يوهان فوك عن المستشرقين الّذّين معظمهم من الالّا

»لم يدرسوا اللّغّّّة العربيّّة لقيمتها الأدبيّّة، أو للتّعّمّّق في تاريخ الإسلام، أو لدرس توّّطر 

الأدب عند المسلمين، بل لاستعمالها وسيلة لدرس العهد القديم، واللّغّّّة العبرانيّةّ«]]].

وثقافيّةّ  علميّّة،  أهداف  من  العربيّّة  باللّغّّّة  والاهتمام  الاستشراق،  يخلُُ  ولم   -

خالصة؛ لأنّّ المسلمين ظلّوّا متقدّّمين، وأساتذة العالم من القرن التّاّسع الميلادي إلى 

القرن الرّاّبع عشر، فقد كان من يرغب من الغربيّّين في العلم، أو الفنّّ، أو الأدب، أو 

ق، وهناك شواهد كثيرة على ذلك. الفلسفة ييمّّم شطر الرشّر

ا:  دراسة المستشرقين للشّّعر العربيّّ القديم رابًعً

معنى،  على  دالّّ  مُُقفّّى  موزون  »كلام  بأنّهّ  الاختصاص  أهل  عند  عر  الِشِّ يُعََُرَّفَ 

ويكون أكثر من بيت«]]]، فالشّّعر يمتاز عن النّّثر بالوزن، والقافية، وهما ركيزة النّّظم، 

ه بما يحملانه من إيقاع موسيقيّّ، وقد تغلّبّت رواية الشّّعر على النّّثر؛ بسبب أنّّ  وأُِسِّ

النّّاس له أروى، وإلى  بيّّنًًا واضحًًا كان  فإذا كان  بالرّّواية،  النّّاس  يتناقل بين  »الشّّعر 

القلوب أسرع«]]]، وهكذا نقل الشّّعر، ونشره بصفة أوسع مقارنة بالنّّثر الّذّي ضاقت 

، ورواية. دائرته كامًّا

الكمّّ  الدّّينوري )ت 276هـ( موضّّحًًا  قتيبة  ابن  يقول  العربّيّ  الشّّعر  أهمّّيّّة  وعن 

]]]- مدكور، عبد الحميد، نظرات في حركة الاستشراق، ص39. 

]]]- الجبري، عبد المتعال محمّّد، الاستشراق وجه للاستعمار الفكريّّ، ص30. 

]]]- ابن فارس، الصاحبي، في فقه اللغة، ص211.

]]]- الحارثّيّ، محمّّد بن مريسي، عمود الشعر العربّيّ –النشأة والمفهوم–، ص53.



263 مجالات الدراسات الاستشراقيّّة )4(  اللّّغة العربيّّ�ة وآدابها

الّذّي  الشّّعر  »وللعرب  وتراثه:  العربّيّ،  لذاكرة  يمِثِّله  وما  منه،  وصلنا  الّذّي  الهائل 

أقامه الله تعالى لها مُُقام الكتاب لغيرها، وجعله لعلومها مستودعًًا، ولآدابها حافظًاً، 

يَبَِِيد على مِرِّ الزمان«]]]،  الدّّهر، ولا  مُُقََدًًِيِّا، ولأخبارها ديوانًاً لا يَرَِثِّّ على  ولأنسابها 

اث  التّرر عمود  الشّّعر  كون  على  صاحبه  مع  متّفّقًًا  395هـ(  )ت  العسكريّّ  ويضيف 

فيقول:  لتاريخهم،  الأمين  الحافظ  بل  وإبداعاتهم،  نتاجاتهم،  ومستودع  العربّيّ، 

»وكذلك لا نعرف أنساب العرب، وتواريخها، وأيّاّمََها، ووقائعََها إلاََّ من جملة أشعارها، 

فالشّّعر ديوان العرب، وخزانة حكمتها، ومُُسْْتَنَْْبََط آدابها، ومُُسْْتَوَْْدَعَ علومها«]]].

اث الأدبّيّ العربّيّ  وعلى هذا الأساس، اهتمّّ جمع من المستشرقين بالمنظوم من التّرر

مؤلّفّات  أخرى، في  أحيانًاً  وذاتيّّة  حينًًا،  بطريقة موضوعيّّة  ودراسة  تحقيقًًا،  القديم، 

 David Samuel( مارجليوث  فتناول  متفرّقّة،  كتب  مبثوثة في  مقالات  كاملة، وفي 

الجاهلّيّ  الشّّعر  في  والانتحال  النّّحل،  قضيّّة  مالًاث  1937م(  )ت   )Margoliouth

 Ignaty( كراتشكوفسكي  أغناطيوس  أمّّا  العربّيّ«،  الشّّعر  »أصول  كتابه  خلال  من 

في  الجاهلّيّ  الشّّعر  لغة  طبيعة  حول  آراءه  فعرض  1951م(  )ت   )Krachkovsky

مؤلّفّه »دراسات في تاريخ الأدب العربّيّ«، كما وجد المستشرقون في النّّتاج الشّّعريّّ 

 Régis( للدّّراسة، فكتب ريجيس بلاشير  مادّّة  للمتنبي )ت 354هـ( شاعر عصره، 

Blachère( )ت 1973م( »حياة أبي الطّيّّّب المتنبّّي وشعره«، ودرس لويس ماسنيون 

للإسلام«،  الإسماعيلّيّ  العصر  أمام  »المتنبّّي  )Louis Massignon( )ت 1962م( 

وغير ذلك كثير.

وقد فرضت مشكلة أصالة الشّّعر الجاهلّيّ نفسها بقوّّة على دارسي الأدب العربّيّ 

ولعلّّ  التّاّسع عشر.  القرن  أوائل  إلى  يعود  مبكر  وقت  منذ  المستشرقين  من  القديم 

المستشرق الفرنسّيّ سلفستر دي ساسي )ت 1838م( كان أوّّل من اهتمّّ بهذه المشكلة؛ 

إذ نشر في عام 1826م كتابًاً موسّّعًًا، بعنوان عربّيّ: )كتاب الأنيس المفيد للطّاّلب 

]]]- الدينوري، ابن قتيبة، تأويل مشكل القرآن، ص17.

]]]- العسكريّّ، ابن قتيبة، الصناعتان، الكتابة والشعر، ص138.



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 264

 Chrestomathie( :ضمن سلسلة ،)المستفيد، وجامع الشّّذور من المنظوم، ومنثور

منها  متنوّّعة،  عربيّّة  لنصوص  وترجمات  وتحقيقات،  دراسات،  تتضمّّن   ،)Arabe

: لامية العرب للشنفرى، فضالًا عن قصيدتين للنّّابغة، والأعشى ميمون بن قيس،  مالًاث

تثيرها  الّتّي  الإشكالات  على  التّنّبيه  القصائد:  هذه  على  ملاحظاته  ضمن  من  وكان 

مصادرها الشّّفاهيّّة الأصليّّة، مثل: الأصالة، واختلاف الرّّوايات]]].

دي  من  مباشر  وبتأثير  1930م(،  )ت  نولدكه  تيودور  الألمانّيّ  المستشرق  لكنّّ 

بعض  اهتمام  ستثير  حاسمة  خطوة  المشكلة  هذه  في  بالبحث  سينتقل  ساسي، 

المستشرقين الألمان والإنگليز بعده؛ ذلك أنّهّ كان أوّّل مستشرق أوروبّيّ يطرح هذه 

المشكلة بشكل علميّّ تاريخيّّ، ومن منظور نقديّّ، في كتابه )مساهمات في معرفة 

حول  منفصلة  دراسات  عن  عبارة  وهو  1864م(،  هانوڤر  القدماء،  العرب  أشعار 

العربّيّ  الشّّعر  تاريخ  »عن  عنوانه:  مهمّّ،  بفصل  لها  قدّّم  القديم]]]،  العربّيّ  الأدب 

القديم ونقده«.

في هذا الفصل، يطرح نولدكه قضيّةّ مهمّّة لا تخصّّ الشّّعر المزيّفّ الّذّي أشار 

إليه ابن سلام الجمحيّّ )ت 231هـ( في مقدّّمة كتابه: طبقات فحول الشّّعراء، ونبّهّ 

عليه، وبنيّن أسباب المشكلة، ووضع الحلّّ لها فحسب]]]، بل مشكلة أخرى تتعلّقّ 

أنّّ  الشّّعر الأصيل عن صورته الأصليّةّ. فمن وجهة نظر نولدكه: »لا شكّّ في  بتغريّر 

القديم، كما هي عندنا الآن، تختلف بشدّّة عن هيئتها الأصلية.  العربّيّ  الشّّعر  بقايا 

فأدبُُ أيّّ شعب لا يمكن أن يبقى على هيئته الأصليّّة زمنًًا طويالًا من دون مساعدة 

الكتابة... ولأنّّ القصائد ظلّتّ حيّةّ في أفواه النّّاس، فقد كانت عرضة لما يصيب أيّّ 

]]]- انظر:

 De Sacy, (1826) Chrestomathie Arabe, Tome ii, Imprime par Autorisation du Roi, P.337- 464.

]]]- تضمّّن الكتاب إضافة إلى الفصل المذكور، ترجمة لمقدّّمة كتاب الشّّعر والشّّعراء لابن قتيبة مع ملاحظات عليها 

)ص1-51(، ثمّّ دراسات لشعر اليهود في الجزيرة العربيّّة )ص52- 86(، ومالك ومتمم ابني نويرة )ص151-87(، 

والخنساء )ص152-182(، ودراسة طريفة عن أشعار البدو في خديعة من يثق بهم )ص183-199(، وأخيرًاً دراسة 

نقديّةّ ذات أهمّّيّّة خاصّّة لريادتها عن لامية العرب للشنفرى وأصالتها وتفسيرها )ص222-200(.

]]]- انظر: الجمحيّّ، محمّّد بن سلام، طبقات فحول الشعراء، ج1، ص4، 11، 25، 40، 46، 49-48.



265 مجالات الدراسات الاستشراقيّّة )4(  اللّّغة العربيّّ�ة وآدابها

أدب شعبيّّ )شفاهيّّ(؛ إذ إنّّ ذاكرة العرب مهما كانت من القوّّة، كما هو الحال لدى 

كلّّ الشّّعوب الموهوبة الّتّي لا تعرف الكتابة إالّا نادرًًا، فلن تتمكّّن من الحيلولة دون 

حدوث تغييرات تدريجيّّة شديدة في محفوظاتها«]]].

ويبنيّن نولدكه أنّّ السّّبب الرّئّيس للتّغّيير الّذّي أصاب الشّّعر العربّيّ القديم يرجع 

ل البحث في العوامل الّتّي أدّّت  إلى كونه نتاج ثقافة شفاهيّّة تأليفًًا، وحفظًاً، ثمّّ يفِصِّ

إلى هذا التّغّيير ضرورة، وهي كما يمكن استنتاجها من ثنايا بحثه:

ادف،  وة الهائلة الّتّي تملكها اللّغّة العربيّّة من المفردات، وظاهرة التّرر - أدّّت الرثّر

إلى حلول الكلمات محلّّ بعضها، الأمر الّذّي ترتّبّ عليه اختلاف الرّّوايات.

أبيات من القصائد، أو اختلاف  العربيّّة، إلى سقوط  القصيدة  بناء  - أدّّى ضعف 

تيب، أو إلى تداخل القصائد المتشابهة في الوزن، والقافية، والموضوع. التّرر

، وأساسًًا من أيّّ  عي الشّّعر الّذّين قاموا بحفظ ما كانوا يرونه مهامًّا - أدّّى ذوق جامّا

قصيدة، وترك المقدّّمات، أو الأبيات غير المهمّّة من وجهة نظرهم، إلى ضياع الصّّور 

الأصليّّة لكثير من القصائد، ولم يبق منها إالّا قطع في بعض الأحيان.

اللّهّجات  آثار  الشّّعر، وتخليصه من  الرّّواة، واللّغّويّيّن على توحيد لغة  - حرص 

القبََليّّة، وتدوينه باللّغّّّة الموحّّدة )الفصحى( إالّا في حالات غاية في النّّدرة.

- وقوع التّغّيير لأسباب دينيّّة، حيث قام الرّّواة -وهم، وجمهورهم مسلمون- بحذف 

كلّّ ما له علاقة بالدّّيانة الوثنيّّة من أسماء الآلهة، والعبادات، والطّقّوس، والمعتقدات، 

ك. ومن مظاهر هذا التّغّيير: أن يعمد الرّّواة إلى تغيير أسماء الآلهة  تحرّجًًّا من ذكر الرشّر

الوثنيّّة إلى لفظ الجلالة )الله(، أو الرّحّمن، أو غير ذلك من الأسماء الإسلاميّّة. 

بنيّن  فقد  الشّّعر،  بتزييف  يتمثّلّ  والّذّي  للمشكلة،  بالوجه الآخر  يتعلّقّ  ما  أمّّا في 

]]]- انظر:

 Nöldeke, Beiträge zur Kenntniss der Poesie der Alten Araber, s.vi- vii.



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 266

تيودور نولدكه أنّّ بعض الشّّعراء المتأخّّرين نحلوا قصائدهم شعراء جاهليّّين، لينالوا 

أو  وعظيّّ،  لغرض  إمّّا  مفردة  أبيات  أو  كاملة،  قصائد  وانتُحُلت  والحظوة،  القبول، 

تعليميّّ، أو تمجيدًًا لقبيلة معيّّنة، أو الحطّّ من شأنها، ثمّّ أضيفت إلى قصائد أصيلة. 

ولم تكن المصلحة الشّّخيّصّة الدّّافع الوحيد وراء هذا الفعل؛ فقد أراد بعض الرّّواة 

إضفاء طابع من التّشّويق على أخبارهم التّاّريخيّّة بقطع شعريّةّ يزيّنّونها بها، ونحلوها 

الأشخاص الّذّين يذكرونهم في هذه الأخبار، كما أنّّ بعض رواة الشّّعر لم يستطيعوا 

مقاومة إغراء أن يقحموا بعض أشعارهم الّتّي قاموا بنظمها في قصائد أصيلة، معتقدين 

بأنّّ أبياتهم جديرة بأن تحمل اسم شاعر قديم]]].

ودعا  علمّيًّا،  حالًّا  يضع  أن  نولدكه  تيودور  حاول  بوجهيها،  المشكلة  هذه  وإزاء 

الباحثين إلى تطبيقه على نطاق واسع، وهذا الحلّّ يقوم على ما يلي:

- اتّخّاذ الموقف العلميّّ المتبّثّت، المبنيّّ على البحث، والمناقشة، من الأخبار، 

الأبيات،  لبعض  والرّّواة  ّاح،  ال�شُّرّ فهم  سوء  على  بنيت  الّتّي  والأساطير  والقصص، 

تزييف  أو  القصائد،  بعض  وتطويل  الأبيات،  إضافة  إلى  الأحيان  بعض  في  وأدّّت 

بعضها الآخر دعامًا للقصّّة، أو الخبر، أو الأسطورة.

- الدّّراسة المفصّّلة لأساليب الشّّعراء، حتّىّ يتمّّ التّوّصّّل إلى ملامح أسلوبيّّة عامّّة 

لكلّّ شاعر مامّا يكفل تأكيد الصّّحيح له، واستبعاد المنحول، أو المضاف إلى شعره.

وملاحظة  توفّرّت،  إذا  الواحدة  للقصيدة  المختلفة  الرّّوايات  بين  المقابلة   -

من  ممكنة  صورة  أقرب  إلى  الوصول  يمكن  حتّىّ  بينها،  والاتّفّاقات  الاختلافات، 

صورتها الأصليّةّ.

مضامين  على  الحكم  في  والدّّينيّّة  والسّّياسيّّة،  التّاّريخيّةّ،  المعرفة  توظيف   -

القصائد، من حيث الأصالة، والتّزّييف، والاستهداء بأحكام الموثوق بهم من النّّقّّاد، 

]]]- انظر:

 Nöldeke, Beiträge zur Kenntniss der Poesie der Alten Araber, s.x.



267 مجالات الدراسات الاستشراقيّّة )4(  اللّّغة العربيّّ�ة وآدابها

والرّّواة، والعلماء العرب القدامى بهذا الشّّأن.

الّذّي أصاب  التّشّويه  بالقول: »ومهما يكن  لكنّّ تيودور نولدكه يختم تحليلاته، 

نصوص القصائد القديمة، والاضطراب الّذّي تعرّضّت له روايتها، إالّا أنّّ روحًًا قويّةّ 

تهبّّ من ثناياها، بحيث يمكن للمرء أن يدرك أنّّ قوّّة شعر الصّّحراء العربّيّ، وجماله 

لم يضيعا«]]]. 

من  القديم  العربّيّ  الشّّعر  يدرس  وهو  نولدكه  تيودور  أنّّ  النّّتيجة:  هذه  ومفاد 

الّتّي  التّاّريخيّةّ  والحقائق  العلميّّ،  المنطق  يفرضه  يقرّّ بما  الحديث،  التّاّريخ  منظور 

تحيط بالشّّعر العربّيّ القديم، مستنتجًًا أنّّ هذا الشّّعر قد تعرّضّ للتّغّيير، والتّحّريف، 

والاضطراب بشكل نسبيّّ، مبيّّنًًا الأسباب، والعوامل الّتّي أدّّت إلى ذلك.

]]]- انظر:

 Nöldeke, Beiträge zur Kenntniss der Poesie der Alten Araber, s. xxiii.

 



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 268

الأفكار الرّّئيسة:

- حازت اللّغّة العربيّّة، وآدابها اهتمام كثير من المستشرقين؛ فعملوا على التّخّصّّص 

فيها.

- يوجد أهداف، ودوافع عدّّة وراء دراسة المستشرقين للّغّّّة العربيّّة؛ وهي: الأهداف 

هوتيّّة. الاقتصاديّةّ، والسّّياسيّّة، والتّنّصير، والأهداف الالّا

- لم يخلُُ الاستشراق، والاهتمام باللّغّّّة العربيّّة من أهداف علميّّة، وثقافيّّة خالصة.

اث الأدبّيّ العربّيّ القديم، تحقيقًًا،  - اهتمّّ جمع من المستشرقين بالمنظوم من التّرر

ودراسة بطريقة موضوعيّّة حينًًا، وذاتيّّة أحيانًاً أخرى، في مؤلّفّات كاملة، وفي مقالات 

مبثوثة في كتب متفرّقّة.

- من أبرز المستشرقين الّذّين درسوا الشّّعر العربي القديم: مارجليوث، وأغناطيوس 

كراتشكوفسكي، وريجيس بلاشير، ولويس ماسنيون، وسلفستر دي ساسي، وتيودور 

نولدكه.



269 مجالات الدراسات الاستشراقيّّة )4(  اللّّغة العربيّّ�ة وآدابها

أسئلة الدّّرس

	1 لماذا اهتمّ المستشرقون باللّغّة العربيّة؟ ومَن هم أبرز المستشرقين المهتمّين .

بدراستها؟

	2 ما هي دوافع المستشرقين، وأهدافهم لدراسة اللّغّة العربيّة وآدابها؟.

	3 أبرز . هي  وما  القديم؟  العربّي  للشّعر  الدّراسين  المستشرقين  أبرز  اذكر 

طروحاتهم وآراؤهم فيه؟





الدّّرس العشرون

مجالات الدّّراسات الاستشراقيّّة )5(: 
العقيدة الإسلاميّّة والفقه الإسلامي

أهداف الدّّرس: 

على المتعلّّم مع نهاية هذا الدّّرس أن:

	1 يتعرّف إلى دراسة المستشرقين للعقيدة الإسلاميّة..

	2 دراســتهم . في  وشــبهاتهم  مغالطاتهــم،  وبعــض  منهجهــم،  خصائــص  عــى  يطّلــع 

. ة للعقيــد

	3 يتعرّف إلى دراسة المستشرقين للفقه الإسلاميّ..





﻿

: دراسة المستشرقين للعقيدة الإسلاميّّة أوّّلًاا

1. اهتمام المستشرقين بدراسة العقيدة الإسلاميّّة

لدى  ا  خاّصًّ اهتمامًًا  الإسلاميّّ  التّاّريخ  في  والفِِرق  الإسلاميّةّ،  العقيدة  نالت 

المستشرقين، فنجد في مواد »الموسوعة الإسلاميّّة« مواد كثيرة تتعلّقّ بالعقيدة. وهناك 

كتب، وأبحاث متعدّّدة؛ منها: ما كتبه فون كريمر »تاريخ الفِِرق في الإسلام«، وهوتسما 

الشّّيعة«.  كتب  »فهرست  بإعداد  شبرنجر  قام  كما  والأشعري«،  الإسلاميّّة  »العقيدة 

ومنها ما كتبه مونتجمري وات بعنوان: »الجبر والاختيار في الإسلام المبكر«. وقد 

كان هذا البحث عنوان رسالته لنيل درجة الدّّكتوراه. كما اهتمّّ عدد من المستشرقين 

 ،)Louis Massingion( بالفرق في التّاّريخ الإسلاميّّ، ومن هؤلاء لويس ماسنيون

عليه  أطلق  الّذّي  المتوّّصف  ج  بالحالّا الأوّّل  اهتمّّ  فقد  لويس.  برنارد  والمستشرق 

)شهيد الإسلام(، وأنفق حياته في تحقيق كتاباته، ونشرها. أمّّا الثّاّني فقد كتب حول 

الإسماعيليّّة، والحشّّاشين، وغيرهم من الفرق.

آربري؛ حيث  الإنجليزي  بالتّوّّصف: المستشرق  اهتمُُّوا  الّذّين  ومن المستشرقين 

به في مرحلتيّّ الماجستير، والدّّكتوراه بدراسة قضايا تتعلّقّ بالتّوّّصف. كان ينصح طالّا

وتوافر عددٌٌ من المستشرقين على دراسة العقيدة الإسلاميّّة من خلال دراسة القرآن 

الكريم، والسّّنّّة النّّبويّةّ، والسّّيرة، والتّاّريخ الإسلاميّّ، وزعموا: »عدم أصالة الإسلام 

واعتماده على الأديان السّّابقة«]]]، وأصبحت هذه النّّتيجة كما قال أحد المستشرقين: 

»)موضة( بين عموم المستشرقين«]]]، ولكي يصلوا إلى هذه النّّتيجة قاموا بتجزئة أمور 

العقيدة الإسلاميّّة إلى أجزاء متناثرة، وحاولوا إرجاعها إلى مصادر أخرى في الأديان 

السّّابقة، ولا شكّّ أنّّ هذا المسلك محاولة لنفي تميُُّز الأُمََُّة الإسلاميّّة، وذلك بزعم 

نسبة عقيدتها إلى أخلاطٍٍ من اليهوديّةّ، والنّّصرانيّّة، والوثنيّّة.

]]]- الشرقاوي، محمّّد عبد الله، الاستشراق في الفكر الإسلاميّّ المعاصر دراسات تحليليَّةَ تقويميََّة، ص80.

]]]- م.ن، ص85.



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 274

فزعم  الإسلام  في  الأساس  المعتقدات  تشويه  المستشرقين  من  جملة  وحاول 

»جولدتسيهر« أنّهّ من العسير أن نستخلص من القرآن نفسه في العقيدة موقفًًا متجانسًًا 

خاليًًا من التّنّاقضات، فالتّوّحيد مذهب مبنيّّ على النّّقائض العسيرة على الفهم، أمّّا 

ا كان بهذه التّهّمة يستهدف أن يسوّّي  التّثّليث فمذهب واضح في فهم الألوهيّةّ. ورمبّم

بين الإسلام، والمسيحيّةّ في توّّطر العقيدة، وتدرّّج الإيمان]]].

إله  ليس  إلههم  فإنّّ  موحّّدين-  كانوا  -وإنْْ  المسلمين  أنّّ  »زويمر«  القسّّ  ويرى 

قداسة، ومحبّّة]]].

2. صورة العقيدة الإسلاميّّة لدى الغرب في العصور الوسطى

الأصل،  نسطوريّةّ  مسيحيََّة  زندقة  الإسلام  »أنّّ  الدّّمشقي(:  )يوحنا  زعم   -

مبتدعة  منتحلة  نبوّّة  صاحب  بل   ، مرسالًا نبّيًّا  يكن  لم  محمّّدًًا  وأنّّ  والمضمون، 

)Pseudo - Prophentes(: جاء العرب من قومه بكتاب مُُخْْتَلََقٍٍَ، جمع أشتات مادّّته 

ا ملك قلوب أتباعه بما كان  من راهب من أتباع آريوس المنشقّّ عن الكنيسة، وأنّهّ إمنّم

يطصنع من ورع، وتقوى كاذبة«]]]. 

- ألَّفَََ )ثيوفانس(: المؤرّّخ البيزنيط الشّّهير كتابًاً عن حياة محمّّد؛ عُُدََّ من بعده 

حقون منه مادتهم عن الإسلام، جاء فيه: »... تويفّي  مرجعًًا معتمدًًا، وموثقًًا يستمدّّ الالّا

الّذّي   )Mouamed  – )ماومود  الكذّّاب  ونبيهم  العرب،  حاكم  للميلاد   632 عام 

أضلََّ بمكره، وسحره في أوّّل أمره جمعًًا من اليهود الّذّين اعتقدوه باطالًا بأنّهّ المسيح 

المخلّصّ الّذّي ينتظرونه، فآمن به عدد من أحبار اليهود، ودخلوا في عقيدته، وارتدّّوا 

عن دين موسى الّذّي كانوا عليه«]]]. 

]]]- انظر: الغزالي، محمّّد، دفاع عن العقيدة والشريعة ضدّّ مطاعن المستشرقين، ص83.

]]]- انظر: الساموك، سعدون، الاستشراق ومناهجه، ص36.

الهدََّامة،  العربّيّ الإسلاميّّ أبحاث في علم الكلام والتوُُّصف والاستشراق والحركات  الفكر  انظر: دراسات في   -[[[

م.س، ص111-110.

]]]- م.ن، ص112.



275 مجالات الدراسات الاستشراقيّّة )5(  العقيدة الإسلاميّّة والفقه الإسلامي

- صُُِوِّر الرّسّول -صلى اللَّهَ عليه وآله وسلم- على أنّهّ: الصّّنم المعبود عند أتباعه، 

المعبودة  الأوثان  من  مجمعًًا  يعبدون  »وثنيين  أنّهّم:  على  المسلمون  كذلك  وصُُِوِّر 

وفق  وتعبد  إليها،  يتقرّبّ  والفضّّة  الذّّهب،  من  مصنوعة  تماثيل  صور  في  مشخّّصة 

تقاليد، وطقوس معيّّنة، ويستثار رضاها، ويلتمس عونها في الحروب، والقتال ضدّّ 

النّّصارى، حتّىّ إذا فشل العرب في القتال، وغالب أمرهم أن يفشلوا، لعنت الآلهة، 

اب«]]]. وشتمت، ودسّّت في التّرر

عصورهم  في  الغرب  لدى  الإسلاميّّة  العقيدة  صورة  عن  مختصرة  نبذة  هذه 

الوسطى، وإن كانت هذه الصّّورة أصبحت مرفوضة في أعراف المستشرقين في العصر 

الحديث، وقد وجّّهوا لها انتقادات حادََّة، ووصفوها بالتّعّصّّب، والجهل، والحماقة، 

ولكن السّّؤال المطروح اليوم هو: هل جاءت الدّّراسات الاستشراقيّّة في ما بعد أقرب 

إلى الانصاف، والبحث العلمي المجرّدّ عن الأحقاد التّاّريخيَّةَ الموروثة، والتّعّصّّب 

الدّّينيّّ المقيت؟

العصور  بعد  جاءت  الّتّي  الاستشراقيّةّ  الدّّراسات  يراجع  الّذّي  للأسف  ولكنْْ 

الوسطى يجد أنّّ صورة النّّبيّّ، والإسلام، والعقيدة الإسلاميّةّ ما زالت على حالها إن 

لم نقل ازدادت سوءًًا.

اليهوديّةّ  من  مأخوذ  الإسلام  الإسلاميّّة:  العقيدة  في  المستشرقين  آراء  أبرز   .3

والنّّصرانيّّة!

يقول )ستوبرت( في ذلك: »لقد تأثّرّ محمّّد بمعتنقي ديانتيّّ التّوّحيد: اليهوديّةّ 

بهاتين  تتعلّقّ  الّتّي  بالمعلومات  والرّهّبان  الأحبار،  عليه  يبخل  لم  إذ  والمسيحيّّة، 

الدّّيانتين، وتشهد بذلك كتب السّّيرة عند المسلمين أنفسهم«.

وقد عقد إميل در منغم في كتابه )حياة محمّّد( فالًاص بعنوان: )النّّصرانيّّة والإسلام(، 

ترَّطقَ فيه إلى هذا الادّّعاء.

الهدََّامة،  العربّيّ الإسلاميّّ أبحاث في علم الكلام والتوُُّصف والاستشراق والحركات  الفكر  انظر: دراسات في   -[[[

ص114-113.



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 276

ولكارل بروكلمان أقوال متناثرة في كتابيه: )تاريخ الأدب العربّيّ وتاريخ الشّّعوب 

الإسلاميّّة( تشير إلى الفكرة نفسها.

التّفّسير الإسلاميّّ]]]  ]]]، ومذاهب  يعة  العقيدة والرشّر و)لجولدتسيهر( في كتابيه: 

أقوال تشكّّك في العقيدة الإسلاميّّة، ففي كتابه الأوّّل تركّّزت تلك الأقوال على أربع 

مزاعم، هي:

• أنّ القرآن من صنع محمّد.	

• أنّ الحديث النّبويّ من صناعة الصّحابة، والتاّبعين، وأئمةّ المذاهب الفقهيّة.	

• التشّريع الإسلاميّ مستمدّ من القانون الرّومانّي.	

• أنّ الجيوش الإسلاميّة لم يكن باعثها الإيمان، وإنّّما الذّي أخرجها من الجزيرة 	

العربيّة القحط، والجوع«]]].

ومامّا يخصّّ مجال العقيدة: زعم بأنّّ الإسلام: »ليس إالّا مزيجًًا منتخبًاً من معارف، 

اليهوديّةّ والمسيحيّةّ«]]]. وأنّهّ لم  بالعناصر  اتّصّاله  وآراء دينيّّة عرفها )محمّّد( بفضل 

يأتِِ بجديد]]].

دراساتهم  في  متأصّّالًا  يكون  أن  الإسلاميّّة  العقيدة  من  الموقف  هذا  يكاد 

الّتّي  المعارف  ودوائر  الموسوعات،  في  وردت  ما  ذلك  يؤكّّد  والّذّي  الاستشراقيّّة، 

كتبها هؤلاء، ونعرض بعضًًا منها نماذجًًا على ذلك:

• تقول دائرة المعارف الإسلاميّة تحت مادّة )السّامرة(: »وما من أحد يشكّ في 	

]]]- انظر: جولدتسيهر، إيجناس، العقيدة والشريعة في الإسلام.

]]]- انظر: جولدتسيهر، إيجناس، مذاهب التفسير الإسلاميّّ.

]]]- جمال، أحمد، نقد كتاب العقيدة والشريعة في الإسلام لجولدزيهر، مجلَّةَ رابطة العالم الإسلاميّّ، المجلَّدَ 7، 

العدد 5، ص15.

]]]- العقيدة والشريعة في الإسلام، م.س، ص12.

]]]- انظر: م.ن، ص11.



277 مجالات الدراسات الاستشراقيّّة )5(  العقيدة الإسلاميّّة والفقه الإسلامي

تعدّد مصدر الأصول التّي استقى محمّد منها معارفه، وكثيراً ما جرى القول 

بتأثير اليهوديةّ، والنّصرانيةّ فيه...«]]].

• جاء في دائرة المعارف البريطانيّة: »إنّ صورة اللَّه التّي تتداخل فيها صفات 	

حيث  المسيحيّ،  اليهوديّ  بالتّّراث  صلة  ذات  والرحّمة  والعدل،  القوّة، 

استمدّت منه بعد أن طرأ عليها بعض التعّديلات، وكذلك تتصّل بالوثنيّة التّي 

كانت سائدة في شبه الجزيرة العربيّة« ]]].

• وجاء في موسوعة الحضارة التّي أصدرتها هيئة اليونسكو: »الإسلام تركيب 	

ملفَّق من اليهوديةّ، والنّصرانيّة، ورواسب الوثنيّة«]]].

4. نماذج من دراسات المستشرقين للعقيدة الإسلاميّّة

بحث المستشرقون المنظومة العقديّةّ كلّهّا عند المسلمين من التّوّحيد إلى المعاد، 

ولا نتمكن في هذا البحث من عرضها بشكل كامل، ولكن سنأخذ منها بعض النّّماذج 

الفكر  مقاربة  في  الاستشراق  علماء  أغلب  اعتمدها  الّتّي  المنهجيّّة  على  تدلّلّ  الّتّي 

العقدي عند المسلمين، وإن كانت أكثر الأبحاث انبّصّت على الفكر السّّنّّيّّ، وقلّمّا 

نرى أبحاثًاً عقديّةًًّ مرتبطة بالفكر الشّّيعيّّ بشكل عامّّ، وبالإماميّّ بشكل خاصّّ. ونذكر 

بعض النّّماذج الّتّي تبنيّن نظرة هؤلاء إلى العقيدة الإسلاميّّة.

أ. الإيمان بالملائكة

ادّّعى »سورديل« أنّّ الرّسّول أخذ مفهوم الملائكة، وما لهم من أعمال من التّقّاليد 

الخياليّّة الّتّي كانت سائدة في عصره آنذاك.

]]]- دائرة المعارف الإسلاميّّة، م.س، المجلَّدَ 111، ص88. 

]]]- دائرة المعارف البريطانيّةّ، ج9، ص913. )نقالًا عن: مرتضى، ملك غلام، دائرة المعارف الإسلاميّّة بين الجهل 

والتضليل، ص19(.

]]]- نقالًا عن: السمان، محمّّد بن عبد اللَّهَ، »العقيدة وقضيََّة الانحراف«، ص25. 



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 278

ثمّّ ذهب »هينر ماسيه« إلى أبعد من ذلك فزعم أنّّ عقيدة الملائكة المقرّّبين )في 

الإسلام( قد أخذها محمّّد من اليهوديّةّ]]].

ب. الإيمان بالقضاء والقدر

ا عند المسلمين فجاء على لسان  شكّّك المستشرقون في هذه العقيدة المهمّّة جّدًّ

المستشرق »جيته«:

إنّّ هذه العقيدة فكرة إسلاميّّة خاصّّة، وإنّّ المحمّّدين يقومون بتعليمها إلى شبابهم 

على أنّهّم لا يصيبهم إالّا ما قدّّر الله، ودبّرّ بإرادته، هذا أساس دينهم منذ الأزل.

ركب  عن  المسلمين  تخلّفّ  في  سببًًا  كان  العقيدة  بهذه  الإسلام  أنّّ  زعموا  ثم 

للعمل  السّّعي  وعدم  والكسل،  والخمول،  التّوّاكل،  إلى  دعوة  وكانت  الحضارة، 

اعتمادًًا على أن الله قدّّر عليهم كلّّ شيء، وأنّهّ لن يصيبهم إالّا ما كتب الله لهم، فهم 

نتيجة لهذا المعتقد مستسلمون]]]. 

ثانيًًا: دراسة المستشرقين للفقه الإسلاميّّ

شاخت«  »جوزيف  المستشرق:   - الفقه  في  كتبوا  الّذّين  المستشرقين  أبرز  من 

)1902-1970م( -كما تقدّّم-، ومن المعروف بأنّهّ حاول أن يأيتِي بنظريّةّ جديدة في 

والفرنسيّةّ،  بالإنجليزيّةّ،  عدّّة؛  ومقالات  كتب،  لبيانها  ونشر  الإسلاميّّ،  الفقه  أسس 

كان  وإن  الغرض،  لهذا  الإسلاميّّ(  الفقه  إلى  )المدخل  كتاب  ووضع  والألمانيّّة، 

عربَّر  كما  الإطلاق،  على  مؤلّفّاته  أشهر  من  يعدُُّ  المحمّّدية(  يعة  الرشّر )أصول  كتابُهُ: 

دراسةٍٍ عن حضارة  لكلّّ  المستقبل  أساسًًا في  )سيصبح  بأنّهّ  المستشرق »جب«  عنه 

الإسلام، وشريعته، على الأقلّّ في العالم الغربي(، وقد أثَّرَت نظريّاّت )شاخت( تأثيرًاً 

بالغًًا على جميع المستشرقين تقريبًاً؛ مثل: )أندرسون(، و)روبسون(، و)فيتزجرالد(، 

]]]- فؤاد، عبد المنعم، من افتراءات المستشرقين على الأصول العقديَّةَ في الإسلام عرض ونقد، ص112-111.

]]]- انظر: م.ن، ص252-251. 



279 مجالات الدراسات الاستشراقيّّة )5(  العقيدة الإسلاميّّة والفقه الإسلامي

تقّّثفوا  مََن  على  عميقًًا  تأثيرًاً  النّّظريات  لهذه  أنّّ  كما  و)بوزورث(؛  و)كولسون(، 

بالثّقّافات الغربيّّة من المسلمين]]].

يعة الإسلاميّّة، ويقضي على تاريخ   »فكتاب شاخت يحاول أن يقلع جذور الرشّر

التّشّريع الإسلاميّّ قضاءًً تامًًا... فهو يزعم أنّهّ »في الجزء الأكبر من القرن الأوّّل لم 

يكن للفقه الإسلاميّّ -في معناه الاصطلاحيّّ- وجودٌٌ كما كان في عهد النّّبيّّ، والقانون 

يعة- من حيث هي هكذا كانت تقعُُ خارجةًً عن نطاق الدّّين، وما لم يكن  -أي الرشّر

كانت  فقد  السّّلوك؛  تعامل خاصٍٍّ في  معنوي روحي على  أو  دينيّّ،  اعتراض  هناك 

بأنّهّ  »شاخت«  للمسلمين؛ حيث صَرَّح  بالنّّسبة  لامبالاة  عمليّّة  تمِثِّل  القانون  مسألة 

»من الصّّعوبة اعتبار حديثٍٍ ما من الأحاديث الفقهيّّة صحيحًًا بالنّّسبة إلى النّّبيّّ«]]].

وبالإضافة لذلك يحاول جمهور المستشرقين نفي أيّّ قيمة علميّّة للفقه، والفقهاء 

المسلمين، بل يتّهّمون الفقه الإسلاميّّ بأنّهّ قد استعان بالفقه الرّّوماني، وتأثّرّ به تأثّرًّاً 

الفقه  بين  الكبير  التّشّابه  إلى  أبحاثه  من  عديد  في  »ستدلوجـرهي«  أشار  وقد  كبيرًاً، 

الإسلاميّّ، والقانون الرّّومانّيّ، وتأثره كذلك بالتّلّمود اليهوديّّ]]].

يعة(  يعة في الإسلام: »إنّّ القانون )الرشّر ويقول »يوسف شاخت« عن مكانة الرشّر

تقع إلى حّدٍّ كبير خارج نطاق الدّّين«]]].

والفكرة الأساس الّتّي يريدها »شاخت« هي إبعاد النّّظرة التّأّصيليّّة للفقه، واعتبار ما 

يسمى فقه، أو شريعة هي أمور وجدت بعد النّّبيّّ لدواعٍٍ كثيرة؛ منها: التّمّدّّد الإسلاميّّ؛ 

ما استدعى وجود قوانين صُُبغت بالصّّبغة الإسلاميّّة، واضطر العلماء أن يضعوا لها 

اث الفقهيّّ للمسلمين. ّ للتّرر أحاديث نسبوها إلى النّّبيّّ، وهذا يعني الشّّطب الك�لّيّ

www.alukah. زناتي، أنور محمود: »من مجالات الدراسات الاستشراقيّةّ... الفقه الإسلاميّّ«. )نقالًا عن: موقع -[[[

.)net

]]]- انظر: الأعظمي، محمّّد مطصفى، مناهج المستشرقين في الدراسات العربيََّة الإسلاميّّة، ص110-61. 

]]]- انظر: الحاجّّ، ساسي سالم، نقد الخطاب الاستشراقيّّ، ص445. 

]]]- شاخت، يوسف، مدخل إلى الفقه الإسلاميّّ، ص19. 



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 280

الأفكار الرّّئيسة:

لدى  ا  خاّصًّ اهتمامًًا  الإسلاميّّ  التّاّريخ  في  والفِِرق  الإسلاميّةّ،  العقيدة  نالت   -

المستشرقين، فنجد في مواد »الموسوعة الإسلاميّّة« مواد كثيرة تتعلّقّ بالعقيدة. وهناك 

كتب، وأبحاث كثيرة أخرى فيها. 

- من أبرز آراء المستشرقين في العقيدة الإسلاميّّة أنّّ الإسلام مأخوذ من اليهوديّةّ، 

والنّّصرانيّّة!

- بحث المستشرقون المنظومة العقديّةّ كلّهّا عند المسلمين من التّوّحيد إلى المعاد 

أوردوا فيها مغالطات، وأخطاء جسيمة، وأثاروا فيها شبهات كثيرة!

- من أبرز المستشرقين الّذّين كتبوا في الفقه- المستشرق: »جوزيف شاخت. ومن 

المعروف بأنّهّ حاول أن يأيتِي بنظريّةّ جديدة في أسس الفقه الإسلاميّّ.

- حاول جمهور المستشرقين نفي أي قيمة علميّّة للفقه، والفقهاء المسلمين، بل 

يتّهّمون الفقه الإسلاميّّ بأنّهّ قد استعان بالفقه الرّّومانّيّ، وتأثّرّ به تأثّرًّاً كبيرًاً. 

يعة هي أمور وجدت بعد النّّبيّّ لدواعٍٍ  - يرى المستشرقون أنّّ الفقه، أو الرشّر

كثيرة؛ منها: التّمّدّّد الإسلاميّّ؛ ما استدعى وجود قوانين صُُبغت بالصّّبغة الإسلاميّةّ، 

 ّ واضرّّط العلماء أن يضعوا لها أحاديث نسبوها إلى النّّبيّّ، وهذا يعني الشّّطب الك�لّيّ

اث الفقهيّّ للمسلمين. للتّرر



281 مجالات الدراسات الاستشراقيّّة )5(  العقيدة الإسلاميّّة والفقه الإسلامي

أسئلة الدّّرس

1. لماذا اهتمّّ المستشرقون بدراسة العقيدة الإسلاميّّة؟ وما هي دوافعه وأهدافهم 

في دراستها؟

في  إليه  ينظرون  وكيف  الإسلاميّّ؟  الفقه  بدراسة  المستشرقون  اهتمّّ  لماذا   .2

دراستهم؟

3. اذكر مستشرقًًا واحًًدا مهتمًّاا بدراسة العقيدة الإسلاميّّة، وآخر مهتمًّاا بدراسة الفقه 

الإسلاميّّ، وتكلّّم عنهما بالتّّفصيل.





الدّّرس الواحد والعشرون

مجالات الدّّراسات الاستشراقيّّة )6(: القرآن الكريم

أهداف الدّّرس: 

على المتعلّّم مع نهاية هذا الدّّرس أن:

	1 يتعرّف إلى دوافع المستشرقين لدراسة القرآن الكريم..

	2 يُدرك خطورة أغلب هذه الدّراسات الاستشراقيّة..

	3 يطّلع على بعض مغالطاتها وشبهاتها. .





مدخل

حاز القرآن الكريم مركزًاً جوهرّيًّا في الدراسات الاستشراقيّةّ التي بدأت بترجمته 

لأهدافٍٍ دينيّّة معادية؛ مثل ترجمته الأولى إلى اللغة اللاتينية التي أشرف عليه )بيتروس 

فينيرا بيليس( الملقّّب بـ)بطرس المبجل( رئيس دير )كلوني( وسيأتي الكلام عن هذه 

الترجمة وغيرها. 

هذه  وتنوع  الكريم،  القرآن  عن  الاستشراقيّّة  الدراسات  حجم  يطالع  والذي 

يتعرّضّ  لم  التي  الأبحاث  بعض  على  الأحيان  بعض  في  اشتملت  التي  الدراسات 

لها المسلمون أنفسهم، يعرف مدى اهتمام هؤلاء بالقرآن الكريم وجعله على رأس 

الأولويات التي شغلت بالهم وتفكيرهم، ولعل المستشرقين قد أدركوا أهمية القرآن 

بل خطورته على أفكارهم ومعتقداتهم اللاهوتية، بعد ترجمتهم له؛ ما دفعهم لدراسته 

ونقده.

»ومن خلال استقراء متنوع الجهود الاستشراقيّّة في الدراسات القرآنيّّة؛ فإنّّ أهمّّ 

ما  بحسب  أو  عندهم،  أهميتها  بحسب  التالية  الموضوعات  حول  تدور  أعمالهم 

أنتجوه فيها:

ومكيّهّ،  سوره،  وتأريخ  نزوله،  بأسباب  يتعلّقّ  ما  وكلّّ  الكريم،  القرآن  تأريخ   -

أو  رأي،  من  الفلك  هذا  في  دار  وما  وتدوينه،  وكتابته،  ولهجاته،  وقراءاته،  ومدنيّهّ، 

فكرة، أو نظريّةّ.

- ترجمة القرآن إلى مختلف اللّغّّّات العالميّّة، والألسن الحيّّة، ترجمة حرفيّّة، أو 

تفسيريّةّ، أو لغويّةّ، جزئيّّة، وكلّيّّةّ.



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 286

آثاره،  في  القديمة  النّّصوص  وتحقيق  فيه،  ألّفّ  وما  القرآن،  عن  كتب  ما  نشر   -

والتّدّوين، والفهرسة بمختلف الأصناف«]]].

الدّّوافع  ما هي  أخرى  وبعبارة  الكريم؟  القرآن  بدراسة  المستشرقون  اهتّمّّّ  فلماذا 

فت في دراسة القرآن. الرّئّيسة وراء هذا الاهتمام البالغ، والالّا

اختيارهم  أسباب  عن  لنا  تكشف  دراستهم  وراء  والدّّوافع  الأسباب،  معرفة  إنّّ 

لبعض المناهج الّتّي استخدموها في دراسة القرآن الكريم. فهناك دوافع عدّّة للبحث 

الاستشراقيّّ في القرآن أبرزها الآتي:

: الدّّافع الدّّينيّّ أوّّلًاا

بعد أن ترجم رجال الكنيسة القرآن، واطّلّعوا على ما فيه من أفكار، ومعتقدات، 

وجدوا أنّّ ما جاء في هذا الكتاب فيه إبطال واضح، وصريح لأسس الاعتقاد الّذّي 

يقوم عليه الإيمان المسيحيّّ أي: )التّثّليث، الصّّلب، الفداء(، قال تعالى: ﴿لََّقََْدْ كََفََرََ 

يََقُُولُُونََ  عََامَّا  يََنتََهُُوا  لََّْمْ  وََإِنِ  وََاحِِدٌٌ  إِِ�لَٰٰهٌٌ  إِِالَّا  إِِ�لَٰٰهٍٍ  مِِْنْ  وََمََا  ثَالَاةٍٍَ  ثَ� ثَاَلِِثُُ  اللََّهََ  إِنََِّ  قََالُُوا  الََّذِِينََ 

لََيََمََسََّنََّ الََّذِِينََ كََفََرُُوا مِِهُُْنْْمْ عََذََابٌٌ أَلَِِمٌٌي﴾ )المائدة: 73(.

امََْلْسِِحََي  قََتََنََْلْا  إِنَِّاَ  ﴿وََقََلِْوْهِِِْمْ  المسيح:  السيِّّد  صلب  فكرة  على  رّدًّا  -تعالى-  وقال 

تََْخْلََفُُوا  قََتََلُُوهُُ وََمََا صََلََبُُوهُُ وََ�لَٰٰكِِن شُُبِِّهََ لََهُُْمْ وََإِنََِّ الََّذِِينََ ا يَْرَْمََ رََسُُولََ اللََّهِِ وََمََا  عِِيسَىى اْبْنََ مََ

فِِهِِي لََفِِي شََكٍٍّ مِِّهُُْنْ مََا لََهُُم بِِهِِ مِِْنْ عِِمٍٍْلْ إِِالَّا اتِّبََِاعََ الظََّنِِّ وََمََا قََتََلُُوهُُ يََقِِنًًيا﴾ )النساء: 157(.

فالقرآن أبطل بشكل واضح عقيدة التّثّليث، والصّّلب للسّّيِّّد المسيح، وغير 

المسيحيّّ  هوت  الالّا وبالأخصّّ رجال  المستشرقين،  دفع  اعتقادات، وهذا  من  ذلك 

الدّّيانة  أتباع  يتأثّرّ  لا  لكي  المسيحيّّة  العقائد  لحماية   : أوّّالًا الكريم،  القرآن  لدراسة 

المسيحيّّة أنفسهم بأفكار القرآن، ثانيًًا: إقناع المسلمين ببطلان أفكارهم، وعقائدهم 

القرآن،  وحيانيّّة  وإبطال  القرآن،  وهو  لعقيدتهم،  الأوّّل  المصدر  إضعاف  من خلال 

]]]- الصغير، محمّّد حسين علي، المستشرقون والدراسات القرآنيََّة، ص7. 



287 مجالات الدّّراسات الاستشراقيّّة )6(: القرآن الكريم

هوت من التّبّشير بالدّّين  والقول إنّهّ من صنع محمّّد، وعند ذلك يتمكّّن علماء الالّا

أجل ذلك وسائل، وأساليب،  استخدموا من  ولذا  به،  وإقناع المسلمين  المسيحيّّ، 

ومناهج للوصول إلى هذه الغاية المحدّّدة، من قبيل تطبيق نظريّةّ »النّّقد الأعلى« على 

هوت في أميركا على الإنجيل، والتّوّراة. القرآن، وهي النّّظريّةّ الّتّي طبّّقها علماء الالّا

فالدّّافع الدّّينيّّ يعتبر من أهم الدّّوافع لدراسة القرآن الكريم، وعلومه ولذا يُعُتبر 

هوت المسيحيّّ  القرآن المجال الخصب لهؤلاء المستشرقين، وبالأخصّّ لعلماء الالّا

في الدّّرجة الأولى؛ لأنّهّم يريدون من خلال دراساتهم المختلفة تحطيم المسلّمّات 

الغرب  تأثّرّ  الحيلولة دون  ذاته  الوقت  أو تشويهها، وفي  بها المسلمون،  الّتّي يؤمن 

المسيحيّّ، واقتناعه بالقرآن الكريم.

الكريم بشكل  القرآن  الكنيسة تشنّّ حملة واسعة ضدّّ  الدّّيني جعل  الدّّافع  وهذا 

خاصّّ، وشخص النّّبيّّ، والإسلام بشكل عامّّ، وكان لهذه الحملة أشكال متعدّّدة من 

الافتراءات على القرآن الكريم، وعلى الرّسّول الأعظم؛ منها:

ع، أو مجموعة من الأوهام،  1. أنّّ حقيقة الوحي الإلهيّّ ما هي إالّا نوبات من الرصّر

والخيالات الخاصّّة بالرّسّول.

والنّّصارى]]].  اليهود  كتب  من  القرآن  تعاليم  استقى  النّّبيّّ  أنّّ  لفكرة  ويج  التّرر  .2

يقول بعض الباحثين: »إنّّ السّّبب الأوّّل لحقد المستشرقين على القرآن، وإصرارهم 

على أنّهّ من كلام محمّّد، وليس من عند الله، وكلامه هو أنّّ القرآن اتّهّم أتباع التّوّراة، 

القرآن  إنشاء  معارفه في  استمدّّ   محمّّدًًا أنّّ  ولذلك زعموا  بتحريفهما،  والإنجيل 

من هذين الكتابين؛ قصًًصا، وأخبارًًا، وأحكامًًا؛ كما أنّّ القرآن من ناحية أخرى ينكر 

الأسس الثّلّاثة الّتّي تقوم عليها مسيحيّّتهم؛ وهي »التّثّليث، والصّّلب، والفداء«]]].

3. تكذيب الأفكار، والمعتقدات الإسلاميّّة بمجرّدّ مخالفتها للمسيحيّةّ، يوضح 

]]]- انظر: العاني، عبد القهّّار، الاستشراق والدراسات القرآنيََّة، ص10. 

]]]- جمال، أحمد، مفتريات على الإسلام، ص12.



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 288

: »لقد سيطرت مفاهيم  )مونتجمري وات( الموقف الكنسي من القرآن، والإسلام قائالًا

والله،  الطّبّيعة،  الأوروبيّّين عن  نظرة  الوسطى على  القرون  المقدّّس خلال  الكتاب 

والإنسان، بحيث لم تمكّّنهم من أن يتوّّصروا أنّّ هناك طريقًًا بديلة للتّعّبير عن هذه 

مع  اختلفت  حين  بالكذب  الإسلام  تعاليم  على  حُُكم  أن  النّّتيجة  وكانت  العلاقة، 

المسيحيّّة«]]].

4. القول إنّّ الإسلام لم يكن سوى هرطقة مسيحيّّة، وإنّّ الإسلام كان أسوأ من 

نواة الاعتقاد المسيحيّّ في  اعتبار المسلمين وثنيين، ولقد جاءت  ذلك، وبالإمكان 

، وما دام قد أقام دينًًا، فلا بدّّ إذًًا من أنّهّ  هذا الصّّدد من أنّهّ ما دام محمّّد لم يكن رسوالًا

، وبذلك فإنّهّ يجب أن يكون أداة للشّّيطان؛ وبهذه الطّرّيقة وضع الإسلام  ّ شجّّع ال�شّرّ

على طرفي نقيض مع المسيحيّّة]]].

ثانيًًا: الدّّافع الاستعماريّّ

دليل  اث الاستشراقيّّ بمنزلة  فالتّرر الصّّلة بين الاستشراق، والاستعمار،  لا تخفى 

شعوبه،  وإخضاع  ق،  الرشّر على  الاستعماريّةّ  السّّيطرة  فرض  أجل  من  للاستعمار 

وإذلالها، والهيمنة عليها]]].

ولكي يصل الاستعمار إلى أهدافه التّوّسّّعيّّة لا بدّّ من أن يضعف عقيدة الشّّعوب، 

لأنّّ قوّّة الشّّعوب بسبب معتقداتها، والقرآن الكريم يشكّّل المصدر الأساس لعقيدة 

المسلمين، فلذا كان لا بدّّ من المرور عبره، والتّشّكيك في منظومته الفكريّةّ، وأصوله 

الاعتقاديّةّ، ومبانيه الأخلاقيّّة، ولا أقل التّقّليل من قيمتها.

المستشرقون  تناول  هنا  ومن  المستشرقين:  دراسات  في  الجهاد  مفهوم  تشويه 

العديد من المفاهيم، والموضوعات القرآنيّّة الرّئّيسة؛ وبالأخصّّ الّتّي تواجه حركتهم 

]]]- وات، وليم مونتجمري، تأثير الإسلام على أوروبا في العصور الوسطى، ص119. 

]]]- تأثير الإسلام على أوروبا في العصور الوسطى، م.س، ص123.

]]]- انظر: زقزوق، محمود حمدي، الاستشراق والخلفيََّة الفكريَّةَ، ص5. 



289 مجالات الدّّراسات الاستشراقيّّة )6(: القرآن الكريم

»مفهوم  الكبرى-  المستعمر  -بوابة  المستشرقون  تناوله  ما  أوّّل  وكان  الاستعماريّةّ، 

الجهاد« في القرآن الكريم هذا الجهاد الّذّي أكّّده القرآن في تضاعيف آياته، فبلغت 

آيات الجهاد، والنّّفير، والقتال في القرآن الكريم )70 آية(، وحاول هؤلاء تشويه هذا 

الجهاد المقدّّس، وقاموا بتصويره تصويرًاً سيّّئًاً، وكان هدفهم واضحًًا وهو: إضعاف 

عقيدة  الإسلام  فاعتبروا  والأرض...  والنّّفس،  الدّّين،  عن  والدّّفاع  المقاومة،  روح 

سيف، وكان جون هيجل]]] يقول: »كان الإسلام دائمًاً، وسيبقى دائمًاً، دين السّّيف، 

لأنّهّ لا يمكن العثور على أيّّ فكرة للحبّّ في القرآن«]]].

نذكر  الإسلام،  الجهاد في  موضوع  نقد  عن  المستشرقون  كتبها  دراسات  وهناك 

منها:

للمستشرقة  اليوم«  العالم  وأثرها على  الصّّليبيّّة،  الحملات  المقدّّسة:  »الحرب   -

البريطانية كارين آرمسترونغ )Karen Armstrong( الطّبّعة العربيّةّ للكتاب: ترجمة: 

سامي الكعكي، )بيروت، دار الكتاب العربي، 2005م(.

- »الجهاد من أجل القيصر« للمستشرق النّّمساوي شتيفان كرويتسر.

 )William Montgomery Watt( المستشرق البريطاني ويليام مونتغمري وات

 .)Muhammad at Medina( »المعنون بـ: »محمّّد في المدينة )1909-2006م(

 .[[[والّذّي تعرّضّ في كتابه إلى دراسة نقديّةّ تحليليّةّ لغزوات، وسرايا الرّسّول

]]]- جورج فيلهلم فريدريش هيغل )Georg Wilhelm Friedrich Hegel( )1770-1831م(: فيلسوف ألمانّيّ ولد 

سيِسِّ  في شتوتغارت في المنطقة الجنوبيََّة الغربيََّة من ألمانيا. يعتبر هيغل أحد أهمّّ الفلاسفة الألمان، حيث يعتبر أهمّّ مؤ

المثاليَّةَ الألمانيَّةَ في الفلسفة في أواخر القرن الثامن عشر الميلاديّّ. طوََّر المنهج الجدلي الّذّي أثبت من خلاله أنََّ 

سير التاريخ والأفكار يجري بوجود الأطروحة ثمََّ نقيضها ثمََّ التّوّليف بينهما. كان هيغل آخر بناة »المشاريع الفلسفيََّة 

الكبرى« في العصر الحديث. كان لفلسفته أثرٌٌ عميقٌٌ على معظم الفلسفات المعاصرة. لمزيدٍٍ من التّفّاصيل حول حياة 

هيغل وفلسفته، )انظر: طرابيشي، معجم الفلاسفة، ص725-721(.

]]]- الزيادي، محمّّد فتح الله، ظاهرة انتشار الإسلام وموقف بعض المستشرقين منها، ص117.

]]]- انظر: التميمي، حيدر قاسم مطر، »الجهاد الإسلاميّّ في الدراسات الاستشراقيََّة دراسة تحليليََّة نقديَّةَ«.



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 290

والدّّافع إلى هذا التّشّكيك خصوصًًا في موضوع الجهاد:

• الخوف من سيطرة الإسلام على عالم الغرب المسيحيّ.	

• ونهب 	 الشّّرق،  على  السّيطرة  في  الجديد  القديم  والحلم  الجامحة،  الرّغبة 

ثرواته.

يقول الوزير البريطانّيّ السّّابق »جلادستون«]]] في سياق كلامه عن أسباب الحملة 

الّتّي شُُنّّت على القرآن الكريم، ولا تزال تُشُنّّ، وبأساليب مختلفة: »ما دام هذا القرآن 

في  نفسها  هي  تكون  أن  ولا  ق،  الرشّر على  السّّيطرة  أوروبا  تستطيع  فلن  موجودًًا، 

أمان«]]].

وقد رد بديع الزّمّان النورسي]]] على مقالة »جلادستون« بقوله: »أقسم بالله إنّنّي 

القذرة«،  البريطاني  الوزير  مكائد  كانت  مهما  حياتي  باذالًا  للقرآن،  نفسي  سأكرّسّ 

ويقصد به وزير المستعمرات البريطانّيّ غلادستون الّذّي قال آنذاك: »طالما أنّّ القرآن 

مع المسلمين، فسيبقون في طريقنا، ولذلك يجب علينا أن نبعده عن حياتهم«]]].

وقال أيضًًا: »لأبرهننّّ للعالم بأنّّ القرآن شمس معنوية لا يخبو سناها، ولا يمكن 

إطفاؤها«، فجعل القرآن محور حياته، والنّّهضة بالمسلمين وجهته، وكان من آثار ذلك 

]]]- وليام إيوارت غلادستون )William Ewart Gladston( )1809-1898م(: سياسّيّ بريطانّيّ، توىلَّى رئاسة الوزراء 

في بريطانيا أربع مرَّاَت. في عام 1882م -أثناء وزارته الثّاّنية- غزت بريطانيّّا مصَرَ. كان واحدًًا من أشهر القادة السّّياسِيِّين 

هوت. )انظر:  البريطانِيِّين في أوائل القرن التّاّسع عشر. كان قائدًًا علمانيًًّا بارزًاً في كنيسة إنكلترا، وألَّفَ كتبًاً عدََّة في الالّا

.)/https://ar.wikipedia.org

]]]- بشير، مشتاق، توُُّطر الاستشراق البريطانّيّ، ص54.

-1877(  )Bediüzzaman Said Nursî( النورسي«  الزمان  بـ»بديع  المعروف   )Said Nursî( النّّورسي  سعيد   -[[[

1960م(: عالمٌٌ مسلمٌٌ كرديٌٌّ من عشيرة أسباريت. أحد أبرز علماء الإصلاح الدّّينيّّ والاجتماعيّّ في عصره. ولد في قرية 

نورس ببلاد الأكراد في فترة »الخلافة العثمانيَّةَ«. له مؤلَّفَات عدََّة، منها: رسائل النّّور، المثنويّّ العربّيّ النوريّّ، إشارات 

الإعجاز في مظانّّ الإيجاز، الكلمات، اللّمّعات، الشّّعاعات، المكتوبات، المحاكمات، ومؤلَّفَات كثيرة غيرها. )انظر: 

الكيلانّيّ؛ الصميدي، بديع الزمان سعيد النّّورسي قراءة جديدة في فكره المستنير، 2013م(.

ة في الأديان والمذاهب والأحزاب، ج1، ص327. د، الموسوعة الميرسَّر ]]]- الجهنيّّ، مانع بن حامَّا



291 مجالات الدّّراسات الاستشراقيّّة )6(: القرآن الكريم

إنشاء جامعة في شرق  الحميد  عبد  السّّلطان  إسطنبول، وعرض على  إلى  توجّّه  أنّهّ 

عية معًًا،  الدّّينيّّة، والرشّر الأناضول باسم مدرسة الزّهّراء تكون ميدانًاً لتدريس العلوم 

ليقدّّم النّّموذج الّذّي ينهض به المسلمون مامّا كانوا فيه من حال تخلّفّ]]].

وكتب النورسي »رسائل النّّور«، وتبلغ رسائله مئة وثلاثين رسالة، وتقع في تسعة 

مجلّدّات هي: الكلمات، والمكتوبات، واللّمّعات، والشّّعاعات، وإشارات الإعجاز، 

والمثنوي العربّيّ النّّوري، والملاحق، وصيقل الإسلام، وسيرة ذاتيّّة، ووُُضع للرّسّائل 

جزء عاشر بمنزلة فهرس تحليلّيّ عام.

الكريم،  للقرآن  باهر  »برهان  أنّهّا  فبنيّن  النّّور،  النّّورسي رسائل  وقد عرّفّ الأستاذ 

وتفسير قيّّم له، وهي لمعة برّاّقة من لمعات إعجازه المعنويّّ، ورشحة من رشحات 

ذلك البحر، وشعاع من تلك الشّّمس، وحقيقة ملهمة من كنز علم الحقيقة، وترجمة 

معنويّةّ نابعة من فيوضاته«]]].

ثالثًًا: الدّّافع العلميّّ

إنّّ ما تقدّّم من دوافع لا يمنع من ظهور الدّّافع العلميّّ، هذا الدّّافع الّذّي سعت 

إليه قلّةّ قليلة من المستشرقين إذا ما قيسوا بالجمهور منهم]]]، فكانت الأخطاء الّتّي 

]]]- انظر: جرَّاَر، مأمون فريز، في ظلال رسائل النور، ص40.

]]]- في ظلال رسائل النور، م.س، ص31-30.

بون وخطرون على الإسلام مرَّتَ أسماء بعضهم، أمثال: المستشرق المجريّّ »جولدتسيهر«،  ]]]- هناك مستشرقون متعِصِّ

وهناك  وغيرهم.  جرونيّّاوم«،  فون  و»جوستفاف  و»ماكدونالد«،  و»زويمر«،  »لامنس«،  الفرنسّيّ  »بودلّيّ«،  الإنكليزيّّ 

باسكويه«،  دو  »روجيه  السوييّّسر  المستشرق  فاغليري«،  »لورا  الإيطاليَّةَ  المستشرقة  أمثال:  منصفون،  مستشرقون 

المستشرق الفرنسّيّ »موريس بوكاي«، المستشرق الألمانّيّ »جوته Goethe«، المستشرق البريطانّيّ »توماس كارلايل 

جرمانوس«،  »جيولا  المجريّّ  المستشرق  هونكه(«،  )سيجريد  هونكة  »زيغريد  الألمانيّةّ  المستشرقة   ،»Th. Carlyle

أمثال:  الإسلام،  نور  إلى  اهتدوا  أيْْ  مهتدون،  مستشرقون  وهناك  وغيرهم.  »لامارتين«،  المعروف  الفرنسّيّ  والشاعر 

»فريتس  الألمانّيّ  المستشرق  بوركهارت«،  لويس  »جوهن  السوييّّسر  المستشرق  »ميشو-بللر«،  الفرنسّيّ  المستشرق 

كرنكوف«، المستشرق المجريّّ »عبد الكريم جرمانوس«، وغيرهم. ولكنََّ استقراءًًا سريعًًا للموسوعات التي كُُتبت عن 

حياة المستشرقين -كموسوعة المستشرقين لعبد الرحمن بدوي، أو موسوعة نجيب العقيقي، أو غيرهما- يُظُهِِر أنََّ هؤلاء 

المنصفين فضالًا عن المهتدين هم قلَّةَ قليلة إذا قيست إلى جمهور المستشرقين.



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 292

وقعوا فيها أثناء البحث في القرآن الكريم، ودراسته أخطاء طبيعيّّة.

ولكن بشكل عامّّ تهدف الدّّراسات الاستشراقيّّة للقرآن الكريم، وعلومه بالدّّرجة 

الأولى إلى زعزعة عقيدة المسلم، وتشكيكه في أمّّهات الكتب الإسلاميّّة، من خلال 

مناهجهم -المزعومة- الّتّي لا تحتكم إلى المنهج العلميّّ الرّصّين.

ولكي تتّضّح -ولو بصورة إجماليّةّ- آراء هؤلاء أتّجّاه القرآن، نعرض بعض الأمثلة 

البحث بشكل موسّّع عن بعض الافتراءات، والأكاذيب  أنّهّ سيأتي  على ذلك، على 

الّتّي كتبها هؤلاء اتّجّاه القرآن الكريم.

1. المثال الأوّّل: نزول الوحي

يرى المستشرق الفرنسي جوستاف لوبون أنّّ التّصّرّفّات الّتّي كانت تعتري الرّسّول 

إبّاّن نزول الوحي عليه، ما هي إالّا بسب إصابته بالهوس]]]. ويرى مونتجمري وات أنّّ 

الوحي من نتاج الخيال الخلاّقّ للرّسّول]]]. ويرى جولد تسيهر أنّّ النّّبوّّة مسألة نفسيّةّ 

من تشبّّع الإنسان بحال خاصّّة]]].

2. المثال الثّّاني: جمع القرآن الكريم وحفظه

إليه  القرآن قد أضيفت  أنّّ  يثبت من خلال بحثه  أن  حاول المستشرق )كازانوفا( 

أمور كثيرة بعد وفاة النبيّّ]]]. ويقرّّر )جولدتسيهر( أنّهّ لا يوجد نصّّ موحّّد للقرآن، بل 

قد حذفت منه آيات كثيرة، وهذا ما أكّّده )نولدكه( و)موير( أيضًًا]]]. 

]]]- انظر: لوبون، حضارة العرب، ص145.

]]]- انظر: الحاجّّ، سالم ساسي، الظاهرة الاستشراقيََّة وأثرها على الدراسات الإسلاميّّة، ج1، ص7-6.

]]]- انظر: جولدتسيهر، إيجناس، مذاهب التفسير الإسلاميّّ، ص45.

]]]- انظر: كازانوفا، محمّّد ونهاية العالم، ص32.

]]]- انظر: الظاهرة الاستشراقيََّة وأثرها على الدراسات الإسلاميّّة، م.س، ج1، ص 378.



293 مجالات الدّّراسات الاستشراقيّّة )6(: القرآن الكريم

3. المثال الثّّالث: مصدر القرآن

الدّّيانات الأخرى، فشرائع  القرآن الكريم من  أنّّ الرّسّول استمدّّ تعليمات  زعموا 

وهي:  ألا  ق،  الرشّر في  وقتئذٍٍ  والمنتشرة  له،  المعاصرة  ائع  الرشّر من  تأسّّست  الإسلام 

يراه  ما  وهذا  الجاهليّّة]]].  الزّّرادشتية،  الصّّابئة،  الهنديّةّ،  المسيحيّّة،  اليهوديّةّ، 

المستشرق )جب( في كتابه )المذهب المحمّّدي(، والمستشرق )سنكريل تسدل( في 

كتابه )مصادر الإسلام(، وغيرهما. 

الرّسّول،  على  هؤلاء  افتراء  مدى  توضّّح  المجال  هذا  في  كثيرة  أمثلة  وهناك 

والرّسّالة، ويمكن اختصار موقفهم في النّّقاط الآتية:

• القرآن من تأليف محمّد.	

• وهو ليس وحيًا على الإطلاق.	

• وليس بمعجزةٍ أصلًًا.	

• فيه كثيٌر من التنّاقضات.	

• وهو خليطٌ من الدّيانات والعادات.	

]]]- انظر: أحمد، إبراهيم خليل، الاستشراق والتبشير، ص67.



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 294

الأفكار الرّّئيسة:

- حاز القرآن الكريم مركزًاً جوهرّيًّا في الدّّراسات الاستشراقيّّة الّتّي بدأت بترجمته 

لأهدافٍٍ دينيّةّ معادية. 

هذه  وتنوّّع  الكريم،  القرآن  عن  الاستشراقيّّة  الدّّراسات  حجم  يطالع  الّذّي   -

يتعرّضّ  لم  الّتّي  الأبحاث  بعض  على  الأحيان  بعض  في  اشتملت  الّتّي  الدّّراسات 

لها المسلمون أنفسهم، يعرف مدى اهتمام هؤلاء بالقرآن الكريم، وجعله على رأس 

الأولويّاّت الّتّي شغلت بالهم، وتفكيرهم.

الدّّينيّّ،  الدّّافع  الآتي:  أبرزها  القرآن  الاستشراقي في  للبحث  عدّّة  دوافع  هناك   -

والدّّافع الاستعماريّّ، والدّّافع العلميّّ.



295 مجالات الدّّراسات الاستشراقيّّة )6(: القرآن الكريم

أسئلة الدّّرس

	1 تحدّث عن الدّافع الدّينيّ لاهتمام المستشرقين بدراسة القرآن الكريم..

	2 تكلّم عن الدّافع الاستعماريّ لاهتمام المستشرقين بدراسة القرآن الكريم..

	3 بيّّن الدّافع العلميّ لاهتمام المستشرقين بدراسة القرآن الكريم..





الدّّرس الثّّاني والعشرون

مناهج المستشرقين في الدّّراسات الإسلاميّّة والقرآنيّّ�ة )1(

أهداف الدّّرس: 

على المتعلّّم مع نهاية هذا الدّّرس أن:

	1 يتعرّف إلى المنهج التّاريخيّ، وتوظيف المستشرقين له في دراساتهم الاستشراقيّة..

	2 يطّلع على الملاحظات الواردة على استخدامهم للمنهج التّاريخيّ..

	3 يتعرّف إلى المنهج التّحليلّي، وتوظيف المستشرقين له في دراساتهم الاستشراقيّة..

	4 يطّلع على الملاحظات الواردة على استخدامهم للمنهج التّحليلّي..





مدخل

لا شكََّ في ضرورة اِتِّباع منهجٍٍ ما، في أِيِّ دراسةٍٍ من الدّّراسات؛ لأنََّ المنهج هو 

الطّرّيق المؤِدِّي إلى التّعّرُّفُ إلى الحقيقة في العلوم بواسطة طائفةٍٍ من القواعد العامََّة 

د عمليَّاَته حتَّىَ يصل إلى نتيجةٍٍ معلومة. وبعبارة  الّتّي تهيمن على سير العقل، وتحِدِّ

أِيِّ  وفي  العلميََّة،  للدّّراسة  محاولة  أيّّ  تحكُُّم  الّتّي  القاعدة  أو  القانون،  هو  أوجز: 

مجال.

ثمََّ إنََّ المناهج تختلف باختلاف العلوم الّتّي تبحث فيها؛ فلكِلِّ علمٍٍ منهجٌٌ يناسبه، 

مع وجود حدٍٍّ مشترك بين المناهج المختلفة، وقد تتعاون -وهو الغالب- مجموعةٌٌ من 

المناهج لخدمة فنٍٍّ واحدٍٍ، ومعالجته]]].

ولكن لكِلِّ منهجٍٍ حدودًًا معيََّنة، ومن هنا فمن الخطورة بمكان أن نعتقد أنََّ منهجًًا 

الفلانّيّ في دراسة ظاهرةٍٍ  المنهج  يفيد  فقد  الظّوّاهر المختلفة،  لدراسة  بعينه يصلح 

ٍ في بيئةٍٍ معيََّنةٍٍ، بينما قد يأتي استخدام المنهج نفسه بنتائج  محدََّدةٍٍ، أو موضوعٍٍ مع�يَّنٍ

بيئةٍٍ  في  مشابهٍٍ  آخر  موضوعٍٍ  على  طُِبِّق  ما  إذا  الأحيان،  بعض  في  كارثيَّةَ  بل  خاطئة 

أخرى، وظروفٍٍ مختلفة.

وهناك مناهج علميََّة، أو مكتبيَّةَ )Méthodes Library( اعتمدها المستشرقون، 

من قبيل: المنهج التّاّريخيّّ، المنهج الوصفيّّ، وغيرهما. والمقصود بالعلميَّةَ طريقة 

استعمال المصادر، والدّّراسات العلميََّة الّتّي لها صلة مباشرة، أو غير مباشرة بموضوع 

الدّّراسة، والّتّي تحصل، وتتمّّ من على المكتب من دون الحاجة للنّّزول إلى الميدان. 

وهناك مناهج عمليََّة تتلَّطبَ الحضور الميدانّيّ، من قبيل: المنهج الأنثروبولوجيّّ في 

اث. دراسة التّرر

]]]- انظر: رشوان، العلم والبحث العلميّّ دراسة في مناهج العلوم، ص143-145؛ مرسي، منهج البحث العلميّّ عند 

العرب في مجال العلوم الطبيعيََّة والكونيََّة، ص273-271.



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 300

: المنهج التّّاريخيّّ أوّّلًاا

1. تعريف المنهج التّّاريخي

بعض  محاولة  من  نابعٌٌ  أنَّهَ  ويبدو  هوتيََّة،  الالّا المناهج  من  هو  التّاّريخيّّ  المنهج 

المناهج  القرآنّيّ، وهي  النِّّصِّ  عنْْوةًً على  التّاّريخيََّة  النّّقد  مناهج  تطبيق  المستشرقين 

الّتّي طُِبِّقت على الكتاب المقّدَّس، وطوََّرت في ما بعد علم اليهوديَّةَ، ومن ثمََّ علم نقد 

أسفار العهد القديم في الغرب، وخرجََت هذه المناهج بنتائج تفيد بأنََّ هذه النصوص 

كُُتبت في مراحل تاريخيََّة مختلفة، وتنتمي لأكثر من مؤِلِّف، لا لمؤفٍٍِلِّ واحد، ومن 

أشهر الكتابات الاستشراقيَّةَ في هذا الصّّدد كتاب المستشرق الألمانّيّ تيودور نولدكه: 

»تاريخ القرآن« عام 1860م، الّذّي تأثَّرَت به -على أغلب الظّنّّّ- كيٌرٌث من الكتابات 

الاستشراقيََّة الّتّي نهجََت هذا النّّهج؛ إِذِْْ حاولَتَ وضع النّّصّّ القرآنّيّ في إطارٍٍ تاريخيّّ، 

مةًً سور القرآن إلى مجموعات، وفقًًا لمراحل، وحقب تاريخيَّةَ مختلفة ارتأَتَْْ أن  مقِسِّ

َكالًّا منها كان لها تأثيٌرٌ على مضامين آيِِ القرآن.

من  الماضية  الأحداث  إلى  للوصول  العامََّة  القوانين  التّاّريخيّّ  بالمنهج  ويقصد 

خلال التّحّليل المفصََّل الّذّي يقود من المشاهدة المايَِّدِّةَ للوثائق إلى معرفة الوقائع]]]، 

وقد قام بتوضيح معالم هذا المنهج العالمان الفرنسيّاّن لانجلو وسينوبوس في كتابٍٍ 

فيه شروط المعرفة في  التاريخيََّة«، وعالجا  الدّّراسات  بعنوان: »المدخل إلى  لهما، 

التّاّريخ، وعلاماتها، وخصائصها، وكيفيََّة التّعّامل مع وثيقةٍٍ تاريخيََّة، وقد تَرَجََمََ هذا 

الكتاب الدّّكتور عبد الرحمن بدوي]]].

ويُعُِرِّفه بعض الباحثين بأنَّهَ: »عبارة عن ترتيب وقائع تاريخيََّة، أو اجتماعيََّة، وتبويبها، 

وترتيبها، ثمََّ الإخبار عنها، والتّعّريف بها باعتبارها الظّاّهرة الفكريَّةَ ذاتها. وقد خلطوه 

قد  التّاّريخيّّ  والمنهج  تاريخيََّة.  منها  أكثر  ذاتيََّة  دراستهم  فجاءت  الذّّاتيّّ،  بالمنهج 

]]]- أوسينوبوس، »المدخل إلى الدراسات التاريخيََّة«، ضمن كتاب النقد التاريخيّّ، ص44. 

]]]- لمزيد من الاِطِّلاع، انظر: أوسينوبوس؛ وآخرون: النقد التاريخيّّ.



301 مناهج المستشرقين في الدّّراسات الإسلاميّّة والقرآنيّّ�ة )1(

يكون عامًًّا يشمل دراسة كلّّ الظّوّاهر السّّياسيََّة، والاقتصاديَّةَ، والاجتماعيَّةَ، والقانونيَّةَ 

ٍ مقتصًرًا عليه. والمستشرقون حين طبّقّوا هذا  للمجتمع، وقد يكون خاصًًّا بجزءٍٍ مع�يَّنٍ

المنهج على الحضارة الإسلاميّّة، فإنَّهَم صنََّفوا التّاّريخ الإسلاميّّ، ومفِكِّريه على نمط 

إنَّهَ كان تاجرًاً ميسورًًا، وعندما  النّّبيّّ قالوا:  إذا تحدََّثوا عن  الغربيّّة؛ فهم  العقليََّة 

يتناولون دعوته يقولون: إنَّهَا جاءت للانقضاض على الأرستقراطيََّة القرشيََّة، وعندما 

تحقيقها  إلى  يرمي  سياسيََّة  أغراضًًا  لديه  إنََّ  يقولون:  وجهاده  نضاله،  عن  يتحدََّثون 

بالقوََّة المسلَّحَة للوصول إلى السّّلطة، والهيمنة على الجزيزة، وعندما يتحدََّثون عن 

مفِكِّري الإسلام: كابن رشد، والغزالي، فإنَّهَم يِنِّصفونهم على أنَّهَم أصحاب مدارس 

كالغربيّّين، وهذا غير صحيح بل بعيدٌٌ كلََّ البعد عن التّاّريخ الإسلاميّّ. ونتائج تطبيق 

وعدم   ،محمّّد نبوََّة  إنكار  إلى  يؤِدِّي  أنَّهَ  كما  غالبًًا  صحيحةًً  ليست  المنهج  هذا 

صدق الوحي؛ حيث يفرسِّر كلّّ شيءٍٍ على أنَّهَ ظاهرةٌٌ تاريخيََّةٌٌ ذات أصولٍٍ مايَِّدِّةَ، وهو 

بذلك يقوم على فكرةٍٍ مسبقةٍٍ، وتمييزٍٍ حضاريٍٍّ، وتعصُُّبٍٍ دينيّّ«]]].

2. مراحل البحث التّّاريخيّّ

مرّّ البحث التّاّريخيّّ بمرحلتين: 

وتمحيصها؛  تاريخيََّة،  بواقعةٍٍ  المرتبطة  الأصول  جمع  مرحلة  الأولى:  المرحلة 

لإثبات صحََّتها، وتعيين درجة الاعتماد عليها. 

التّاّريخيّّ بعد تجزئة المعلومات  مرحلة إعادة بناء توُُّصر الواقع  الثّّانية:  المرحلة 

عنها، وتصنيفها، وترتيبها على أساس التّسّلسل المنطقيّّ للحوادث]]].

3. نقاط منهجيََّة في المنهج التّّاريخيّّ

حاز النّّقد التّاّريخيّّ في الغرب مكانةًً عليا في الدّّراسات التّاّريخيََّة، وأصبح هذا 

]]]- الحاجّّ، ساسي سالم، نقد الخطاب الاستشراقيّّ، ص169-166. 

]]]- انظر: »المدخل إلى الدراسات التاريخيََّة«، م.س، ص44. 



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 302

المنهج مهيمنًًا على مجال البحث العلميّّ-التّاّريخيّّ، كما شاع استعماله في البحث 

الأكاديميّّ للكتاب المقدّّس.

قد تناولت الدّّراسات الإسلاميّّة عند المستشرقين عددًًا من الموضوعات المرتبطة 

بالقرآن الكريم، والسّّنََّة، والسّّيرة النّّبويّةّ، والتّاّريخ الإسلاميّّ، على أسسٍٍ منهجيََّةٍٍ نقديَّةٍٍَ 

متأِثِّرين بهذا المنهج.

هو  المقدََّسة  وكتبها  الأديان،  دراسة  في  التّاّريخيّّ  النّّقد  استخدام  من  الهدف 

الكشف عن نشأتها، وطبيعتها.

في  وتوُُّطر  نشأةٍٍ،  بمراحل  تمرّّ  الأديان  أنََّ  هي  المنهج  هذا  في  الرّئّيسة  الفكرة 

التّاّريخ، وأنَّهَا خاضعة لقانون التّأّثُّرُ والتّأّثير، فهي أديان متِوِّطرة في التّاّريخ.

4. ملاحظات على المنهج التّّاريخيّّ

هناك ملاحظات عدََّة على المنهج التّاّريخيّّ، أهمّّها: خطورة التّّعميم في المنهجيََّة:

إنََّ من مسلَّمَات المنهج العلميّّ أن يكون صالحًًا لموضوع البحث، فالتزام المنهج 

المناسب لمجال البحث يكون ضمانًاً لتوليد معرفةٍٍ صحيحةٍٍ، وعدم مراعاة التّنّاسب 

بين المنهج، والموضوع، سيؤِدِّي إلى معرفةٍٍ فاسدة، ونتائجََ خاطئة؛ ولذلك تُشُترط 

في المنهج العلميّّ شروطٌٌ ثلاثة: 

ط الأوََّل: أن يكون منهجًًا محدََّدًًا.  الرشّر

ط الثّّاني: أن يكون ملائمًاً لموضوع البحث.  الرشّر

ط الثّّالث: أن يكون متناسبًًا مع طاقة العقل، وفي حدود قدراته]]].  الرشّر

»والخطأ الأوََّل هو خطأ التّعّميم الّذّي وقع فيه المستشرقون. وهذا الخطأ المنهجيّّ 

]]]- انظر: صابر، حلمي عبد المنعم، منهجيََّة البحث العلميّّ وضوابطه في الإسلام، ص19. 



303 مناهج المستشرقين في الدّّراسات الإسلاميّّة والقرآنيّّ�ة )1(

ينطبق  والنصرانيََّة،  اليهوديَّةَ،  على  ينطبق  ما  أنّّ  في  الاعتقاد  من  ينبع  الاستشراقيّّ 

ورة على الإسلام، وأنََّ ما ينطبق على النّّصوص الدّّينيََّة المقدََّسة في اليهوديَّةَ،  بالرضّر

والنّّصرانيَّةَ صالحٌٌ للتّطّبيق على الإسلام«]]]. وهذا خأٌطٌ منهجيٌٌّ في المقايسة، ولكي 

يتَّضَح هذا الخلل، لا بد أن نلتفت إلى النّّقطة الآتية:

الفوارق بين النّّصوص في اليهوديََّة والنصرانيََّة وبين النّّصوص في الإسلام

الكتب  وبين  سماويًّاً،  ووحيًًا  كتابًاً،  بوصفه  الكريم  القرآن  بين  كبير  فارق  هناك 

السّّماويَّةَ الأخرى: كالإنجيل، والتوارة؛ فالقرآن الكريم نزل خلال 23 عامًًا، وقد كُُتب 

أمام النّّبيّّ مع تمام نزول الوحي، أيْْ لم ينزل القرآن ثم بعد رحيل النّّبيّّ بسنواتٍٍ، 

أو عقودٍٍ، أو قرونٍٍ كُُتِِبََ القرآن؛ ولذا بالنّّسبة إلى النّّصّّ الأوََّل في الإسلام، وهو القرآن 

نزول  بين  فاصلٍٍ  زمنٍٍ  وجود  أي  تاريخًًا،  تُسُمََّى  أن  يمكن  فةٌٌتر  هناك  ليس  الكريم، 

الوحي القرآنّيّ، وتدوين النّّصّّ القرآنّيّ.

أمََّا النّّصوص الدّّينيََّة المقدََّسة في اليهوديَّةَ، فلها تاريخٌٌ طويلٌٌ يقبتر من ثمانمئة 

 ،عامٍٍ بين زمن نزول الوحي، وتدوينه، أيْْ بين زمن نزول الوحي على النّّبيّّ موسى

أي القرن الثّاّلث عشر قبل الميلاد، وزمن إخضاع هذا الوحي للكتابة، والتّدّوين على 

جدًًّا،  طويلة  فترة  وهي  الميلاد.  قبل  الخامس  القرن  منتصف  أيْْ:  الكاتب  عزرا  يد 

فنحن أمامََ نصٍٍّ له تاريخٌٌ تغريَّر فيه شكله من النّّصّّ الشّّفويّّ إلى النّّصّّ الكتبّّي على يد 

»عزرا الكاتب«، وهذه الفترة سمحت بأنواع التّحّريف، والتّبّديل كِلِّها. وكذلك الأمر 

بالنّّسبة إلى العهد الجدي، فلكِلِّ إنجيلٍٍ من الأناجيل الأربعة تاريخ]]].

والصّّحيح أنََّ اليهوديَّةَ، والنّّصرانيََّة ديانتان تاريخيََّتان، وكلُُّ ديانةٍٍ منهما لها تاريخ 

اليهوديَّةَ  التّقّسيمات  وبحسب  اليهوديَّةَ،  الدّّيانة  إلى  بالنّّسبة  عصور.  إلى  ينقسم 

القديم  العهد  ويهوديَّةَ  الأنبياء،  ويهوديَّةَ  التّوّراة،  بيهوديَّةَ  يُعُرف  ما  هناك  لتاريخها، 

]]]- حسن، محمّّد خليفة، دراسة القرآن الكريم عند المستشرقين في ضوء علم نقد الكتاب المقدََّس، ص14.

]]]- انظر: دراسة القرآن الكريم عند المستشرقين في ضوء علم نقد الكتاب المقدََّس، م.س، ص15.



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 304

ككلّّ، ويهوديَّةَ التّلّمود بعد انتهاء عصر العهد القديم، وهكذا؛ وبالنّّسبة إلى الدّّيانة 

 ،النّّصرانيََّة، فقد أدََّى تاريخ النّّصّّ إلى توُُّطر نصرانيّّاتٍٍ عدََّة، من بينها: ديانة عيسى

المختلفة،  الأناجيل  ونصرانيََّة   ،)Jewish Christianity( اليهوديَّةَ  والنّّصرانيََّة 

والبروتستانتيَّةَ.  والكاثوليكيََّة،  الأرثوذكسيََّة،  المذاهب  ونصرانيََّات  بولس،  ونصرانيَّةَ 

تاريخٍٍ  النّّصّّ، والمؤِدِّي إلى توُُّطر  تاريخ  النّّاتج من  العقديّّ  التّوُُّطر  وفي مقابل هذا 

م، فهناك توافقٌٌ  لليهوديَّةَ، وتاريخٍٍ للنّّصرانيََّة، لا يوجد تاريخٌٌ للإسلام بالمعنى المتقِدِّ

تامٌٌّ بين القرآن بوصفه نصًًّا، والإسلام بوصفه دينًًا، ولا يوجد إسلام خارج حدود النّّصّّ 

القرآنّيّ، وبالتّاّلي لا يوجد توُُّطر عقديّّ، أو عصور للإسلام. وهنا يجب عدم الخلط 

بين الإسلام، وتاريخ المسلمين؛ فالتّاّريخ الموجود هو تاريخ المسلمين، وليس تاريخ 

الإسلام]]].

ثانيًًا: المنهج التّّحليلّيّ

هو منهج يقضي بتحليل الظّاّهرة المركََّبة إلى عناصرها الأوََّليََّة الّتّي تكوََّنت منها 

لمعرفة الأجزاء بوضوحٍٍ، وإصدار الأحكام على كلٍٍّ منها. وهو أفضل من ترك الظّاّهرة 

الكلّّ مركََّبُُ من أجزاء، ولا  قبل.  الكيَِّلَِّة، والحكم عليها من دون رؤية الأجزاء من 

يمكن إصدار الحكم على الكلّّ من دون معرفة الأجزاء الّتّي يتكوََّن منها. الفكر مثل 

الجسم، كلٌٌّ منهما مركََّب من أجزاء. والحضارة الإسلاميّّة علوم، وكلُُّ علمٍٍ مكوََّنٌٌ من 

الكيَِّلِّةَ.  الرّّؤية  موضوعات، وكلٌٌّ موضوعٍٍ من موضوعات أصغر، وبتفكيكها تضيع 

، لا يمكن تقطيعه إلى أجزاء مثل التّوّحيد في علم أصول الدّّين،  ّ والحضارة قدٌٌص ك�لِّيّ

والمصلحة العامََّة في علم أصول الفقه، والحكمة في الفلسفة، والكمال في التّوُُّصف. 

ويعتزُُّ الغرب بأنَّهَ وضع المنهج التّحّليلّيّ منذ ديكارت عندما جعل التّحّليل القاعدة 

أنََّ  وصحيحٌٌ  والمراجعة.  الترّّكيب،  وقبل  الحدس،  بعد  العقلّيّ  المنهج  في  الثّاّنية 

كيب في المنهج التّكّاملّيّ في علم النّّفس، والمنهج  الغرب تفادى عيوب التّحّليل بالتّرر

الجدلّيّ لاكتشاف قوانين التّاّريخ. لكنّّ قوََّة الحضارة الإسلاميّّة في مقاصدها الكيَِّلِّةَ، 

]]]- انظر: دراسة القرآن الكريم عند المستشرقين في ضوء علم نقد الكتاب المقدََّس، م.س، ص19-18.



305 مناهج المستشرقين في الدّّراسات الإسلاميّّة والقرآنيّّ�ة )1(

ف.  وتفتيتها يضعفها، ويضيّّع رؤيتها إلى العالم، ويحوّّلها إلى شذراتٍٍ تاريخيَّةَ رصِر

الكيَِّلَِّات، سواء في  التّحّقُُّق من صدق  التّحّليلّيّ في الغرب  كان الهدف من المنهج 

ه الأصوليُّوُن  تحليل الظواهر، أم في تحليل النّّفس، أم في تحليل اللّغّة. وهو ما سامَّا

العلَّةَ المناسبة،  العلَّةَ المؤِثِّرة، أو  الفاعلة، أو  العلَّةَ  السّّبر، والتّقّسيم في البحث عن 

ما  وهو  منها،  واحدة  كلّّ  اختبار  ثمََّ  الممكنة،  العلل  رصد  بعد  الملائمة،  العلَّةَ  أو 

ه اللّغّويُّوُن القسمة للألفاظ، وأنواعها. والتّحّليل عند القدماء وسيلةٌٌ لا غاية. في  سامَّا

حين أنََّ استخدام المستشرقين للتّحّليل هو لضياع النّّظرة الكيَِّلَِّة، وتحويل الحضارة 

الإسلاميّّة الحيََّة إلى أجزاء متناثرة مثل أجزاء محِرِّك مفكََّك، ولا يعمل]]].

أهمّّ  الشّّامل. وهو   ّ الك�لِّيّ الطّاّبع  التّحّليلّيّ عمدًًا للقضاء على  ويُسُتعمل المنهج 

ٍ شامل، فبتفتيت الكلّّ  ما يمِيِّز الحضارة الإسلاميّّة الّتّي قامت -أيضًًا- على وحيٍٍ ك�لِّيٍّ

لا يرى أحد الأجزاء المتناثرة، ومن ثمََّ لا تختلف الحضارة الإسلاميّّة عن الغربيَّةَ في 

شيء، فكلٌٌّ منهما ستبدو في هذه الحال، وكأنَّهَا مجموعةٌٌ متناثرةٌٌ من الأجزاء.

وقد يُسُتعمل التّحّليل بطريق لا شعوريّّ تعبيرًاً عن رغبةٍٍ دفينةٍٍ في الهدم المنهجيّّ، 

من خلاله  الباحث،  يحِقِّق  وقد  تفتيت، وسحق،  فالتّحّليل  الموضوع،  وقضاءًً على 

وتحت دعاوى منهجيََّة، ما يريد من القضاء على الظّاّهرة إن أراد، أو تقديمها بطريقةٍٍ 

غير موضوعيَّةَ، وغير سليمة. وقد يُسُتعمل التّحّليل حتّىّ يمكن ردّّ كلّّ جزءٍٍ إلى أجزاء 

مة لإثبات الأثر الخارجيّّ،  شبيهة في حضارات معاصرة، ومن ثمََّ يكون التّحّليل مقِدِّ

ومنجزاتها  اكتشافاتها،  كلََّ  بأنََّ  والاِدِّعاء  الأصيل،  مضمونها  من  الحضارة  وتفريغ 

من  تقليلٌٌ  هذا  أخرى، وفي  ثقافاتٍٍ، وحضاراتٍٍ  من  أصالًا  مأخوذة   - -مالًاث المعرفيََّة 

شأن جهدها، وموروثها]]].

]]]- انظر: حنفي، حسن، »مناهج الاستشراق«.

]]]- انظر: حنفي، حسن، »الاستشراق والمنهج التحليلّيّ«.



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 306

الأفكار الرّّئيسة:

اعتمدها المستشرقون   )Méthodes Library( هناك مناهج علميََّة، أو مكتبيََّة -

في دراساتهم الاستشراقيّّة، من قبيل: المنهج التّاّريخيّّ، المنهج الوصفيّّ، وغيرهما.

هوتيََّة، ويبدو أنَّهَ نابعٌٌ من محاولة بعض  - المنهج التّاّريخيّّ هو من المناهج الالّا

المناهج  القرآنّيّ، وهي  النِّّصِّ  عنْْوةًً على  التاريخيََّة  النّّقد  مناهج  تطبيق  المستشرقين 

الّتّي طُِبِّقت على الكتاب المقّدَّس، وطوََّرت في ما بعد علم اليهوديَّةَ، ومن ثمََّ علم نقد 

أسفار العهد القديم في الغرب، وخرجََت هذه المناهج بنتائج تفيد بأنََّ هذه النّّصوص 

كُُتبت في مراحل تاريخيََّة مختلفة، وتنتمي لأكثر من مؤِلِّف لا لمؤفٍٍِلِّ واحد.

- مرّّ البحث التّاّريخيّّ بمرحلتين: 

تاريخيََّة، وتمحيصها؛  بواقعةٍٍ  المرتبطة  الأصول  مرحلة جمع  الأولى:  المرحلة   -

لإثبات صحََّتها، وتعيين درجة الاعتماد عليها. 

- المرحلة الثّّانية: مرحلة إعادة بناء توُُّصر الواقع التّاّريخيّّ بعد تجزئة المعلومات 

عنها، وتصنيفها، وترتيبها على أساس التّسّلسل المنطقيّّ للحوادث.

هناك ملاحظات عدََّة على المنهج التّاّريخيّّ، أهمّّها: 

- خطورة التّعّميم في المنهجيَّةَ.

- وجود فوارق بين النّّصوص في اليهوديَّةَ، والنّّصرانيََّة، وبين النّّصوص في الإسلام.

- المنهج التّحّليلّيّ هو منهج يقضي بتحليل الظّاّهرة المركََّبة إلى عناصرها الأوََّليَّةَ 

الّتّي تكوََّنت منها لمعرفة الأجزاء بوضوحٍٍ، وإصدار الأحكام على كلٍٍّ منها. 

الحضارة  وتحويل  الكيَِّلَِّة،  النّّظرة  لضياع  هو  للتّحّليل  المستشرقين  استخدام   -

ويُسُتعمل  يعمل.  ولا  مفكََّك،  محِرِّك  أجزاء  مثل  متناثرة  أجزاء  إلى  الحيََّة  الإسلاميّّة 

ّ الشّّامل. المنهج التّحّليلّيّ عمدًًا للقضاء على الطّاّبع الك�لِّيّ



307 مناهج المستشرقين في الدّّراسات الإسلاميّّة والقرآنيّّ�ة )1(

أسئلة الدّّرس

	1 باستخدامه في دراساتهم . اهتمام المستشرقين  مبينًا  التّاريخي؛  عرفّ المنهج 

الاستشراقيّة.

	2 ما هي مراحل المنهج التّاريخي؟ وما هي الملاحظات الواردة عليه؟.

	3 دراساتهم . باستخدامه في  المستشرقين  اهتمام  مبيّنًا  التّحليلي؛  المنهج  عرفّ 

الاستشراقيّة، وما يردِ عليه من نقد.





الدّّرس الثّّالث والعشرون

مناهج المستشرقين في الدّّراسات الإسلاميّّة والقرآنيّّ�ة )2(

أهداف الدّّرس: 

على المتعلّّم مع نهاية هذا الدّّرس أن:

	1 يتعرّف إلى المنهج التّفكيكّي، وتوظيف المستشرقين له في دراساتهم الاستشراقيّة..

	2 يطّلع على الملاحظات الواردة على استخدامهم للمنهج التّفكيكي..

	3 يتعرّف إلى منهج التّأثير، والتّأثّر، وتوظيف المستشرقين له في دراساتهم الاستشراقيّة..

	4 يطّلع على الملاحظات الواردة على استخدامهم لمنهج التّأثير والتّأثّر..





: المنهج التفكيكّيّ أوّّلًاا

1. مفهوم التّّفكيكيّّة

 إنََّ التّفّكيكيّّة مطصلح مثير للجدل بسبب ما يتبناه من مفاهيم معادية للغيبيّاّت، 

وعليه فالتّفّكيكيّّة قراءة مزدوجة تسعى إلى دراسة النّّصّّ أيًاً كان، دراسة تقليدية أوّّالًا 

يحة، ثمّّ تسعى إلى تقويض ما تصل إليه من نتائج في قراءة معاكسة  لإثبات معانيه الرصّر

تعتمد على ما ينطوي عليه النّّصّّ من معان تتناقض مع ما يصّرّح به، لقد استطاع التّفّكيك 

أنْْ يسهم في زعزعة المسلّمّات التّقّليديّةّ الميتافيزيقيّّة الغربيّةّ، إالّا أنَّهَ وصل إلى دوّّامة 

ة، إذ إنّّ دريدا لم يطرح بديالًا عن هذه المسلّمّات بعد أن قوّّضها، وعليه تعرَّفَ  مُُحريّر

التّفّكيكيّةّ بأنَهَا تمثّلّ »... نقدًًا معرفيًّاً لأيديولوجيا التّمّركز الغربّيّ حول الذّّات، وسبرًاً 

لأغوار الاستراتيجيّّات المعرفيّّة الّتّي تؤدّّي إلى هذا الإقصاء للآخر«]]]، والتّفّكيكيّّة هي 

نزعة فكريّةّ فلسفيّةّ سعت منذ البداية إلى نقد الميتافيزيقيا الغربيّةّ، وهي حركة نشأت 

على يد الفيلسوف الفرنسّيّ جاك دريدا عام 1966م بعد محاضرته الشّّهيرة في جامعة 

هوبكنز]]]، »التّفّكيك قد يكون في أبسط أشكاله مجرّدّ فكّّ للحرف لدرك المعنى، وقد 

يكون اشتغاالًا على المعنى بتفكيك بنيته، وأصوله، أو تعرية مسبقاته، ومحجوباته، أو 

تبيان خدعه، وألاعيبه، أو فضح سلطته، وتحكّمّاته؛ للكشف عامّا يمارسه الكلام من 

تكون  وبهذا  والمصادرة«]]]،  والتّحّكّّم،  الادّّعاء،  أو  والاعتباط،  والخداع،  الحجب، 

اث الغربّيّ البحت. التّفّكيكيّّة وليدة التّرر

2. المنهج التّّفككّيّي عند المستشرقين

الوسائل من أجل  بكلّّ  تعمل  الفكر الاستشراقيّّ  ماكنة  أنََّ  لبّّ في  يَشَُُك ذو   لا 

]]]- دي مان، بول، العمى والبصيرة مقالات في بلاغة النقد المعاصر، ص30.

]]]- بولكعيبات، نعيمة، النصّّ الدينيّّ ومقولات التفكيكيّّة قراءة في أعمال محمّّد أركون، ص133.

]]]- حرب، علي، هكذا أقرأ ما بعد التفكيك، ص26.



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 312

تحقيق  لغرض  اث  التّرر أبناء  نفوس  في  تزرعها  معيّّنة  ومناهج  خاصّّة،  قواعد  إرساء 

على  القائم  التّفّكيكّيّ  المنهج  على  التّأّكيد  إلى  المستشرقون  سعى  لذا  أهدافها؛ 

الهدم، والبناء في دراسة النّّصّّ القرآنّيّ، وهنا تظهر دراسة المستشرق ويلش]]] علامة 

شاخصة في إرساء أسس المنهج التّفّكيكّيّ في الدّّرس القرآنّيّ بعد أنْْ سلّطّ الضّّوء 

في دراسته على مسألة تدوين المصحف، فيرى أنََّ القرآن الكريم لم يدوّّن في زمن 

كيز  والتّرر النّّبويّّ،  التّدّوين  عمليّّة  يهدم  فهو  وبهذا  مراحل،  بثلاث  مرّّ  بل   ،ّّالنّّبي

على الشّّفاهيّّة؛ إذ يقول: »إنََّ تاريخ القرآن بعد وفاة محمّّد لا يزال غير واضح، 

وإنََّ إعداد النّّسخة الرّسّميّّة، والقانونيّّة للقرآن مرّّ بثلاث مراحل عبر توّّطرها يصعب 

وضع تاريخ محدّّد لكلّّ منها. وإنََّ الاعتقاد السّّائد بين المسلمين هو أنََّ القرآن الكريم 

كان محفوظًاً بطريقة شفويّةّ ثمّّ كتب أثناء حياة النّّبيّّ أو بعد موته بقليل...«]]]، 

وبهذا يظهر الغرض الحقيقيّّ للمستشرق عبر تفكيك، وهدم عمليّّة التّدّوين الفوريّّ 

للنّّصّّ القرآنّيّ، وتأسيس لمفهوم جديد اسمه الشّّفاهيّّة، لينسجم هذا الأمر مع مراد 

المستشرقين في أنََّ القرآن الكريم حاله حال الكتب السّّماويّةّ الأخرى الّتّي لم تدوّّن 

في زمن أنبيائها، وهذا الحلم طالما راودهم كيرًثاً. 

يراه  الّذّي  التّفّكيكّيّ  المنهج  دراسته  تفارق  أنْْ  أبى  الآخر  فهو  برجستراسر  أمّّا   

الرّّوايات  على  الضّّوء  فسلّطّ  الإسلاميّّ،  اث  التّرر من  يريده  ما  لهدم  المناسبة  الأداة 

للمواضع  التّقّدير  هذا  نجاح  »بعد   : قائالًا المؤمنين  أمّّهات  بعض  عبر  جاءت  الّتّي 

باتت الرّّواية القديمة حول وجود أخطاء في النّّصّّ القرآنّيّ مزعجة للغاية، وقد حاول 

بعض تلافي هذا باللّجّوء إلى وسائل الجرح، وهو ما أثار صعوبات في حال روايات 

]]]- ويلش: مستشرق أمريكّيّ، عمل أستاذ دراسات الأديان في جامعة ولاية ميشيغان حصل على درجة الدّّكتوراه في 

الكتاب  العربيّّة والإسلاميّّة من جامعة إدنبرغ عام 1970م، وحصل كذلك على درجة الماجستير في لغة  الدّّراسات 

ق الأدنى من الكلّيّّةّ اللاهوتيّّة المعمدانيّّة الجنوبيّّة. تشمل أبحاث ولش مجالات الأديان  المقدّّس، وأدب وتاريخ الرشّر

والتّاّريخ، والدّّراسات العربيّّة والإسلاميّّة، وقد كتب مع مونتغمري وات؛ مقالة »القرآن« في الطبعة الجديدة:

 https://ar.wikipedia.org/wiki/D9%88%D9%84%D8%B4 

عند  القرآنّيّ  النصّّ  كتابة  التحريف في  بدرية، دعوى  المهندي،  نقالًا عن:  الإسلاميّّة، ص404،  المعارف  دائرة   -[[[

الحداثويّيّن، ص60.



313 مناهج المستشرقين في الدّّراسات الإسلاميّّة والقرآنيّّ�ة )2(

السّّيّّدة عائشة، أو التّفّسير، أو ببساطة رفض هذه الرّّوايات باعتبارها عديمة الصّّدق، 

ويمكننا تقريبًاً تأريخ بداية هذه المحاولات: فبينما كان أبو عبيدة لا يزال يردّّد هذه 

الرّّوايات، فإنََّ ابن الأنصاريّّ، وكذلك الطّبّريّّ كانا يسعيان بصفة عامّّة إلى إنقاذ النّّصّّ 

العثمانّيّ«]]]، لا ريب أنََّ هذه فرصة سانحة للمستشرق ليمارسََ التّفّكيك عبر بعض 

الرّّوايات الّتّي تمسّّ النّّصّّ الّتّي لا شكّّ أنَّهَا موضوعة، فضالًا على أنَّهَ عكس صورة 

صراع بين الصّّحابة الكرام لغرض حفظ النّّصّّ العثمانّيّ، وتناسى الحفظ الإلهيّّ بقوله 

نُُْحْ نَزَََّنََْلْا الذِِّرََْكْ وََإِنَِّاَ لََهُُ لََحََافِِظُُونََ )الحجر: 9(، ولم ينكفئ المستشرق  تعالى: إِنَِّاَ نَ

يف بإيجاد  على ممارسة المنهج التّفّكيكّيّ عبر هدم الرّسّم العثمانّيّ للمصحف الرشّر

مؤاخذات لغويّةّ عليه بحسب زعمه؛ إذ يقول: »إذا ما أضيف إلى كلّّ هذه التّأّرجحات 

في نوع الكتابة... وأنََّ الرسم لا يقدّّم مساعدة للنّّطق، وأنََّ الكلمات لم تكن تنفصل 

انفصاالًا مناسبًًا عن بعضها، فإنَّهَ يمكن القول إنََّ العرض التّحّريريّّ للنّّصّّ المقدّّس 

الضّّوء على هدم  أنَّهَا قد سلّطّت  كان فيه نقص كبير«]]]، والمتأمّّل في دراسته يجد 

عصمة  هدم  منها:  التّفّكيك  فحوى  هو  وهذا  أنقاضها،  على  أخرى  بناء  عدّّة  أمور 

 ،ّّالنّّبي النّّصّّ في زمن  التّحّريف، عدم تدوين  القرآنّيّ، وتأسيس مطصلح  النّّصّّ 

فهو إذنْْ نصّّ شفاهيّّ؛ مامّا قد يعرّضّه للتّلّاعب، وهنا تظهر المعاني الحقيقيّّة لدراسة 

المستشرق الّذّي يروم إثبات عمليّّة التّحّريف عبر المنهج التّفّكيكّيّ.

يرومون  الّذّين  المستشرقين  من  جملة  أذهان  العربّيّ  الخطّّ  مسألة  شغلت  لقد   

مثال  تسيهر خير  دراسة جولد  فكانت  المتعدّّدة،  مباحثه  عبر  تفكيكيًّاً  القرآن  دراسة 

اختلاف  أنََّ  يزعم  فهو  القرآنيّّة،  القراءات  لهدم  سعى  الّذّي  التّفّكيكّيّ  المنهج  على 

القراءات ناتجٌٌ من اختلاف الخطّّ العربّيّ »ترجع نشأة قسم كبير من هذه الاختلافات 

إلى خصوصيّةّ الخطّّ العربّيّ الّذّي يقدّّم هيكله المرسوم مقادير صوتيّّة مختلفة تبعًًا 

لاختلاف النّّقاط الموضوعة فوق هذا الهيكل، أو تحته، أو عدد تلك النّّقاط...«]]]، 

]]]- نولدكه، تيودور، تاريخ القرآن: ج3، ص467-466.

]]]- م.ن، ج.ن، ص490. 

]]]- جولد زيهر، إيجناس، مذاهب التفسير الإسلاميّّ، ص8. 



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 314

أوصله  من  هو  العربّيّ  والخط  باللّغّة،  إنََّ جهله  لقلنا  كان غير جولدتسيهر  لو  وهنا 

لهذه النّّتيجة، ولكن غرضيّّته هي من أرادت تلك النّّتيجة؛ لأنَّهَ يؤسّّس مدرسة تسير 

بعده إلى ضرب النّّصّّ القرآنّيّ عن طريق ضرب كلّّ شيء، وما يؤكّّد هذا الكلام ما 

ذهب إليه بلاشير في السّّير على خطى المنهج التّفّكيكّيّ، وفي ضرب الخطّّ القرآنّيّ، 

الخطّّ  ثبوت  عدم  وهي  آنفًًا،  ذكرت  الّتّي  الصّّعوبات  إحدى  عليه  نعثر  ما  أوّّل  »إنََّ 

العربّيّ لقد كان هذا الخطّّ بمظهره النّّاقص يثير، ويحدث الغموض في النّّصّّ«]]]، إنََّ 

الغموض يكنف عقل المستشرق، وليس النّّصّّ. 

انبثقت رسميًّاً في  قد  التفكيكيّّة  أنََّ  يستغرب من  أو  الباحثين،  بعض  يسأل   وقد 

ستّيّنات القرن العشرين، بينما دراسات بعض المستشرقين كانت سابقة لذلك الوقت، 

المطصلح  بلورة  إنََّ  نقول  ذلك،  يمكن  فكيف  ونولدكه،  جولدتسيهر  كالمستشرق 

كانت حديثة، أمّّا تطبيقاته القائمة على الهدم، والتّأّسيس، فكانت حاضرة في دراسات 

المستشرقين السّّابقين، وهذا حال نولدكه في دراسته الشّّهيرة تاريخ القرآن، فقد سلّطّ 

الضّّوء على كثير من المفاهيم، والمباحث القرآنيّّة، وقام بهدمها، وبناء مطصلحات 

أخرى على أنقاضها، وهذه من صميم المنهج التّفّكيكّيّ، فلم يكد يسلم مبحث من 

مباحث القرآن إالّا وتعرّضّ للدّّراسة التّفّكيكيّّة، وهنا نكتفي بدراسته حول الفواصل 

القرآنيّّة الّتّي يراها المستشرق ذات تأثير كبير: »تأثير الفاصلة على خطاب القرآن ليس 

بلا أهمّّيّّة من شكل الفاصلة، يتبدّّل أحيانًاً شكل الكلمات المعتادة، وحتّىّ معناها، 

الفاكهة،  الرّحّمن عن جنّّتين سماويّتّين مع عينين، وزوجين من  تتكلّمّ سورة  فحين 

ا هو من أجل الفاصلة فقط...  وجنّّتين مماثلتين نرى بوضوح استعمال المنّّثى هنا إمنَّم

أخيرًاً يضاف إلى ما سبق التّأّثير الخاصّّ الّذّي يمارسه كلّّ شكل شعريّّ على ترتيب 

البنية، وسياق الأفكار«]]]، وهنا يُسُتشفّّ حجم التّوّجّّه الاستشراقيّّ في إرساء المنهج 

الحداثويّيّن،  عند  القرآنّيّ  النصّّ  كتابة  التحريف في  دعوى  وانظر:  تأثيره؛  ترجمته  نزوله  القرآن  ريجيه،  بلاشير،   -[[[

م.س، ص62.

]]]- تاريخ القرآن، م.س، ج1، ص37- 38.



315 مناهج المستشرقين في الدّّراسات الإسلاميّّة والقرآنيّّ�ة )2(

على  السّّائرون  الدّّراسون  منه  يلج  بابًاً  ليكون  القرآنّيّ  الحقل  في  وزرعه  التّفّكيكّيّ، 

خطاهم في الحقل القرآنّيّ المعاصر.

ثانيًًا: منهج التّّأثير والتّّأثُُّر

1. اعتماد المستشرقين على منهج التّّأثير والتّّأثّرّ

أنّّ  الفرنسي  ورينان  الألماني،  هورتن  كماركس  المستشرقين؛  من  جملة  أصر 

قصور  عنده  بل  الابتكار،  ولا  التّفّكير،  في  التّعّمّّق  صفاته  من  ليس  العربّيّ  الجنس 

في هذا المجال؛ فالعربي ليس من طبيعته التّفّلسف]]]. وهؤلاء من شدة عنصريّتّهم، 

ومسيحيّةّ،  يهوديّةّ،  مصادر  إلى  فقط  الإسلاميّّة  المصادر  يُرُجعون  لا  وتعصبهم 

النّّاحية  من  يتمكّّن  لا  العربي  وأنّّ  التّفّكير،  في  الذّّاتي  بالقصور  العرب  يصفون  بل 

يدلّّ على  فإنما  دلّّ على شيء  إن  والتّفّلسف، وهذا  المعمّّق،  التّفّكير  من  التّكّوينيّةّ 

مدى الانحطاط الفكري عند هذه العيّّنة من المستشرقين.

وهذه النّّزعة التّأّثيريّةّ تشكّّل خطورة كبيرة على أصالة الفكر الإسلاميّّ، لا لأنّنّا لا 

نعترف بوجود تشابه في بعض الأمور، والأفكار بين الفكر الإسلاميّّ وغيره، بل لأنّّ 

محض التّشّابه لا يؤدّّي إلى تهجين الفكر الإسلاميّّ، وعدم أصالته، والحكم عليه بأنّهّ 

فكر تلفيقيٌٌ من أفكار يهوديّةّ، ومسيحيّّة، وفارسيّّة، وغير ذلك.

والفكرة الحاضرة عند المستشرقين هي: كلّمّا وجد تشابهٌٌ بين الأفكار الإسلاميّةّ، 

وغيرها من الأفكار الأجنبيّّة، فهذا يعني أنّّ الفكرة غير إسلاميّّة، فعندما نراجع دراسات 

كالعنصر  خارجيّّة  أصول  إلى  يرجعونه  نجدهم  الإسلاميّّ  للتّوّّصف  المستشرقين 

التّصّوف الإسلاميّّ،  بين  متشابهة  لوجود عناصر  إالّا  الهندي، لا لشيء  أو  الفارسي 

والتّوّّصف الفارسّيّ.

]]]- انظر: البهي، محمّّد، الجانب الإلهيّّ من التفكير الإسلاميّّ، ص18. 



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 316

ثمّّ حاولوا تطبيق ذلك على القرآن من خلال ردّّ قصصه، وأحكامه، وعقائده، إلى 

التّوّارة، والتّلّمود، والإنجيل.

عن  القرآن  أخذ  »ماذا  بعنوان:  جايجر«،  »أبراهام  كتاب  1837م  عام  في  فصدر 

الإسلام  في  الرّئّيسة  العناصر  إرجاع  الكتاب  هذا  في  طرحه  مامَّا  وهدفه  اليهودية«؟ 

إلى الدّّيانة اليهوديّةّ، وبالتّاّلي إفقاد الإسلام الأصالة الدّّينيََّة، واعتباره ديانة التقاطيَّةَ، 

وتلفيقيَّةَ. فَوَِِفقًًا لكتابه الّذّي هو في الأصل أطروحة دكتوراه باللّغّّّة الألمانيََّة، بعنوان: 

 Was hat Mohammed aus dem judenthume( »ماذا أخذ محمّّد عن اليهوديَّةَ؟«

aufgenommen(، فإنََّ النّّصََّ القرآنَيَّ في مجمله اقتباساتٌٌ عن الدّّيانة اليهوديَّةَ. 

فـ«مهمََّتنا -على ما يقول غايغر- هي أن نثبت أنَّهَ كم كانت مرتبطة روح محمّّد، 

حتَّىَ  أنَّهَ  حقيقة  إثبات  ثمََّ  ومن  محيطه،  ودستور  زمانه،  عقل  مع  وأهدافه،  نضاله، 

اليهوديَّةَ  أنََّ  إنكاره  نحوٍٍ لا يمكن  تظهر على  الّتّي  البراهين  حُُرِمِنا من جميع  كنََّا  إذا 

مصدرٌٌ للقرآن، فإنََّ التّخّمين بأنَّهَ استعارةٌٌ من اليهوديَّةَ كانت قد حدثت لا تزال تمتلك 

احتماليََّةًً عظيمة«]]].

باللّغّة  للقرآن«  يهوديَّةَ  التّأّثير والتّأّثُّرُ كتاب »مصادر  -أيضًًا- لمنهج  النّّماذج  ومن 

الصّّادر في  زاوي،  شالوم  أندريه  الإسرائيلّيّ  والمستشرق  الحاخام،  العبريّةّ، لمؤِلِّفه 

القدس عن دار نشر )دافير( الإسرائيليََّة عام 1983م، والّذّي يعدُُّ من المؤلَّفَات النّّادرة 

التي ترِكِّز بالتّحّليل، والنّّقد على الآيات القرآنيََّة؛ إِذِْْ شمل جميع سور القرآن الكريم، 

رة، وإلى مصادر أخرى  رادًًّا عددًًا كبيرًاً من آياته إلى مصادر دينيََّة يهوديَّةَ قديمة، ومتأِخِّ

غير أصيلة، علاوة على اعتبار عددٍٍ من ألفاظه ذات أصول عبريَّةَ، وأخرى أجنبيََّة.

2. نقد منهج التّّأثير والتّّأثّرّ

يمكن الرّدّّّ على هذا المنهج في ما يتعلَّقَ بالإسلام، والنِّّصِّ القرآنّيّ تحديدًًا، بأنََّ 

الوحدة  عن  والإسلاميّّة  القرآنيََّة،  الرّّؤية  هو  والتّأّثُّرُ  التّأّثير،  ظاهرة  محلّّ  يحلّّ  الّذّي 

]]]- غايغر، أبراهام، اليهوديَّةَ والإسلام، ص45.



317 مناهج المستشرقين في الدّّراسات الإسلاميّّة والقرآنيّّ�ة )2(

الإلهيََّة للأديان في علاقاتها باليهوديَّةَ، والنّّصرانيََّة، وكتبهما المقدََّسة، فمن الطّبّيعيّّ 

أن تكون المتشابهات موجودة بين نصوص هذه الأديان طالما أنََّ المصدر واحد]]]؛ 

وهو ما يتَّضَح أكثر من خلال مفهوم »الهيمنة« القرآني، وهو من المفاهيم الـمُُهمََلة 

في الدّّراسات الاستشراقيََّة عن الإسلام]]].

منظومة  عناصر  كلّّ  ردُُّ  هو  والتّأّثُّرُ  التّأّثير،  منهج  من  المقصد  فإنََّ  وباختصار، 

ما هو خارج  إلى  أو  معًًا،  إليهما  أو  والنّّصرانيََّة،  اليهوديَّةَ،  إلى  تجزئتها  بعد  الإسلام 

من  والهدف  ذلك.  وغير  واليونانيََّة،  والفارسيََّة،  كالهنديَّةَ،  والنّّصرانيَّةَ؛  اليهوديَّةَ، 

تطبيق هذا المنهج هو الاستدلال على عدم أصالة الدّّين الإسلاميّّ بأصوله، وفروعه. 

فالتّوّحيد بناءًً على هذا التّوُُّصر تكون أصوله يهوديَّةَ، والتّوُُّصف أسسه هنديَّةَ، وفارسيَّةَ، 

والفلسفة يونانيَّةَ، وهكذا غدا الفقه الإسلاميّّ عندهم نسخة من القانون الرّّومانّيّ]]]، 

والحضارة الإسلاميّّة -في أحسن أحوالها- ليست إالّا شكالًا من أشكال »الهللينيَّةَ«]]]، 

بل إنََّ الإسلام ذاته هو لون جديد يجمع بين اليهوديَّةَ، والمسيحيََّة]]]. والصّّحيح -بناءًً 

على قواعد المنهج العلميّّ الرّصّين- عدم صحََّة تطبيق هذه القاعدة بمجرَّدَ التّشّابه؛ 

لأنََّ القرآن عندما تحدََّث عن الأديان الأخرى تحدََّث عنها ضمن فكرة وحدة المصدر 

منفصلة عن  أنَّهَا  الأديان على  تعاملوا مع  الإلهيّّ للأديان، ولكن علماء الاستشراق 

بعضها لا يجمع بينها رابط، وعندما أرادوا إجراء مقارنة بين الأديان سمحوا لمخِيِّلتهم 

الإجابة عن أسئلة افتراضيََّة، ومبنيََّة على رؤية غير منهجيََّة، من قبيل: من تأثّرّ بمن؟ 

]]]- انظر: مغلي، محمّّد بشير، مناهج البحث في الإسلاميََّات لدى المستشرقين وعلماء الغرب، ص101-97.

]]]- انظر: حسن، محمّّد خليفة، تاريخ الأديان دراسة وصفيََّة مقارنة، ص253. 

]]]- انظر: السباعي، مطصفى، الاستشراق والمستشرقون ما لهم وما عليهم، ص29. 

ة بالعصر الكلاسيكّيّ،  الّتّي ازدهرت في الفترة المسامَّا رة من الحضارة الإغريقيََّة  الهيلينيََّة: هي فترة متأِخِّ ]]]- الحقبة 

اعتبرت  الفترة  قبل الميلاد، وحتَّىَ موت الإسكندر المقدونّيّ في 323ق.م. وفي هذه  الرّاّبع  القرن  أوائل  منذ  وتمتدّّ 

الثّقّافة الإغريقيّةّ في أوج عبقريّتّها، وعظمتها الفكريَّةَ، والعلميََّة، والفلسفيََّة، وهي بخلاف الهيلينستيََّة التي تعتبر ثقافةًً 

اليونان  حضارة  الشرقيُّوُن  فيها  ولقََّح  الفلسفة،  ق  الرشّر إلى  الإغريقيُُّون  فيها  حمل  وشرقيََّة  يونانيََّة،  عناصر  من  مركََّبةًً 

ق، وعاداته، وعلومه. بروحانيََّة الرشّر

]]]- انظر: ابن عبود، محمّّد، »منهجيََّة الاستشراق في دراسة التاريخ الإسلاميّّ«، ضمن كتاب: مناهج المستشرقين، 

ج1، ص353.



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 318

وما هي أدلّةّ التّأّثير؟ وهكذا بدل أن تكون حالات التّشّابه بين الأديان عامالًا يوِحِّدها، 

أداة سوٍٍط فكريّّ،  بيد علماء الاستشراق إلى  منبعها الأصلّيّ، تحولّتّ  ويرجعها إلى 

خارجيَّةَ  مصادر  إلى  بإرجاعه  وذلك  مضمونه؛  من  الإسلام  »إفراغ  بواسطتها  يجري 

كالنّّصرانيََّة، واليهوديَّةَ، والمجوسيََّة، والبوذيَّةَ، والبابليََّة«]]]. وقد اعتبر بعض الباحثين 

على  تسير  الإسلام  عن  المستشرقون  كتبها  الّتّي  والموسوعات  الدّّراسات،  كلّّ  أنََّ 

منهج )التّأّثير والتّأّثُّرُ( ولا تعدوه]]].

وهذا المنهج الّذّي يقوم أصالًا -كما أشرنا- على محاولة تفريغ الظّاّهرة الفكريَّةَ من 

مضمونها، محاوالًا ردّّها إلى عناصر خارجيّّة في بيئات ثقافيََّة أخرى، من دون وضع 

أِيِّ منقٍٍط سابقٍٍ لمفهوم التّأّثير، والتّأّثُّرُ، بل بإصدار هذا الحكم دائمًاً لمجرَّدَ وجود 

اصِتِّالٍٍ بين بيئتين، أو ثقافتين، وظهور تشابهٍٍ بينهما، مع أنََّ هذا التّشّابه قد يكون كاذبًاً 

وقد يكون حقيقيًًّا، وقد يكون لفظيًًّا، وقد يكون معنويًّاً]]].

]]]- النعيمي، عبد الله محمّّد الأمين، الاستشراق في السيرة النبويّةّ، ص34.

]]]- مناهج البحث في الإسلاميّّات لدى المستشرقين وعلماء الغرب، م.س، ص101-97.

]]]- انظر: حنفي، حسن، التراث والتجديد موقفنا من التراث القديم، ص78. 



319 مناهج المستشرقين في الدّّراسات الإسلاميّّة والقرآنيّّ�ة )2(

الأفكار الرّّئيسة:

 ، أيًاً كان، دراسة تقليدية أوّّالًا التّفّكيكيّّة قراءة مزدوجة تسعى إلى دراسة النصّّ   -

قراءة  في  نتائج  من  إليه  تصل  ما  تقويض  إلى  تسعى  ثمّّ  يحة،  الرصّر معانيه  لإثبات 

معاكسة تعتمد على ما ينطوي عليه النّّصّّ من معان تتناقض مع ما يصّرّح به.

الغربيّةّ،  الميتافيزيقيا  نقد  إلى  البداية  منذ  فلسفيّّة سعت  فكريّةّ  نزعة  التّفّكيكيّّة   -

وهي حركة نشأت على يد الفيلسوف الفرنسّيّ جاك دريدا عام 1966م.

- سعى المستشرقون إلى التّأّكيد على المنهج التّفّكيكّيّ القائم على الهدم، والبناء 

في دراسة النّّصّّ القرآنّيّ.

والتّأّثّرّ؛ وهو  التّأّثير  منهج  اعتمد المستشرقون في دراساتهم الاستشراقيّّة على   -

إفقاد  وبالتّاّلي  اليهوديّةّ،  الدّّيانة  إلى  الإسلام  في  الرّئّيسة  العناصر  إرجاع  على  يقوم 

الإسلام الأصالة الدّّينيََّة، واعتباره ديانة التقاطيََّة، وتلفيقيََّة. 

دها، ويرجعها إلى منبعها  - بدل أن تكون حالات التّشّابه بين الأديان عامالًا يوِحِّ

الأصلّيّ، تحوّّلت بيد علماء الاستشراق إلى أداة سوٍٍط فكريّّ، يجري بواسطتها »إفراغ 

واليهوديَّةَ،  كالنّّصرانيََّة،  خارجيََّة  مصادر  إلى  بإرجاعه  وذلك  مضمونه؛  من  الإسلام 

والمجوسيََّة، والبوذيَّةَ، والبابليَّةَ. 



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 320

أسئلة الدّّرس

	1 باستخدامه في دراساتهم . مبينًا اهتمام المستشرقين  التفكيكّي؛  عرفّ المنهج 

الاستشراقيّة، وما يردِ عليه من نقد.

	2 عرفّ منهج التّأثير والتّأثرّ؛ مبينًا اهتمام المستشرقين باستخدامه في دراساتهم .

الاستشراقيّة، وما يردِ عليه من نقد.



الدّّرس الرّّابع والعشرون

 مناهج المستشرقين في الدّّراسات الإسلاميّّة والقرآنيّّ�ة )3(

أهداف الدّّرس: 

على المتعلّّم مع نهاية هذا الدّّرس أن:

	1 يتعرّف إلى المنهج الفيلولوجي، وتوظيف المستشرقين له في دراساتهم الاستشراقيّة..

	2 يطّلع على الملاحظات الواردة على استخدامهم للمنهج الفيلولوجي..

	3 يتعرّف إلى منهج الانشطاريّة، وتوظيف المستشرقين له في دراساتهم الاستشراقيّة..

	4 يطّلع على الملاحظات الواردة على استخدامهم لمنهج الانشطاريّة..





﻿

: المنهج الفيلولوجيّّ أوّّلًاا

وع في بحث هذا المنهج، لا بدّّ من الإشارة إلى:  قبل الرشّر

المتَّبَعة في  المناهج  من  كان كلاهما  وإنّّ  م،  المتقِدِّ التّاّريخيّّ  المنهج  غير  أنّهّ   -

دراسة الكتاب المقدََّس.

- أنَّهَ قد يجمع منهجيََّات عدََّة، يمكن الكلام عليها، وبحثها بشكلٍٍ مستقلّّ، من 

، أو نقد المصادر، أو تحقيق النّّصوص، فكلّّ هذه الأمور تدخل  ّ قبيل: النّّقد الن�صِّيّ

في المنهج الفيلولوجيّّ. 

1. ما المنهج الفيلولوجيّّ؟

ل لفهم  يمكن -باختصار- تعريف الفيلولوجيا بأنَّهَا: دراسة النّّصوص بشكلٍٍ يؤِهِّ

فيها سياسيًّاً، واقتصاديًّاً، واجتماعيًًّا،  التّوُُّطر الإنسانّيّ  القديمة، مع مراعاة  الحضارة 

وأدبيًًّا؛ من خلال استيعاب عقليََّة الشّّعوب، وتوُُّطرها الثّقّافّيّ، وتمظهراتها اللّغّويَّةَ.

ويهتمّّ علم الفيلولوجيا بنقاط رئيسة ثلاث، هي:

- إعداد النّّصوص وطبعها.

- نقد صحّّة النّّصوص.

- البحث عن مصادر النّّصوص.

واصطلاح  التاريخ،  عبر  اللّغّويَّةَ  ات  التّغّريُّر بدراسة  يعتني  الفيلولوجيا  فعلم 

القديمة(،  النّّصوص  )دراسة  قديم  معنى  معنيين:  بين  يدور  منشئه  في  الفيلولوجيا 



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 324

اللّغّة عندهم ]أي  أنََّ »اسم فقه  الصّّالح  اللّغّة(، ويرى صبحي  ومعنى حديث )علم 

الغربِيِّين[ )philology(: كلمة مركََّبة من لفظين إغريقيََّين: أحدهما )philos( بمعنى 

التّسّمية لاحظ  فكأنََّ واضع  الكلام،  أو  الخطبة،  )Logos( بمعنى  والثّاّني  الصّّديق، 

أنََّ فقه اللّغّة يقوم على حبّّ الكلام، للتّعّمّّق في دراسته من حيث قواعده، وأصوله، 

وتاريخه، وعلى هذا النّّحو كان العلماء في عصر إحياء العلوم يفهمون »فقه اللّغّّّة«، بل 

تينيََّة؛ من  كان هذا الاسم إذا أطلقوه لا ينصرف إالَّا إلى دراسة اللّغّتين الإغريقيََّة، والالّا

حيث قواعدهما، وتاريخ أدبها، ونقد نصوصها«]]]. وبذلك يدلّّ اصطلاح الفيلولوجيا 

في الغرب قديمًًا على الاعتناء بالنّّصوص القديمة دراسة، ونقدًًا، وتحقيقًًا، وضبطًاً، 

قيّّة )العبريَّةَ والفارسيََّة، وغيرها( ثمََّ العربيََّة. تينيََّة فالرشّر ابتداءًً بالنّّصوص اليونانيَّةَ، والالّا

اليونانيَّةَ  اللّغّّّة  دراسة  ليتعدّّى  الفيلولوجيا،  في  توسُُّع  حصل  إنَّهَ  القول:  ويمكن 

فقط، ويشمل دراسة أيّّ لغّّة من اللّغّّّات ذات بعد حضاريّّ.

الإنكليزيّةّ  اللّغّّّة  ففي  الأوروبيّّة،  اللّغّّّات  في  مختلفة  معان  له  المطصلح  »وهذا 

يعني )الدّّراسات التّاّريخيََّة المقارنة(، وأمََّا في الألمانيََّة، فإنَّهَ يستعمل عنوانًاً للدّّراسة 

العلميََّة المتعِلِّقة بالنّّصوص الأدبيََّة، ولا سيَّمَا تلك المتعِلِّقة بالعالم الإغريقيّّ الرّّومانّيّ 

القديم، ويستعمل فيها -أيضًًا- على نحوٍٍ أكثر عموميََّة لدراسة الثّقّافة، والحضارة من 

المكتوبة،  الأدبيَّةَ  النّّصوص  دراسة  إلى  فرنسا  يعمد في  وهو  الأدبيََّة.  الوثائق  خلال 

ونقدها، وإعدادها للنّّشر. ومعنى ذلك أنّّ ما يعنيه مطصلح )الفيلولوجيا( في اللّغّّّة 

مة من مراحل علم اللّغّّّة الّذّي كان من أهمّّ بشائره تطبيق  الإنكليزيَّةَ هو مرحلة متقِدِّ

منهج البحث التّاّريخيّّ، ومنهج البحث المقارن في دراسة اللّغّة«]]].

وهناك دراسات استشراقيََّة فيلولوجيََّة كثيرة حول القرآن الكريم، نذكر أبرزها -على 

أن يأتي الرّدّّّ على بعضها في طيََّات أبحاث الكتاب- ومن هذه الدّّراسات:

]]]- انظر: الصالح، صبحي إبراهيم، دراسات في فقه اللغة، ص20. 

]]]- الدََّلفي، علي حسن عبد الحسين، »فقه اللغة وعلم اللغة والفيلولوجيا مداخلات اصطلاحيََّة«، ص217.



325 مناهج المستشرقين في الدّّراسات الإسلاميّّة والقرآنيّّ�ة )3( 

- الدّّراسة الفيلولوجيََّة حول النّّصوص القرآنيَّةَ للمستشرق نولدكه في كتابه »تاريخ 

القرآن« في الجزء الأوََّل منه، والّذّي حمل عنوان: »في أصل القرآن«

- دراسة المستشرق الإنكليزيّّ وليام موير، وذلك في كتابين له: أحدهما في السّّيرة، 

وتعاليمه،  نظمه،  »القرآن:  بعنوان:  القرآن،  في  والآخر  محمّّد«،  »حياة  كتاب  وهو 

وشهادته للكتب المقدََّسة«.

يعة في الإسلام«  - دراسة المستشرق المجريّّ جولدتسيهر في كتابه »العقيدة والرشّر

في موضوع »محمّّد والإسلام«.

تدوينه،  -نزوله،  »القرآن  كتابيه  بلاشير في  ريجيس  الفرنسّيّ  المستشرق  دراسة   -

الفيلُوُلُوُجيا  أنََّ  الّذّين صرَّحَوا  ترجمته، وتأثيره-« و»تاريخ الأدب العربّيّ«، فهو أحد 

ِثِّميُمل انعكاسًًا لسيرة النّّبيّّ محمّّد. هي مامّا يُعُين على اكتشاف معالم القرآن الّذّي 

والعبارات الّتّي يستخدمها أصحاب هذا المنهج هي من قبيل: »إعادة قراءة القرآن«، 

وهو عنوان كتاب لجاك بيرك، أو تعبير بلاشير في كتابه »تاريخ الأدب العربّيّ« بعنوان 

»تكوين النّّصّّ القرآنّيّ«، أو ما كتبه كريستوف لكسنبرغ بعنوان »قراءة سريانيََّة آراميَّةَ 

للقرآن -مساهمة في تحليل اللّغّّّة القرآنيَّةَ-«.

2. نقد المنهج الفيلولوجيّّ

يرد على المنهج الفيلولوجي النّّقد الآتي:

أ. الاعتماد على الفرضيََّات المسبقة

استخدم المستشرقون هذا المنهج في دراستهم للنّّصوص الإسلاميّّة، وبرعوا من 

هذه النّّاحية، وأجادوا، وكان لهم في ذلك جهدٌٌ كبيٌرٌ، وفضلٌٌ في استخراج العديد من 

المخطوطات، وقد ساعدهم على ذلك معرفتهم للعديد من اللّغّّّات، واِطِّلاعهم على 

النّّقوش، والآثار، وقد  المخطوطات، ووصولهم إلى أماكنها، واكتشافهم للعديد من 

برعوا في جمع هذه المخطوطات، ومقابلتها، والتّوّفيق بينها، كما برعوا في الدّّقَّةَ في 



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 326

الطّرّيقة  هذه  ولكنََّ  الأصليََّة.  مصادرها  إلى  وإرجاعها  النّّصوص،  وتحقيق  جمة،  التّرر

لم تسلم من الخطأ؛ فإنََّ أغلب المستشرقين قد رسخت في أذهانهم فرضيَّاَت علميَّةَ، 

وأحكام مسبقة، وهم يحاولون إثباتها دائمًاً، وتطويع النّّصوص للبرهنة على صحََّتها]]].

ب. التّّفكيك

في  يجتهد  الّتّي  النّّصوص  على  الموضوع  بناء  في  الفيلولوجي  المنهج  يعتمد 

وجدها  إذا  الموضوع  جزئيّاّت  على  ويرِكِّز  المتاحة،  المصادر  من  الباحث  جمعها 

جاهزةًً، أو يعمل على تجزئة الموضوع إن كان فيه تركيب، ثمََّ يبحث لكِلِّ جزءٍٍ عن 

اث السّّابق عليه؛ ثمّّ إذا حان وقت استخلاص  اث الإسلاميّّ، أو في التّرر أصلٍٍ في التّرر

النّّتيجة يتوقَّفَ صاحبه، أو يدّّترد خوفًاً من أن تكون هناك نصوص لم تكتشف بعد قد 

لا تؤِيِّد الحكم الّذّي قرََّره، فهو -إذًًا- لا يصل إلى نتيجة نهائيََّة، بل يترك الباب مفتوحًًا 

استسلامه  احتياطه، وعدم  لشدََّة  إيجابٌيٌّ  المنهج  هذا  فإنََّ  الظّاّهر،  أحيانًاً. وبحسب 

للتّخّمينات، والفرضيََّات، لكن هذه المزايا لا تلبث أن تتوارى أمام المساوئ النّّاتجة 

منها؛ ذلك أنََّ لهذا المنهج عند المستشرقين خلفيََّة أيديولوجيََّة خاصََّة، فتمارِسِ النّّظرة 

وصاحبه،  النِّّصِّ  على  خيرًطاً  عدوانًاً  -عندئذٍٍ-  المنهج  هذا  يعتمدها  الّتّي  التّجّزيئيََّة 

فتفِتِّته، وتقتل الحياة في سياقه، وتنتزع منه ما تريد، وتلقي بالباقي وراء ظهرها. وأخيرًاً، 

فإنََّ حرصََ هذا المنهج على رِدِّ كِلِّ فكرةٍٍ إلى أصلٍٍ سابقٍٍ عليها يصدر عن توُُّصرٍٍ مسبقٍٍ 

مفاده أنََّ حضارةًً ما عقيمة؛ وبالتّاّلي فإنََّ مفِكِّريها عاجزون عن الإبداع، والتّجّديد]]].

وعليه، يمكن اختصار المعالم الرّئّيسة لهذا المنهج في أمرين:

• ة جزئيَّات.	 تفكيك القضيَّة الكلِّيّة إلى عدَّ

• 	. عزل تلك الجزئيَّات عن ذلك المفهوم الكلّّيّ

]]]- انظر: الحاجّّ، ساسي سالم، نقد الخطاب الاستشراقيّّ، ص171. 

]]]- انظر: الجابري، محمّّد عابد، الرؤية الاستشراقيَّةَ في الفلسفة الإسلاميّةّ طبيعتها ومكِوِّناتها الأيديولوجيََّة والمنهجيََّة، 

ضمن: مناهج المستشرقين في الدراسات العربيََّة الإسلاميّّة، ج1، ص325.  



327 مناهج المستشرقين في الدّّراسات الإسلاميّّة والقرآنيّّ�ة )3( 

- على وضع المرأة المسلمة من خلال عناصر  ومثال على ذلك أنَّهَم حكموا -مالًاث

معزولة عن الرّّؤية الكيَِّلِّةَ للإسلام كالحجاب، وتعدُُّد الزّوّجات، وعدم الاختلاط، إلى 

يعة المفصولة  غير ذلك من هذه الأشياء الّتّي تبدو سلبيََّة في إطار النّّظرة الجزئيََّة السّرر

عن الرّّؤية الكيَِّلَِّة لوضع المرأة في الإسلام، وبالمقابل تأتي النّّظرة الاستشراقيَّةَ للمرأة 

الغربيَّةَ في ضوء عناصر جزئيََّة تبدو إيجابيََّة في شكلها المفصول عن الإطار العامّّ، 

مخطئتان؛  والنّّظرتان  المنضبطة.  غير  وحرّّيَّتَها  الرّجّال،  مع  المفتوحة  كعلاقاتها 

الجانبين،  عند  المرأة  توُُّصرًًا صحيحًًا عن حال  م  تقِدِّ وقائع جزئيََّة لا  لقيامهما على 

وفي الرّّؤيتين الإسلاميّّة، والغربيَّةَ.

ج. الإسقاط

بالدّّراسات  يتعلَّقَ  ما  في  خصوصًًا  الفيلولوجيّّ،  للمنهج  نقدٍٍ  وأهمّّ  أبرز،  لعلََّ 

نقد  بها من  الّتّي خرج  النّّتائج  بإسقاط  قام  المنهج  أنََّ هذا  القرآنيَّةَ الاستشراقيَّةَ، هو 

)الكتاب المقدس( على القرآن الكريم. ولا يهمّّنا في هذه الدّّراسة توجيه النّّقد إلى 

أصل المنهج الفيلولوجيّّ، بل يكفي بيان سلبيََّات تطبيقه على النّّصوص القرآنيََّة.

ويتوََّطر  البيئة،  لأثر  يخضع  القرآن  أنََّ  »إثبات  الإسقاط  من  الأساس  والهدف 

بتوُُّطرها، وتنعكس فيه المصالح الاجتماعيََّة، والسّّياسيََّة«]]].

ثانيًًا: منهج الانشطاريّّة

الكريم.  للقرآن  دراستهم  في  المستشرقون  استخدمها  الّتّي  المناهج  من  وهو 

والانشطاريّةّ تعني الفصل بين القيم المتكاملة في الفكر الإسلاميّّ، والقول بعجزها 

ابط، وعدم قدرتها على الاستيعاب، والتّكّامل. عن التّفّاعل، والتّرر

والفكر  الإسلاميّّة،  المعرفة  تكامل  مدى  جيّّدًًا  يعون  الغربيّوّن  والمستشرقون 

ابط بين مختلف جوانبه،  الإسلاميّّ المبني أساسًًا على التّكّامل بين قيمه، ومُُثُلُه، والتّرر

]]]- الطعان، أحمد إدريس، العلمانيُّوُن والقرآن الكريم تاريخيََّة النصّّ، ص530. 



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 328

ولكنّّهم عندما يحاولون دراسة بعض مباحث الفكر الإسلاميّّ؛ فإنّهّم يسعََون جاهدين 

إلى تجزئتها، وعزل بعضها عن بعض؛ بقصد التّأّكيد على استحالة التقاء عناصر القوّّة، 

والتّكّامل في آن واحد.

المستشرقون  وحاول  الغربّيّ،  الفكر  في  الانشطاريّةّ  إليه  وصلت  ما  أبرز  ولعلّّ 

تطبيقه على الفكر الإسلاميّّ هو الدّّعوة إلى الانفصال بين الحاضر، والماضي؛ فإنكار 

الماضي كلّيّّّةًً مع الدّّعوة إلى الانفصال عنه يعتبر من خصائص الفكر الغربّيّ، وهو 

ما يحاول بعض المستشرقين نقله إلى الفكر الإسلاميّّ؛ حيث نجد ثُ�لَُّةَ منهم يرمون 

اث الإسلاميّّ بكلّّ مهانة، وانتقاص، بل إنّهّم ينكرون على زملائهم من التّقّليديّيّن  التّرر

إضاعةََ الوقت في تكريس الاتّجّاهات المطلوبة؛ ولذلك فإنّّ معظم المستشرقين لا 

الخالد في صلته  وتراثه  الإسلام،  قيمة  التّدّليل على  المسلمين في  مسلكََ  يسلكون 

بالحياة]]]. 

]]]- ابن زكريا، إدريس؛ ابن محمود، عبد الرحمن، أساليب الاستشراق وغاياته من دراسة الفكر الإسلاميّّ، ص143.



329 مناهج المستشرقين في الدّّراسات الإسلاميّّة والقرآنيّّ�ة )3( 

الأفكار الرّّئيسة:

ل لفهم الحضارة القديمة، مع مراعاة  - الفيلولوجيا هي دراسة النّّصوص بشكلٍٍ يؤِهِّ

استيعاب  خلال  من  وأدبيًًّا؛  واجتماعيًّاً،  واقتصاديًّاً،  سياسيًًّا،  فيها  الإنسانّيّ  التّوُُّطر 

عقليََّة الشّّعوب، وتوُُّطرها الثّقّافّيّ، وتمظهراتها اللّغّويَّةَ.

- يهتمّّ علم الفيلولوجيا بنقاط رئيسة ثلاث، هي:

•  إعداد النّصوص وطبعها	

•  نقد صحّة النّصوص	

•  البحث عن مصادر النّصوص	

•  هناك دراسات استشراقيَّة فيلولوجيَّة كثيرة حول القرآن الكريم.	

يرد على المنهج الفيلولوجي الآتي: 

•  الاعتماد على الفرضيَّات المسبقة	

•  التفّكيك	

•  الإسقاط	

• يمكن اختصار المعالم الرئّيسة لهذا المنهج في أمرين:	

• ة	 تفكيك القضيَّة الكلِّيّة إلى جزئيَّات عدَّ

ّ عزل تلك الجزئيََّات عن ذلك المفهوم الك�لّيّ

دراستهم  المستشرقون في  استخدمها  الّتّي  المناهج  من  هو  الانشطاريّةّ  منهج   -

للقرآن الكريم. والانشطاريّةّ تعني الفصل بين القيم المتكاملة في الفكر الإسلاميّّ، 

والتّكّامل.  الاستيعاب،  على  قدرتها  وعدم  ابط،  والتّرر التّفّاعل،  عن  بعجزها  والقول 

ولعلّّ أبرز ما وصلت إليه الانشطاريّةّ في الفكر الغربّيّ، وحاول المستشرقون تطبيقه 

فإنكار  والماضي؛  الحاضر،  بين  الانفصال  إلى  الدّّعوة  هو  الإسلاميّّ  الفكر  على 

الماضي كلّيّّّةًً مع الدّّعوة إلى الانفصال عنه يعتبر من خصائص الفكر الغربّيّ، وهو ما 

يحاول بعض المستشرقين نقله إلى الفكر الإسلاميّّ.



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 330

 أسئلة الدّّرس

	1 عرفّ المنهج الفيلولوجي؛ مبينًا اهتمام المستشرقين باستخدامه في دراساتهم .

الاستشراقيةّ.

	2 للمنهج . المستشرقين  استخدام  على  الواردة  الملاحظات  أبرز  هي  ما 

الفيلولوجي في دراساتهم الاستشراقيّة؟

	3 للقرآن . دراستهم  في  له  المستشرقين  توظيف  مبيّنًا  الانشطاريةّ؛  منهج  عرفّ 

الكريم، وما يردِ عليه من نقد.



الدّّرس الخامس والعشرون

مناهج المستشرقين في الدّّراسات الإسلاميّّة والقرآنيّّ�ة )4(

أهداف الدّّرس: 

على المتعلّّم مع نهاية هذا الدّّرس أن:

	1 دراســاتهم . في  لــه  المستشــرقين  وتوظيــف  والتّزويــر،  الشّــكّ،  منهــج  إلى  يتعــرّف 

الكريــم. للقــرآن  الاستشــراقيّة 

	2 يطّلع على الملاحظات الواردة على استخدامهم لمنهج الشّكّ، والتزوير..

	3 الاستشــراقيّة . دراســاتهم  في  لــه  المستشــرقين  وتوظيــف  الانتقــائّي،  المنهــج  إلى  يتعــرّف 

الكريــم. للقــرآن 

	4 يطّلع على الملاحظات الواردة على استخدامهم للمنهج الانتقائّي..





﻿

: منهج الشّّكّّ والتّّزوير أوّّلًاا

1. اعتماد المستشرقين منهج الشّّكّّ والتّّزوير في الدّّراسات القرآنيّّة

وبالأخصّّ  الاستشراقيّّة،  الدّّراسات  من  كثير  في  نراها  الّتّي  المناهج  من  وهو 

الدّّراسات القرآنيّةّ.

ومع أنّّ المستشرقين استخدموه بشكل عامّّ في أبحاثهم الاستشراقيّّة، لكنّّ توظيفه 

التّشّكيك  بهدف  القرآنيّّة؛  الدّّراسات  مجال  في  وجليًّاً  واضحًًا،  كان  مكثّفّ  بشكل 

والمدنّيّ،   ،ّ والم�كّيّ والنّّسخ،  وترتيبه،  وجمعه،  بنقله،  والوثوق  القرآن،  بمصدر 

بالإضافة إلى تزوير بعض الحقائق القرآنيّّة المسلَّمَة، وهذا المنهج قديم، وقد استخدمه 

المشركون في بداية الدّّعوى الإسلاميّّة، فوصفوا النّّبيّّ بأنّهّ مفتري، وأنّهّ تعلّمّ القرآن 

من بشر، وغير ذلك من الافتراءات الّتّي سيأتي الحديث عنها.

واستخدم المستشرقون المنهج الشّّيكّي الدّّيكارتي في تفسير المبادئ الإسلاميّةّ، 

السّّابقين،  الّتّي حصلت للأنبياء  وظاهرة الوحي، والنّّبوّّة، وتفسير بعض المعجزات 

لذلك كانت نتائجهم مخالفة لاعتقاد المسلمين]]]. 

2. تطبيقات المنهج الشّّيكّي عند المستشرقين

انساق المستشرقون المعاصرون مع أسلافهم في اتّبّاع منهج الشّّكّّ، والمبالغة في 

بتاريخ  المرتبطة  الصّّحيحة  والرّّوايات  الثّاّبتة،  التّاّريخيّّة  الوقائع  على  الشّّكوك  إثارة 

القرآن، وعلومه، واعتمدوا في ذلك على عمليّّة الانتقاء بطريقة مغرضة، وهادفة إلى 

ما يصبون إليه من نتائج عكسيّّة، والّذّي عزّّز بعض النّّتائج عند هؤلاء الأمور الآتية:

]]]- انظر: الحاجّّ، ساسي سالم، نقد الخطاب الاستشراقيّّ، ص165. 



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 334

نقله، وسلامة  أمانة  الشّّكّّ في  القرآني دفعهم إلى  النّّصّّ  ثقتهم في صحّّة  - عدم 

تبليغه.

- الشّّكّّ في جمعه، وترتيبه، كما يدعي كثير من المستشرقين أنّّ النّّصّّ القرآنّيّ الّذّي 

المكتوبة،  صورته  في  بخاصّّة  والنّّقصان  بالزّّيادة،  تعديلات  نالته  قد  محمّّد  به  جاء 

ووجدوا في موضوع اختلاف المصاحف الخاصّّة الّتّي كانت بأيدي بعض الصّّحابة 

ميدانًاً لزلزلة العقيدة، وفتح أبواب الشّّكوك، والارتياب بحّّصة النّّصّّ القرآني.

وقد جمع المستشرق الإنجليزي آرثر جفري]]] الاختلافات المنسوبة إلى المصاحف 

الفرديّةّ لبعض الصّّحابة أمثال ابن مسعود، وأبي بن كعب، وعلي بن أبي طالب، وابن 

ثابت، وغيرهم  عباس، وأبي موسى الأشعري، وحفصة، وأنس بن مالك، وزيد بن 

-رضي الله عنهم- كما جمع الاختلافات المنسوبة إلى بعض مصاحف التّاّبعين، وقد 

جمع ذلك من مختلف المصادر القديمة الّتّي احتفظت بالرّّوايات الآحاد، والشّّاذة 

ء الكثير من ذلك. المنسوبة إليهـم، وبخاصة تفسير الطّبّري الّذّي استقصى اليشّي

تبدو  الاختلافات  بعض  بأنّّ  الاعتراف  من  مناصًًا  يجدون  لا  بعضهم  أنّّ  ومع 

مستحيلة من النّّاحية اللّغّوية، وبعضها الآخر يشعر أنّهّا مامّا اخترعه بعض اللّغّويّيّن 

الّذّين نسبوها لهؤلاء الصّّحابة، والتّاّبعين، فإنّهّم يصفون مصحف عثمان بأنّهّ أقرب 

يتحاشون  فهم  نفسه،  به  الموثوق  الأصل  إنّهّ  يقولون  ولا  الأصل،  إلى  المصاحف 

الاعتراف بأنّّ القرآن الكريم قد جُُمع وفق منهج علمي رصين قوامه التّوّثيق، والدّّقّةّ، 

والتّبّثّت]]].

الله بن مسعود من  الصّّحابي عبد  وقد وجد )ولش( في موضوع خلوّّ مصحف 

المعوذتين )الفلق، والنّّاس(، مجاالًا للتّشّكيك في تواتر السّّورتين، وبالتّاّلي التّشّكيك 

في موثوقيّّة النّّصّّ القرآنّيّ.

الكتاب  السنن. وفي  كتاب  داود صاحب  ابن  نجل  داود، وهو  أبي  »المصاحف« لابن  كتاب  آرثر جيفري  ]]]- نشر 

روايات ضعيفة جدًًّا، اعتمد عليها المستشرقون للطعن في موثوقيََّة النصّّ القرآنّيّ.

]]]- انظر: عزوزي، حسن إدريس، آليََّات المنهج الاستشراقيّّ في الدراسات الإسلاميّّة، ص19-15. 



335 مناهج المستشرقين في الدّّراسات الإسلاميّّة والقرآنيّّ�ة )4( 

وهناك شواهد أخرى كثيرة على أنّّ المستشرقين مارسوا هذا المنهج في التّعّامل 

مع القرآن، نذكر بعض النّّماذج منها:

أنّّ  يرون  لا  الميلادي  السّّابع عشر  القرن  قبل  المسيحيّّ  هوت  الالّا علماء  كان   -

القرآن جدير بالدّّراسة، ولقد أطلقوا عليه جميع الأوصاف، والنّّعوت الشّّائنة، وحاولوا 

النّّيل من جوهره، وتاريخه]]].

العديد  تدوينه...(  نزوله  )القرآن  كتابه  الفرنسي )بلاشير( في  - سجّّل المستشرق 

من الافتراءات، والطّعّون، منها: أنّّ القرآن منقول عن راهب من رهبان الكنيسة، وأمّّا 

ما فيه من قصص فهو أساطير معروفة في الجزيرة العربيّّة، وغير ذلك من الافتراءات 

على القرآن الكريم]]].

التّفّسير  أمّّا المستشرق المجري )جولد تسيهر( فلقد حاول في كتابه )مذاهب   -

الإسلاميّّ( التّشّكيك في النّّصّّ القرآنّيّ، حيث اعتبره مضطربًاً، وغير ثابت، وعباراته 

واضحة التّحّيّّز، والتّعّصّّب]]].

- ويقول )جورج سيل( :»أمّّا أنّّ محمّّدًًا كان في الحقيقة مؤلّفّ القرآن، والمخترع 

الرّئّيس له؛ فأمر لا يقبل الجدل...«]]].

- ويذهب المستشرق )لوت( إلى »أنّّ النّّبيّّ مدين بفكرة فواتح السّّور من مثل حم، 

وطسم، وألم إلى آخره لتأثير أجنبيّّ، ويرجح أنّهّ تأثير يهودي؛ ظنًًّا منه أنّّ السّّور الّتّي 

بدأت بهذه الفواتح مدنيّّة، خضع فيها النّّبيّّ لتأثير اليهود، ولو دقّقّ في الأمر لعلم أن 

]]]- انظر: بدوي، عبد الرحمن، دفاع القرآن ضدّّ منتقديه، ص5. 

]]]- انظر: بلاشير، ريجيس، تاريخ القرآن نزوله تدوينه ترجمته وتأثيره، ص12، 26، 55. قام بالردّّ على هذه الافتراءات 

والطعون الدكتور عبد الصبور شاهين في كتابه »تاريخ القرآن« )انظر: شاهين، تاريخ القرآن(، كما قام بنقد هذه الدراسة 

)انظر: الصالح، صبحي، مباحث في علوم  القرآن«  الدكتور صبحي الصالح ضمن كتابه »مباحـث في علوم  -أيضًًا- 

القرآن(.

]]]- انظر: جولد تسيهر، إيجناس، مذاهب التفسير الإسلاميّّ، ص38.

مة ترجمته الإنكليزيَّةَ لمعاني القرآن التي صدرت عام 1736م. ]]]- انظر: مقِدِّ



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 336

سبعًًا وعشرين من تلك السّّور التّسّع والعشرين مكّّيّّة، وأنّّ اثنين فقط من هذه السّّور 

مدنيّّة، وهما سورتا البقرة، وآل عمران]]].

ثانيًًا: المنهج الانتقائّيّ

1. اعتماد المستشرقين المنهج الانتقائي في الدّّراسات القرآنيّّة

الوجه  على  بالتّصّرّفّ  الإتيان  أو  غيره،  على  ء  اليشّي تفضيل  بالانتقاء:  المقصود 

المعنى  هو  الانتقائيّّة  من  المعنى  وهذا  غيره،  على  تصرف  ترجيح  أو  يريد،  الّذّي 

اللّغّويّّ. والمنهج الانتقائي عند المستشرقين قريب من معناه اللّغّوي، أو العامّّ، وهو 

الانتقاء من دون الخضوع للضّّوابط العلميّّة، والمنهجيّّة، فعلى سبيل المثال نجد في 

يفة، والتّاّريخ الإسلاميّّ أنّهّم ينتقون  كتاباتهم عن القرآن الكريم، والسّّيرة النّّبويّةّ الرشّر

بعض الرّّوايات، والأحداث، والقضايا، ويكتبون عنها، ويهملون غيرها، وهكذا الأمر 

في كتب الحديث فهم يذهبون إلى الكتب الّتّي تجمع الأحاديث، وبخاصّّة مثل كنز 

ل، وغيرها من الكتب الّتّي لا يرد فيها تصحيح، أو تخريج للأحاديث.  العامّا

وهناك عدد من المستشرقين استخدموا هذا المنهج من قبيل )لامنس(، و)بلاشير(، 

وغيرهم. ومن أخطر أشكال الانتقائيّّة الانتقاء في المصادر.

2. الانتقاء في استعمال المصادر

لا شكّّ أنّّ فعاليّّة المنهج المتبع في أيّّ دراسة، تتوقّفّ على قيمة المصادر، والرّّوافد 

المعتمدة؛ إذ هي القاعدة المغذيّةّ، والمادّّة الخام الّتّي ترتكز عليها الدّّراسة، فكلّمّا 

كانت المصادر رئيسة، وأصيلة، وذات علاقة مباشرة بالموضوع، كانت الدّّراسة أقرب 

إلى حصول المراد المنشود، والمبتغى المقصود للباحث.

وفي إطار البحث الاستشراقي يتبنيّن أنّّ المنهج المتّبّع في انتقاء المصادر المعيّّنة 

على بحث الموضوعات المرتبطة بالقرآنيّّات يتنوّّع، ويختلف تبعًًا لطبيعة الموضوعات 

]]]- زقزوق، محمود حمدي، الإسلام في مرآة الفكر الغربّيّ، ص7. 



337 مناهج المستشرقين في الدّّراسات الإسلاميّّة والقرآنيّّ�ة )4( 

المستهدفة من جهّّة، وموضوعيّّة المستشرق، وأمانته العلميّّة، أو حياده على الأقلّّ في 

توظيف تلك المصادر، والنّّقل عنها من جهّّة ثانية.

أنّهّ  أجراها  دراسة  في  الباحثين  أحد  يذكر  الانتقائيّّة،  من  النّّوع  هذا  على  ومثاالًا 

بتتبّّع عدد المراجع الّتّي ذكرها )بلاشـير( فـي مقدمة كتابه مدخل إلى القرآن، وجد 

أنّهّ اعتمد على مائة وثمانية وسبعين كتابًاً ليس منها سوى سبعة وأربعين كتابًاً عربيًًّا، 

وكثير منها في الأدب والتّاّريخ؛ مثل اليعقـوبي، ومـروج الذّّهب للمسعودي، وأسد 

الغابة لابن الأثير، ومقدّّمة ابن خلدون، والفهرست لابـن النـديم]]].

3. ملاحظات على الانتقاء في استعمال المصادر

لعلّّ من أبرز مواطن الخلل -في مجال انتقاء المصادر المتعلّقّة بالقرآن، وعلومه- 

الّتّي يمكن الإشارة إليها - نذكر الآتي:

أ. اعتماد عدد معين ومحدود من مصنّّفات علوم القرآن دون غيرها

في  المستشرقين  دراسات  بعض  بدقّةّ  تتبّّع  من  كلّّ  يلاحظه  أن  يمكن  أمر  وهذا 

طرف  من  المعتمدة  القرآن  بعلوم  المتعلّقّة  العربيّّة  المنّّصفات  فعدد  القرآنيّّات، 

المستشرقين محدودة جدًًّا، وهي في معظمها كتب جامعة لم تتحرََّ الصّّحة، والنّّقد، 

والرّّواية السّّليمة، وهكذا نجد أن نولدكه، وبيل، وبلاشير، وبورتون في جمع القرآن 

الكريم لا يتجاوزون كتب المصاحف لابن أبي داود، والإتقان للسّّيوطي، والفهرست 

لابن النّّديم، في حين لا نجد عندهم اعتمادًًا يذكر على الرّّوايات الصّّحيحة الواردة 

ين عند السّّنّّة؛ فضالًا عن الكتب  في كتب الصّّحاح، والسّّنن، أو في مقدّّمات المفسّرر

الرّّوائيّّة، والقرآنيّّة عند علماء الإماميّةّ. فاقتصروا على دراسة تفاسير محدّّدة )الطّبّري 

- الزّمّخشري - ابن عربي...( ولم يستقصوا بيان مذاهب التّفّسير كلّهّا، وقد يكون من 

حقّّ الباحث أن يسلك هذا الطّرّيق طوال بحثه، وأالّا يؤمن ببعض المناهج، ويكفر 

المذهبي  التّفّسير  جوانب  واستقصى  ذلك،  المستشرق  فعل  ولو  الآخر،  بالبعض 

]]]- انظر: آليََّات المنهج الاستشراقيّّ في الدراسات الإسلاميّّة، م.س، ص20. 



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 338

كلّهّا من تشريعيّّة فقهيّّة، إلى لغويّةّ نحويّةّ، أو أثريّةّ موسوعيّّة من خلال جميع كتب 

فت له حقيقة مغايرة، وهي أنّ ّالنّّصّّ  التّفّسير الّتّي كانت -على الأقلّّ- في وقته لتكّشَّ

القرآنّيّ خصيب متجدّّد وثريّّ. فليس سهوًًا إذًًا أن يغفل جولد تسيهر عن آثار أخرى 

ا هو التّجّاهل المتعمّّد، ليبدو محصول المسلمين من التّفّسير في  في التّفّسير، وإمنّم

النّّهاية رذاذًًا متناثرًاً فرّقّته الأهواء الحزبيّّة، والفكريّةّ.

ب. انتقاء الرّّوايات الضّّعيفة والشّّاذّّة من مصادر علوم القرآن

يكاد يتّفّق منهج المستشرقين العام في الدّّراسات القرآنيّةّ على تعمّّد اختيار الأخبار 

الضّّعيفة، والرّّوايات الشّّاذة في بطون الكتب، وذلك لمقاصد، وأغراض معيّّنة. ولقد 

وجد المستشرقون في كتب معيّّنة من كتب الأدب، والتّاّريخ ضالّتّهم في هذا المجال، 

فقاموا بتيّصّد جملة من النّّصوص، والشّّواهد، وجعلوها أسسًًا بنوا عليها أحكامهم 

القرآنيّّة، وغيرها. 

لقد أخذ المستشرقون بالخبر الضّّعيف في بعض الأحيان، وحكموا بموجبه، يقول 

جواد علي: »واستعانوا بالشّّاذّّ، ولو كان متأخّّرًاً، أو كان من النّّوع الّذّي استغربه النّّقدة 

)النّّقّّاد(، وأشاروا إلى نشوزه، تعمدوا ذلك لأنّّ هذا الشّّاذ هو الأداة الوحيدة في إثارة 

الشّّكّّ«]]].

المؤسََّس  الإسلاميّّ  المنهج  القرآنيّّات عن  الاستشراقيّّ في حقّّ  البحث  يختلف 

على ضرورة اعتماد الموثوق من المصادر، والمشهود له بالأوّّلّيّّّة، والتّمّيّّز، فالمصادر 

تأكيده من أحكام  يَصَْْبون إلى  ما  ما يسعفهم في تسويغ  فيها  ليس  القرآنيّّة الموثوقة 

مغرضة، واستنتاجات مغلوطة، وخاطئة أريد لها أن تكون كذلك، ولهذا يلجؤون إلى 

مصادر أخرى بحثًاً عما يعينهم على بلوغ مأمولهم، فيجدون بغيتهم في كتب الأدب، 

والتّاّريخ، وغيرها من دون أدنى اكتراث بما يشكّّله اعتماد تلك المصادر في قضايا 

جوهرية ترتبط بالدّّراسات القرآنيّّة، والواقع أن كيرًثاً من المستشرقين، ودعاة التّغّريب 

]]]- علي، جواد، تاريخ العرب في الإسلام، ص11-10. 



339 مناهج المستشرقين في الدّّراسات الإسلاميّّة والقرآنيّّ�ة )4( 

طبعها،  وأعادوا  البالغ،  الاهتمام  وأولوها  الكتب،  هذه  مثل  اعتماد  على  أصروا  قد 

وروّّجوها، وحرضوا الباحثين من التّغّريبيّّين على اعتمادها مصادر، ومراجع؛ وذلك 

لأنّهّا تفسد الحقائق، وترسم صورًًا غير صحيحة، ولا موثوقة عن واقع الأمور.

ت. إهمال المصادر القرآنيّّة الأصيلة والاكتفاء بدراسات المستشرقين السّّابقة

د عدم  يبدو أنّّ من أخطاء منهج المستشرقين في اعتماد مصادر، ومراجع معيّّنة تعّمُّ

الاكتراث بموثوقيّّتها، وأولويّةّ بعضها؛ لهذا نجد أنّّ المستشرق الّذّي يسعى إلى فرض 

فكرة معيّّنة، وتكريسها لا يلقي اهتمامًًا إالّا إلى المصادر الّتّي ترمي مضامينها إلى ما 

يذهب إليه، وهو يعمد في الغالب إلى تقديم كتب ثانويّةّ، وغير موثوقة على ما هو 

معروف من كتب موثوقة، وهذا المنهج الخاطئ كفيل بأنْْ يؤدّّي إلى نتائج مغلوطة، 

أنّّ من أعظم أخطاء هذا المنهج المتمثّلّ في عدم ترتيب المصادر  وخاطئة. ويبدو 

بحسب موثوقيّّتها، وقيمتها هو تقديم كتب المستشرقين على غيرها من كتب العلماء 

المسلمين الأوائل في نقل الرّّوايات، والنّّصوص القديمة]]].

باللّغّة  المصادر  والاعتماد على  تقدّّم،  كما  المصادر  الانتقائيّةّ في  إلى  بالإضافة 

الأجنبيّةّ، وقلّةّ الاعتماد على مصادر باللّغّة العربيّّة، سواء كانت أصيلة، أم غير أصليّةّ، 

فإنّّ إطلالة سريعة على »دائرة المعارف الإسلاميّّة«، و»الموسوعة البريطانيّّة« وغيرهما 

يؤكّّد صحّّة هذا الكلام، وسيأتي التّعّريف بهاتين الموسوعتين.

ونجد أيضًًا أنّّ هناك انتقائيّّة مذهبيّّة، فنجد تغييبًًا متعمّّدًًا لنصوص علماء الإماميّةّ، 

كيز  التّرر القرآنيّّة، ويقع  الدّّراسات  وآرائهم؛ كما أشرنا، وهذا واضح جدًًّا بخاصّّة في 

فقط على علماء السّّنّّة، بل للأسف على الضّّعيف، أو الشّّاذّّ من أقوال علماء السّّنّّة، 

والاعتماد على الكتب الضّّعيفة عندهم؛ سواء في مجال التّفّسير، وعلوم القرآن، أو 

الكتب الحديثة.

]]]- انظر: آليََّات المنهج الاستشراقيّّ في الدراسات الإسلاميّّة، م.س، ص26-19. 



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 340

الأفكار الرّّئيسة:

الدّّراسات  من  كثير  في  نراها  الّتّي  المناهج  من  هو  والتّزّوير  الشّّكّّ،  منهج   -

الاستشراقيّّة، وبالأخصّّ الدّّراسات القرآنيّّة.

- وظّفّ المستشرقون هذا المنهج في دراستهم للقرآن الكريم؛ بهدف التّشّكيك 

ّ، والمدنّيّ، بالإضافة  بمصدر القرآن، والوثوق بنقله، وجمعه، وترتيبه، والنّّسخ، والم�كّيّ

إلى تزوير بعض الحقائق القرآنيّّة المسلَّمَة. 

الدّّعوى  بداية  في  المشركون  استخدمه  وقد  الاستخدام،  قديم  المنهج  هذا   -

من  ذلك  وغير  بشر،  من  القرآن  تعلّمّ  وأنّهّ  مفتري،  بأنّهّ  النّّبيّّ  فوصفوا  الإسلاميّّة، 

الافتراءات الّتّي سيأتي الحديث عنها.

- انساق المستشرقون المعاصرون مع أسلافهم في اتّبّاع منهج الشّّكّّ، والمبالغة 

في إثارة الشّّكوك على الوقائع التّاّريخيّةّ الثّاّبتة، والرّّوايات الصّّحيحة المرتبطة بتاريخ 

القرآن، وعلومه، واعتمدوا في ذلك على عمليّّة الانتقاء بطريقة مغرضة.

الكريم. ومن أخطر  للقرآن  الانتقائّيّ في دراستهم  اعتمد المستشرقون المنهج   -

أشكال الانتقائيّّة الانتقاء في المصادر.

- إطار البحث الاستشراقيّّ يتبنيّن أنّّ المنهج المتّبّع في انتقاء المصادر المعيّّنة على 

الموضوعات  لطبيعة  تبعًًا  ويختلف  يتنوعّّ،  بالقرآنيّّات  المرتبطة  الموضوعات  بحث 

المستهدفة من جهّّة، وموضوعيّّة المستشرق، وأمانته العلميّّة، أو حياده على الأقلّّ في 

توظيف تلك المصادر، والنّّقل عنها من جهّّة ثانية.

- لعلّّ من أبرز مواطن الخلل -في مجال انتقاء المصادر المتعلّقّة بالقرآن، وعلومه- 

الّتّي يمكن الإشارة إليها - نذكر الآتي:

• اعتماد عدد معيّّن، ومحدود من مصنّفات علوم القرآن من دون غيرها.	

• انتقاء الرّوايات الضّعيفة، والشّاذّة من مصادر علوم القرآن.	

• إهمال المصادر القرآنيّة الأصيلة، والاكتفاء بدراسات المستشرقين السّابقة.	



341 مناهج المستشرقين في الدّّراسات الإسلاميّّة والقرآنيّّ�ة )4( 

أسئلة الدّّرس

	1 عرفّ منهج الشّكّ، والتّزوير؛ مبيّنًا توظيف المستشرقين له في دراستهم للقرآن .

الكريم، وما يردِ عليه من نقد.

	2 للقرآن . دراستهم  في  له  المستشرقين  توظيف  مبيّنًا  الانتقائّي؛  المنهج  عرفّ 

الكريم.

	3 الانتقائّي في . للمنهج  المستشرقين  توظيف  الواردة على  الملاحظات  ما هي 

دراستهم للقرآن الكريم؟





الدّّرس السّّادس والعشرون

 مناهج المستشرقين في الدّّراسات الإسلاميّّة والقرآنيّّ�ة )5(

أهداف الدّّرس: 

على المتعلّّم مع نهاية هذا الدّّرس أن:

	1 يتعرّف إلى المنهج الافتراضّي، وتوظيف المستشرقين له في دراساتهم الاستشراقيّة..

	2 يطّلع على الملاحظات الواردة على استخدامهم للمنهج الافتراضّي..

	3 يتعرّف إلى المنهج الإسقاطيّ، وتوظيفات المستشرقين له في دراساتهم الاستشراقيّة..

	4 يطّلع على الملاحظات الواردة على استخدامهم للمنهج الإسقاطيّ..





: المنهج الافتراضّيّ أوّّلًاا

1. تعريف المنهج الافتراضّيّ

مسألة  حلّّ  إلى  به  ليصل  فرضًًا  الباحث  يضع  أنْْ  على  الافتراضّيّ  المنهج  يقوم 

مُُعيََّنة، و)الفرضيّةّ( مقولة تُقُبل على علَّتَها من دون إثبات]]]. 

2. استخدام المستشرقين للمنهج الافتراضي في دراستهم للقرآن

و»إذا كان المستشرقون في منهجهم التّشّكيكّيّ يشكّّكون في الوقائع القطعيّّة ففي 

بناء على  النّّتائج  يأخذون  ثمّّ  مسبقة، ومحدّّدة،  أفكارًًا  يفترضون  الافتراضّيّ  المنهج 

أنّنّي  أي  البحيّثّة  الفرضيّّة  هنا  بالافتراض  المراد  افترضوها، وليس  الّتّي  الافتراضات 

أفترض مجموعة احتمالات للبحث قد أصل إلى صحّّتها، وقد أصل إلى بطلانها، بل 

، وجعله هو الحاكم على البحث. المقصود هو الانطلاق من افتراض معنيّن

الآيات،  ترتيب  هو  المنهج  هذا  المستشرقون  فيه  مارس  قرآني  حقل  أبرز  ولعلّّ 

الآيات،  ترتيب  مسألة  في  أبدوا  قد  المستشرقين  معظم  نجد  إذ  القرآن،  في  والسّّور 

البشريّّ،  العقل  يقبله  ترتيبًاً منطقّيًّا  الّذّي يفترض  التّاّريخي  ...وانطلاقًاً من منهجهم 

المفترض  تيب  التّرر وهذا  المجرّدّ،  الهوى  يحكمها  جديدة  ترتيبات  افتراض  حاولوا 

سببه اعتمادهم على المنّّهج التّاّريحيّّ، والّذّي أوصلهم إلى نتائج غير صحيحة علميًّاً 

في حقل القرآنيّاّت«]]].

ومن نماذج المنهج الافتراضّيّ في مسألة ترتيب الآيات ما ذكره المستشرق الإنجليزي 

كيرًثاً في  تختلف  للسّّورة  الخاتمة  الآيات  »إنّّ  فيقول:  الجنّّ،  آرثر جيفري عن سورة 

]]]- عمر، أحمد مختار عبد الحميد، معجم اللغة العربيََّة المعاصرة، ص3432. 

]]]- عزوزي، حسن إدريس، آليات المنهج الاستشراقيّّ في الدراسات الإسلاميّّة، ص31-30.



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 346

الشّّكل، والأسلوب، وتظهر، وكأنّهّا قطعة غريبة وضعها جامعو القرآن، أو كتبته«]]].

فجفري يريد أن يؤكّّد للقارئ وجود اختلاف، وعدم تناسب، وتناسق بين الآيات 

قبلها من  السّّورة(، والّتّي  الخاتمة )يرمي بدون شكّّ إلى الآيات 19 فما بعدها من 

خلال التّلّميح -بشكل عرضي، وكأنّهّ أمر طبيعيّّ- إلى أنّّ كتبة الوحي هم الّذّين أضافوا 

المقطع الّذّي لا يتناسب -حسب زعم جفري- مع الآيات السّّابقة، وهذه طريقة معروفة 

لدى المستشرقين في مخاطبة قرّاّئهم. ولو رجع جفري إلى كتب التّفّسير، وكتب علم 

التّنّاسب القرآنّيّ؛ لتبنيّن له أن لا اضطراب، ولا اختلاف بين طرفّيّ السّّورة ]]].

يقول برهان الدّّين البقاعي )ت 885هـ(: »لقد اىقتل أوّّل السّّورة، وآخرها؛ فدلّّ 

السّّورة بين  أنّّ أوّّل  آخرها لىع الأوّّل المجمل، وأوّّاهل لىع الآخر المفصل، وذلك 

عظمة الوحي بسبب الجنّّ، ثمّّ بنيّن في أثنائها حفظه من مسترقي السّّمع، وختم بتأكيد 

حفظه، وحفظ جميع كلماته...«]]]. 

ويُعُد )تيودور نولدكه( أوّّل من رسم لنفسه هذه المنهجيّّة في كتابه »ملحوظات 

كيب، والأسلوب في القرآن«، وتأثّرّ به كلّّ من أتى من بعده، فأصبح  نقديّةّ حول التّرر

الشّّاغل لأذهان المستشرقين. وتعتبر المستشرقة المعاصرة  الشّّغل  تيب  التّرر موضوع 

أنجليكا نويورث ممّّن اتّبّع هذا المنهج فكيرًثاً ما نجدها تختار سورة محدّّدة مثل سورة 

الحجر، وتكتب عنها، على  أو سورة  الرّحّمن،  أو سورة  الفاتحة،  أو سورة  يوسف، 

شاكلة ما دعا إليه نولدكه.

الكريم،  القرآن  ليست من  بالأحرف المقطّعّة  السّّور  فواتح  أنّّ  ولقد زعم بلاشير 

والصّّاد  إبراهيم،  لمصحف  والهاء  المغيرة،  لمصحف  رمزًاً  كان  الميم  حرف  فمالًاث 

لسعد بن أبي وقاص، والنّّون لمصحف عثمان بن عفان«]]].

]]]- جيفري، آرثر، القرآن، ص32. 

]]]- انظر: آليات المنهج الاستشراقيّّ في الدراسات الإسلاميّّة، م.س، ص31. 

]]]- البقاعي، برهان الدين، نظم الدرر في تناسق الآي والسور، ج20، ص504. 

]]]- انظر: غلاب، محمّّد، نظرات استشراقيََّة، ص423.



347 مناهج المستشرقين في الدّّراسات الإسلاميّّة والقرآنيّّ�ة )5( 

ويفترض )بلاشير( أيضًًا في ما يتعلّقّ بنزول القرآن افتراضات عجيبة فقد نفى أن 

كان  التّدّوين  بدء  وأنّّ  الرّسّول،  عهد  دوّّن في  قد  مكّّة،  القرآن في  من  نزل  ما  يكون 

التّدّوين صحيحًًا، ودقيقًًا، فسقطت آيات كثيرة  بعد الهجرة، ومع ذلك لم يكن هذا 

ما كان مكتوبًاً عليه من رقاع قد ضاع]]]. وهناك كثير من هذه  أن بعض  منه، فضالًا 

الافتراضات عند المستشرقين نكتفي بما أوردناه.

3. الرّدّّّ على المنهج الافتراضّيّ في ترتيب الآيات

لا  توقيفيّّة  مسألة  الآيات  ترتيب  أنّّ  هو  التّفّسير  علماء  لدي  واضح  توجّّه  هناك 

اجتهاديّةّ، وقد أقاموا على ذلك أدلّةّ عدّّة؛ منها:

يؤثّرّ في  الّذّي  ؛ الأمر  القرآن مجاالًا يريان للاجتهاد في  العقل، والاعتبار لا  أنّّ   -

حدوث  لأمكن  آياته  ترتيب  في  والقياس  الرّّأي،  إعمال  جاز  لو  إذ  الخالد،  إعجازه 

تيب، وهذا يوجب اختلاالًا في الأسلوب القرآني المعجز. ومن  الخطأ أحيانًاً في التّرر

المعروف أنّّ من أهمّّ أنواع الإعجاز القرآنّيّ هو الإعجاز النّّظميّّ للقرآن، وهو مرتبط 

بنظم كلمات الآية، ونظم الآيات في السّّورة.

أضف إلى ذلك، أنّّ ترتيب القرآن الموجود ليس له ملاك واحد، يكون أساسًًا مطّرّدًًا 

الشّّمس:  الآيتين من سورة  تأمّّل في  ذاك، ومثاالًا على ذلك  تقديم هذا، وتأخير  في 

شََْغْاهََا﴾ )الشّّمس: 3-4(، فترى ذكر النّّهار فيها مقدّّمًًا  هََالَّاا وََاللََّلِِْيْ إِذََِا يَ ﴿وََالنََّهََارِِ إِذََِا جََ

 ﴾ٰ ٰ وََالنََّهََارِِ إِذََِا تَجَََ�لَّىٰ على ذكر اللّيّل، بخلاف الآيتين في سورة اللّيّل: ﴿وََاللََّلِِْيْ إِذََِا يََْغْشَىٰ�

)اللّيّل: 1-2( فاللّيّل فيها مقدّّم على النّّهار، الأمر الّذّي يقوّّي الظّنّّّ بأنّّ الترتيب لم 

يكن بالاجتهاد، والاستحسان، وإالّا لقدّّم أحدهما في جميع المواضع.

السّّورة  آخر  بأنّهّا  الآيات  بعض  بأنّّ   الأعظم النّّبيّّ  عن  المنقولة  الأحاديث   -

.الفلانيّّة، أو أوّّلها، ما يكشف عن أنّّ أول السّّورة، وآخرها قد كان مشخّّصًًا في زمنه

]]]- انظر: بلاشير، ريجيس، تاريخ القرآن، ص24.



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 348

ما دلّّ على أنّّ وضع الآيات في أماكنها كان يحصل بأمره وأنّهّ كان يقول:   -

ضعوا هذه الآيات في مكان كذا، وتلك في مكان كذا، ...]]].

الّتّي  القرآن  موضوعات  من  موضوع  كلّّ  في  للمستشرقين  أنّّ  فيه  شكّّ  لا  وما 

يناقشونها، ويدرسونها هدفًاً، وغاية يدور فلكها حول الهدف الأكبر الّذّي هو إثبات 

بشرية القرآن بكلّّ الوسائل. وإزاء موضوع ترتيب آيات القرآن الكريم، وسوره، يتّضّح 

البحث،  بساط  على  مبتكرة  ومحاولات  جديدة،  ترتيبات  افتراض  من  هدفهم  أنّّ 

والدّّرس يرمي إلى إظهار التّنّاقض المزعوم في القرآن سواء من حيث الموضوع، أم 

من حيث الأسلوب]]].

إذًًا منهجيّّة المستشرقين، ومن سلك مسلكهم تنمّّ عن تعسّّف في إطلاق الأحكام، 

واتّبّاع الهوى، وحبّّ الافتراض، والتّخّمين، وفي ذلك تجاهل لقيمة الرّّواية الصّّحيحة 

.[[[ الّتّي تعدّّ الطّرّيقة الوحيدة في ترتيب الآيات ترتيبًًا دقيقًًا حكيامًا

ثانيًًا: المنهج الإسقاطيّّ]]]

منهج الإسقاط هو عبارة عن توصيفٍٍ للدّّراسات الاستشراقيََّة، لا أنَّهَ منهج يعتمده 

الفيلولوجيّّ، أو غير ذلك  أو المنهج  التّاّريخيّّ،  المستشرقون كما هو حال المنهج 

ين بالدّّراسات الاستشراقيََّة عمليََّة الإسقاط منهجًًا  من المنهاج؛ ولذا عدََّ بعض المهتِمِّ

المنهج  هذا  أنََّ  والحقيقة  الإسلاميّّة.  للعلوم  الغربيّّين  الدّّارسين  بعض  لدى  معتمدًًا 

منهجٌٌ نفسٌيٌّ لا يمكن التّحّرُُّر منه إالَّا بالتقيُُّد الجازم بالمنهج العلميّّ السّّليم، والأمانة 

العلميََّة الحقََّة، ولهذا السّّبب فهو منهجٌٌ مذمومٌٌ من جهّّة، ولا يُحُبّّذ الوقوع فيه -بقدٍٍص 

أم بغير قصد- والإعلان عن استعماله من جهّّةٍٍ أخرى، كما أنَّهَ ليس منسوبًاً في بدايته 

]]]- انظر: الزرندي، أبو الفضل مير محمّّدي، بحوث في تاريخ القرآن وعلومه، ص100-97.

]]]- انظر: آليََّات المنهج الاستشراقيّّ في الدراسات الإسلاميّّة، م.س، ص37-33. 

]]]- انظر: الصالح، صبحي، مباحث في علوم القرآن، ص167.

]]]- لمزيدٍٍ من الاِطِّلاع حول منهج الإسقاط وصوره المختلفة عند المستشرقين، انظر: أبو خليل، شوقي، الإسقاط في 

ين. مناهج المستشرقين والمبرشِّر



349 مناهج المستشرقين في الدّّراسات الإسلاميّّة والقرآنيّّ�ة )5( 

علميََّة سواء صدرت  إسقاط هي غير  أيّّ عمليّةّ  اعتبار  نعم، يمكن  بعََينه.  أحدٍٍ  إلى 

من المستشرقين أم من غيرهم، ولكن لكثرة وقوع هؤلاء في الإسقاطات، اعتبر هذا 

الإسقاط منهجًًا؛ لأنَّهَ من غير المنطقيّّ الوقوع بهذا الحجم الكبير، والخطير من دون 

قصد.

أفكار  بها المسقط على  يقوم  النّّفس اعتبروا الإسقاط عمليََّة لا شعوريَّةَ  وعلماء 

الآخرين؛ لأنَّهَم كما قالوا: »الإسقاط حيلة نفسيََّة، يلجأ إليها الشّّخص وسيلةًً للدّّفاع 

عن نفسه ضدّّ مشاعر غير سارّةّ في داخله، مثل الشّّعور بالذّّنب، أو الشّّعور بالنّّقص، 

فيعمد -على غير وعيٍٍ منه- إلى أن ينسب للآخرين أفكارًًا، ومشاعر، وأفعاالًا حياله، 

ثمََّ يقوم من خلالها بتبرير نفسه أمام ناظريه«]]].

ويبدو أنََّ تفسير كلّّ عمليََّات الإسقاط على أنَّهَا عمليََّات لا شعوريَّةَ غير صحيح؛ 

الدّّراسات الاستشراقيّةّ،  نلحظها خصوصًًا في  لأنََّ هناك عمليََّات إسقاطٍٍ مقصودة، 

والغربيّةّ للإسلام، والقرآن الكريم.

أنََّ  نرى  سيأتي-  -كما  وعلومه  الكريم،  للقرآن  دراساتهم  بعض  مراجعة  فعند 

هؤلاء قد مارسوا عمليََّة الإسقاط متأِثِّرين بخلفيَّاَتهم العقديَّةَ، وموروثاتهم الفكريَّةَ، 

ومندفعين بدافعٍٍ نفسٍيٍّ يهدف إلى رَمَي القرآن الكريم بما ثبت في حِقِّ كتبهم المقدََّسة، 

والانتقاص من هذا الكتاب العظيم.

1. تعريف المنهج الإسقاطيّّ

هو إسقاط الواقع المعيش على الحوادث، والوقائع التّاّريخيََّة، إنَّهَ توُُّصر الذّّات 

في الحدث، أو الواقعة التّاّريخيََّة]]]. فالمنهج الإسقاطيّّ هو المنهج الّذّي يُسُقط فيه 

ثقافته،  المستشرق من ذاته على الموضوع، أي مامَّا في ذهنه من أحكامٍٍ مسبقةٍٍ من 

ودينه، وتحيُُّزاته الخاصََّة، فتغيِطِّ الموضوع، وتكون بديالًا عنه، وقد يصل الأمر إلى 

]]]- عوََّاد، محمود، معجم البّّط النفسّيّ والعقلّيّ، ص67.

]]]- عزوزي، حسن، مناهج المستشرقين البحيَّثَة في دراسة القرآن الكريم، ص33.



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 350

حِدِّ التّعّصب لهذه الأحكام الإسقاطيََّة الخاصََّة.

- »المحمّّديَّةَ« كما فعل »جِِبْْ« قياسًًا على المسيحيََّة نسبةًً  فيسمََّى الإسلام -مالًاث

إلى المسيح، أو البوذيَّةَ نسبة إلى بوذا، أو الكونفوشوسيََّة نسبة إلى كونفوشيوس، أو 

التّاّويَّةَ نسبة إلى تاو.. مع أنََّ الإسلام غير مشتقّّ من اسم الرّسّول محمّّد، بل من 

لفظ »سلم«.

التّخّلّصّ  استطاعته  وعدم  هواه،  إلى  الباحث  خضوع  في  المنهج  هذا  ويتمثَّلَ 

الأحكام  من  تحرُُّره  وعدم  المعيََّنة،  الثّقّافيََّة  بيئته  عليه  تركتها  الّتّي  الانطباعات  من 

التّاّريخ بإسقاط الواقع  الّتّي يكِوِّنها عن موضوع بحثه، ويعني ذلك تفسير  المسبقة 

ونها في  المعاصر المعاش على الوقائع التّاّريخيََّة الضّّاربة في أعماق التّاّريخ، فيفرسِّر

ومجتمعاتهم،  حياتهم،  واقع  من  يعرفونه  وما  الخاصََّة،  ومشاعرهم  خبراتهم،  ضوء 

وهم بذلك يحاولون إثبات الصّّور المرسومة في أذهانهم حتَّىَ وإن استحال وقوعها، 

وينفون الحقائق الواقعة الّتّي لا تتوََّصرها أذهانهم]]].

2. نقد المنهج الإسقاطيّّ

يرد على هذا المنهج النّّقد الآتي:

- هذه المنهجيََّة خاضعة للهوى، وبالتّاّلي لا يرجى منها إعطاء نتائج صائبة حول 

الإسلام، وحضارته، وعلومه.

- ما في ذهن المستشرق هو أحكام مسبقة من ثقافته، ودينه، وتحيُُّزاته الخاصََّة، 

يُسُقطها على الموضوع، فتغطّيّه، وتكون بديالًا عنه. وقد يصل الأمر إلى حِدِّ التّعّصّّب 

لهذه الأحكام الإسقاطيََّة الخاصََّة.

]]]- انظر: الجعفري، نعمات محمّّد، »العيو بالمنهجيََّة في سياق الروايات الحدييَّثَة عند المستشرق مونتجمري وات 

في كتابَيَْهْ »محمّّد في مكََّة«، و»محمّّد في المدينة««، ص208.



351 مناهج المستشرقين في الدّّراسات الإسلاميّّة والقرآنيّّ�ة )5( 

3. تطبقي المنهج الإسقاطي في الدّّراسات القرآنيّّة

عمليّّات  في  فقط  يخطئون  لا  يكذّّبون  المستشرقين  أنّّ  يعتبر  الباحثين  بعض 

الإسقاط فيقول هم »لا يخطئون فقط في كلّّ جملة يقولونها، بل يكذّّبون؛ أي إنّهّم لم 

يعودوا أحرارًًا في أن يكذبوا ببراءة، وبسبب الجهل«]]].

من  إليها  النّّظر  يمكن  وعلومه  الكريم،  القرآن  على  الإسقاطيّّة  العمليّّات  وهذه 

زاويتين:

موضوعاتها،  حيث  من  الإسقاطيّّة  العمليّاّت  هذه  إلى  بالنّّظر  الأولى:  الزّاّوية 

ويمكن تصنيفها إلى موضوعات متعدّّدة منها:

- إسقاط المفاهيم الاستشراقيّّة على التّعّريف بالقرآن الكريم.

- إسقاط المفاهيم الاستشراقيّّة على تاريخ القرآن الكريم.

- إسقاط المفاهيم الاستشراقيّّة على العقائد القرآنية.

وبالنّّظر الى منطلقاتها المذهبيّّة، يمكن تصنيفها إلى المنطلقات الآتية:

- المنطلقات الدّّينيّّة: وتشمل المفاهيم اليهوديّةّ، والمفاهيم النّّصرانيّّة.

- المنطلقات الفكريّةّ: وتشمل المفاهيم المادّّية، والمفاهيم الصّّوفيّّة]]].

وسوف نتناول في هذا الدّّرس: إسقاط المفاهيم الاستشراقيّّة على التّعّريف بالقرآن 

البحث في إسقاط المفاهيم  الكريم. على أن يستكمل  القرآن  تاريخ  الكريم، وعلى 

حق. الاستشراقيّّة على العقائد القرآنيّّة في الدّّرس الالّا

ين، م.س، ص15.  ]]]- الإسقاط في مناهج المستشرقين والمبرشِّر

]]]- انظر: مظاهري، محمّّد عامر عبد الحميد، منهج الإسقاط في الدراسات القرآنيََّة عند المستشرقين، ص10. 



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 352

- إسقاط المفاهيم الاستشراقيّّة على التّّعريف بالقرآن الكريم

صدّّر اشرتسلمق دلوجتسيهر هباتك )ذمابه التفسير ايملاسلإ( الّذّي يقول هيف: 

»لاف دجوي باتك يعيشرت - اتفترع هب ةفئاط ديّنيّة اترعافًاً عقدّيًّا لىع أنّهّ صّّن نمـزل، 

أو ىحوم هب -...]فيه[ من الاضطراب، وعدم الثّبّات كما نجد في القرآن«]]].

ةعيرشّرل في الاسلإم( يعرّفّ دلوجزرهي ارقلآن بقوله: »القرآن  وفي اتكبه )اديقعلة وا

هو الأساس الأوّّل للدّّيّنّ الإسلاميّّ، وهو كتابه المقدّّس، ودستوره الموحى به، وهو 

في مجموعه مزيجًًا من الطّوّابع المختلفة اختلافًاً جوهرّيًّا، والّتّي طَبَََعت كلا العصَرَين 

الأوّّلين من عهد طفولة الإسلام«]]].

ووقيل انربرد سيول أانثء هفيرعت للقرآن: »ويرى مظعم المؤرّخّين أنّهّ جّّسل أليص 

ميلاعتل محمّّد وهتاطاشن«]]].

وإذا لاحظنا التّعّاريف السّّابقة للقرآن، فإنّنّا نجد تأثّرّ هؤلاء بما يحملونه من أفكار 

مزيج  وأنّهّ  ثبات،  اضطراب، وعدم  فيه  الكريم  القرآن  أنّّ  اعتبر  فجولدزيهر  يهوديّةّ، 

مختلط من الثّقّافات المتعدّّدة، وليس من عند الله. وهو بذلك لم يستطع الخروج من 

تأثيرات العقيدة اليهوديّةّ، وبتعريفه ذاك أراد أن يضفي على القرآن ما أضفاه أصحاب 

الدّّيانات الأخرى من التّغّيير، والتّبّديل، لأنّهّ على علم بما احتوته الكتب المقدّّسة عند 

اليهود، سواء العهد القديم أم التّلّمود من فروق، واختلافات بين النُُسََخ، وتناقضات 

في الأخبار، واضطراب في الألفاظ، والأساليب البيانيّّة.

سجل  هو  القرآن  أنّّ  يعتبر  فهو  الكريم،  رقللآن  سيول  انربرد  فيرعتل  ونّّلابةبس 

لنّّشاطات محمّّد فهو في الاتّجّاه نفسه، والاسقاطات؛ لأنّّ ابلاغل لىع بتك ادهعل 

]]]- جولدتسيهر، إيجناس، مذاهب التفسير الإسلاميّّ، ص4. 

]]]- جولدتسيهر، إيجناس، العقيدة والشريعة في الإسلام، ص22.

]]]- مطبقاني، مازن بن صلاح، الاستشراق والاِتِّجاهات الفكريَّةَ في التاريخ الإسلاميّّ دراسة تطبيقيَّةَ على كتاب برنارد 

لويس، ص128.



353 مناهج المستشرقين في الدّّراسات الإسلاميّّة والقرآنيّّ�ة )5( 

القديم وه ذها اماتهلام الّذّي أهطقس اشرتسلمق لىع محتوى ارقلآن، واثّمتلملّ في 

ليجست أةطشن راجل ادّّلني نم اايبنلأء، وغيرهم. 

بينما لا تمثّلّ الآيات المعنيّةّ بسيرة النّّبيّّ إالّا جزءًًا يسيرًاً من القرآن، في حين أنّّ 

الآيات المتعلّقّة بقصّّة النّّبيّّ موسى هي أكبر بكثير من قصّّة النّّبيّّ محمّّد، بل هي أكبر 

قصّّة في القرآن الكريم. فقد ذكر اسم موسى في القرآن 136 مرّةّ في سور متفرّقّة 

في كتاب الله عزّّ وجلّّ. بينما ذكر اسم النّّبيّّ محمّّد 4 مرات في القرآن.

- إسقاط المفاهيم الاستشراقيّّة على تاريخ القرآن الكريم

الكريم؛ بوصفه كتابًاً،  القرآن  أنّّ هناك فارق كبير بين  السّّابقة  تقدّّم في الأبحاث 

لا  أنّهّ  وأشرنا  والتّوّارة،  كالإنجيل،  الأخرى؛  السّّماويّةّ  الكتب  وبين  ووحيًاً سماويًّاً، 

يوجد فترة يمكن أن تسمّّى تاريخًًا بالنّّسبة للقرآن؛ أي وجود فاصل زمنيّّ بين نزول 

الوحي القرآنّيّ، وتدوين النّّصّّ القرآنّيّ. 

أمّّا النّّصوص الدّّينيّّة المقدّّسة في اليهوديّةّ لها تاريخ طويل يقبتر من ثمانمئة عام 

بين زمن نزول الوحي، وتدوينه: أي بين زمن نزول الوحي على النّّبيّّ موسى أي: 

القرن الثّاّلث عشر قبل الميلاد، وزمن إخضاع هذا الوحي للكتابة، والتّدّوين على يد 

ا، فنحن  عزرا الكاتب أي: منتصف القرن الخامس قبل الميلاد. وهي فترة طويلة جّدًّ

أمام نصٍٍّ له تاريخ تغير فيه شكله من النّّصّّ الشّّفويّّ إلى النّّصّّ الكتابّيّ على يد »عزرا 

الكاتب«، وهذه الفترة سمحت بكلّّ أنواع التّحّريف، والتّبّديل. وكذلك بالنّّسبة للعهد 

الجديد، فلكل إنجيل من الأناجيل الأربعة تاريخ.

المبكّّرََين من أجل  الحرص، والاهتمام  يلقيا  أن  الإنجيل  للتّوّراة، ولا  يُكُتب  لم 

حفظ نصوصهما، فعلى حدّّ الرّّوايات اليهوديّةّ قد حفظ موسى نسخة التّوّراة في 

تابوت، وعهد إلى أبناء هارون بحفظها، وتعليمها بني إسرائيل، فتساهل الأحبار 

التّاّبوت في  المحفوظة في  التّوّراتيّّة  الأصول  إلى  الرّجّوع  مسألة  هارون في  آل  من 

عيّّة؛ ما عرّضّ أحكامها للضّّياع، والتّبّديل، وبعد وفاة موسى بجيلَيَن  فتاواهم الرشّر



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 354

التّوّراة، ومن ذلك  تابوت  الفلسطينيون الإسرائيليّّين، واستولوا على  نَهَب  أو ثلاث؛ 

الوقت لم تظهر التّوّراة حتّىّ عودة أجزاء منها على يد الملك طالوت الّذّي أرسله الله 

لمقاتلة الفلسطينيّيّن الوثنيّّين عام 1020ق.م]]].

ألقاها  ووصايا  تعاليم،  سوى  يكن  لم  أنّهّ  يزعمون  النّّصارى  فإنّّ  الإنجيل  وأما 

المسيح شفوّيًّا على حواريّيّه، ولم يكن على نحو كتاب تشريعيّّ، ويضيفون بأنّّ 

.[[[الأناجيل الموجودة اليوم ما هي إلاّّ من تأليفات الحواريّيّن بعد وفاة المسيح

خاضوا  الّذّين  المستشرقين  عن  غائبة  تكن  لم  والمعلومات  الأفكار،  وهذه 

الدّّراسات  مجال  في  الاختصاص  أهل  هم  لأنّهّم  القرآنيّةّ،  الدّّراسات  مجال  في 

إسقاط  بعمليّةّ  قاموا  والنّّصرانيّّة، وهم من خلال ذلك  اليهوديّةّ،  الدّّينيّّة، وبالأخصّّ 

لهذه المعارف، والمفاهيم على القرآن الكريم، ونظروا له نظرة تاريخيّّة؛ مثل كتبهم 

المقدّّسة، فاتّهّموه بالنّّقائص نفسها الّتّي اعترت تاريخ كتبهم المقدّّسة من قِِبَلَ علماء 

الدّّين، وورثة الأنبياء. 

]]]- انظر: طويلة، عبد السلام عبد الوهاب، الكتب المقدََّسة في ميزان التوثيق، ص66-62.

]]]- انظر: م.ن، ص109-107.



355 مناهج المستشرقين في الدّّراسات الإسلاميّّة والقرآنيّّ�ة )5( 

الأفكار الرّّئيسة

الباحث فرضًًا ليصل به إلى حلّّ مسألة  - يقوم المنهج الافتراضّيّ على أنْْ يضع 

مُُعيََّنة، و)الفرضيّةّ( مقولة تُقُبل على علَّتَها من دون إثبات. 

- استخدام المستشرقين للمنهج الافتراضّيّ في دراستهم للقرآن، فافترضوا أفكارًًا 

مسبقة، ومحدّّدة، ثمّّ بنوا النّّتائج عليها.

- أبرز حقل قرآني مارس فيه المستشرقون هذا المنهج هو ترتيب الآيات، والسّّور 

في القرآن.

أنّّ ترتيب الآيات مسألة توقيفيّّة لا  التّفّسير هو  - هناك توجه واضح لدي علماء 

اجتهاديّةّ، وقد أقاموا على ذلك عدََّة أدلّةّ.

- منهجيّةّ المستشرقين، ومن سلك مسلكهم، تنمّّ عن تعسّّف في إطلاق الأحكام، 

واتّبّاع الهوى، وحبّّ الافتراض، والتّخّمين، وفي ذلك تجاهل لقيمة الرّّواية الصّّحيحة 

. الّتّي تعدّّ الطّرّيقة الوحيدة في ترتيب الآيات ترتيبًًا دقيقًًا حكيامًا

على  ذاته  من  المستشرق  فيه  يُسُقط  الّذّي  المنهج  هو  الإسقاطيّّ  المنهج   -

الموضوع، أي مامَّا في ذهنه من أحكامٍٍ مسبقةٍٍ من ثقافته، ودينه، وتحيُُّزاته الخاصََّة، 

فتغيِطِّ الموضوع، وتكون بديالًا عنه، وقد يصل الأمر إلى حِدِّ التّعّصّّب لهذه الأحكام 

الإسقاطيََّة الخاصََّة.

يرد على هذا المنهج النّّقد الآتي:

• هذه المنهجيَّة خاضعة للهوى.	

• ة.	 ما في ذهن المستشرق هو أحكام مسبقة من ثقافته، ودينه، وتحيُّزاته الخاصَّ

- وظّفّ المستشرقون المنهج الإسقاطيّّ في دراستهم للقرآن الكريم من زاويتين:

• الإسقاطيّة من حيث موضوعاتها 	 العمليّات  بالنّظر إلى هذه  الأولى:  الزاّوية 

)التعّريف بالقرآن الكريم/ تاريخ القرآن الكريم/ العقائد القرآنيّة(.

• بالنّظر إلى منطلقاتها المذهبيّة )المنطلقات/ المنطلقات الفكريةّ(. 	



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 356

أسئلة الدّّرس

	1 للقرآن . دراستهم  في  له  المستشرقين  توظيف  مبيّنًا  الافتراضّي؛  المنهج  عرفّ 

الكريم، وما يردِ عليه من نقد.

	2 عرفّ المنهج الإسقاطيّ؛ مبيّنًا اهتمام المستشرقين باستخدامه في دراساتهم .

الاستشراقيّة، وما يردِ عليه من نقد.

	3 كيف وظّف المستشرقون المنهج الإسقاطي في تعريفهم للقرآن الكريم؟.

	4 القرآن . تاريخ  عن  بحثهم  في  الإسقاطي  المنهج  المستشرقون  وظّف  كيف 

الكريم؟



الدّّرس السّّابع والعشرون

مناهج المستشرقين في الدّّراسات الإسلاميّّة والقرآنيّّ�ة )6(

أهداف الدّّرس: 

على المتعلّّم مع نهاية هذا الدّّرس أن:

	1 القــرآن . عقائــد  فهــم  للمنهــج الإســقاطيّ في  توظيفــات المستشــرقين  بعــض  إلى  يتعــرّف 

ومفاهيمــه.  الكريــم، 

	2 يطّلع على الملاحظات الواردة على هذه الإسقاطات..

	3 يُدرك خطورة هذا المنهج في دراسة القرآن الكريم، وعلومه..





 استكماالًا لما تقدّّم في الدّّرس السّّابق من بيان لعمليّّات المستشرقين الإسقاطيّةّ 

في دراستهم للقرآن الكريم، وعلومه، فبعد بيان الزّوّاية الأولى من إسقاطاتهم بلحاظ 

هذا  في  نتناول  لتاريخه،  ودراستهم  للقرآن،  تعريفهم  خصوص  في  الموضوعات، 

الدّّرس إسقاطهم للمفاهيم الاستشراقيّّة على العقائد القرآنيّّة. 

: إسقاط المفاهيم الدّّينيّّة أوّّلًاا

1. إسقاط المفاهيم الدّّينيّّة اليهوديّّة والنّّصرانيّّة على مفهوم )الله( سبحانه وتعالى 

في القرآن الكريم

يؤمن اليهود بإله واحد هو الله، ويعتقدون في أنّّ الله خالق كلّّ شيء، بلا شريك، 

وأنّهّ لا شبيه له، ولا يمكن رؤيته، وهو محجوب عن الخلق، وفي سفر التّثّنية تجد 

دليالًا توراتيًًّا على التّوّحيد في الآية: »اسمع يا إسرائيل، الرّبّّّ إلهنا رب واحد« )التّثّنية 

.)4 :6

إلى  التّوّراة  تعرّضّت  ما  بعد  للتّحّريف،  العقيدة  هذه  تعرّضّت  للأسف  ولكن 

التّحّريف من قبل أحبار اليهود، أصبحت تجد في سطور هذا الكتاب كلمات تتنافى 

ّ في أعين  مع قدسية الله، فتارة تقرأ أن الله يغضب، وتارة تجد أنّّ النّّاس فعلوا ال�شّرّ

ويغضب،  البشر،  أفراد  أحد  يتورّّع عن مصارعة  لا  التّوّراة  الرّبّّّ في  وأصبح  الرّبّّّ. 

ويغار، ويعتب، ويحنق، وغير ذلك من الصّّفات الّتّي نسبوها إلى الله تعالى.

بالعقائد  القديم  العهد  اليهود، وكتاب  تأثّرّ أحبار  وهذا الأمر يعكس بشكل كبير 

الإله  بذاك  الله  يشبّهّون  الّذّي جعلهم  الأمر  إسرائيل،  بني  أنبياء  الّتّي سبقت ظهور 

ويغار،  ويحزن،  ويكره،  يحب،  البشر  شاكلة  كان على  الّذّي  القديم  القبلّيّ  البدائّيّ 



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 360

كما  النّّاس  ككلّّ  والمسكن  والشّّحم،  اللّحّم،  من  بنصيبه  ويطالب  باليد،  ويصارع 

تذكّّرنا بها مرارًًا نصوص التّوّراة!

ويعكس اسم الرّبّ في اليهودية أيضًًا تخبّّطًاً شديدًًا هم يطلقون عليه »إلوهيم«، 

الرّّغم  يفعلون هذا على  إلهًًا واحدًًا، وهم  »الآلهة«، وليس  تعني  وهذه صيغة جمع 

من أنّهّم أقرّّوا في هذه الفترة بالتّوّحيد لله، لكنّّ ثقافتهم ظلّتّ عاجزة عن تفادي آثار 

التّعّدديّةّ الّتّي سيطرت على عقائدهم قبل ظهور الأنبياء.

»يهوه«،  فيكتبونه  الرّبّ،  اسم  نطق  عن  إسرائيل  بنو  يتغاضى  أخرى  مرحلة  وفي 

وينطقونه »أدوناي« أي السّّيّّد. أو ينطقونه »هََشِِمْْ« أي الاسم، وهم يفعلون ذلك تطهيرًاً 

لاسم الرّبّ من أن ينطق على لسانهم.

والخلاصة: أنّّ بني إسرائيل على الرّّغم مامّا هم فيه من ضلال، وكذلك بعدهم عن 

ما أنزل عليهم في التّوّراة، لكنّّهم يعبدون إلهًًا واحدًًا لا يشركون به شيئًاً.    

الكريم  القرآن  مدلولات  تحريف  في  السّّبق  قصب  جولدزيهر  للمستشرق  وكان 

الّتّي لا  اليهوديّةّ، والنّّصرانيّّة على هذه المدلولات  الله تعالى بإسقاط المفاهيم  عن 

تتّفّق، والعقيدة الإسلاميّّة، ومن ذلك ]]]إسقاطه لمفهوم التّجّسّّد الإلهيّّ عند اليهود، 

والنّّصارى على التّمّثيل القرآني لنور الله سبحانه، وتعالى بنور المصباح في مشكاة 

بََْصْاحٌٌ  مِِ فِِهََيا  كَْشَْاةٍٍ  كََمِِ نُوُرِهِِِ  مََثََلُُ  ْرْضِِ  وََا�لْأَ وََامَااتِِ  السََّ نُوُرُُ  ﴿اللََّهُُ  تعالى:  قوله  وهي 

الَّا  زََتُُْيْونَةٍٍَ  مُُّبََارََكََةٍٍ  شََجََرَةٍٍَ  مِِن  يُُوقََدُُ  دُُرِِّيٌٌّ  كََكَْوَْبٌٌ  كََأَنََّهَََا  الزُّجََُاجََةُُ  زُُجََاجََةٍٍ  بََْصْاحُُ يفِي  امِِْلْ

ٰ نُوُرٍٍ يََدِِْهْي اللََّهُُ لِِنُُورِهِِِ مََن  هُُْسْ نَاَرٌٌ نُّوُرٌٌ عََ�لَىٰ سََْ�تَمْ ءُُي وََلََْوْ لََْمْ  بِِْرْيََّةٍٍ يََكَاَدُُ زََتُُْيْهََا يُُضِي قِِْ�شَرْيََّةٍٍ وََالَا غََ

ءٍٍْ� عََلِِمٌٌي﴾ )النور: 35(، وهذا الإسقاط   ثََْمْالََ لِِلنََّاسِِ وََاللََّهُُ بِِكُُلِِّ شَيْ  بُُِ اللََّهُُ ا�لْأَ يََشََاءُُ وََيََضْرِ�

نابع من جهل المستشرق بالأساليب البلاغيّّة في اللّغّة العربيّّة الّتّي منها التّشّبيه، وهو 

نابع كذلك من تأثره بمسلك العقائد اليهوديّةّ.

التّجّسيد،  لعقيدة  أيضًًا   )Jacques Berque( بيرك  جاك  المستشرق  خضع  وقد 

]]]- انظر: جولدتسيهر، إيجناس، العقيدة والشريعة في الإسلام، ص25.



361 مناهج المستشرقين في الدّّراسات الإسلاميّّة والقرآنيّّ�ة )6( 

تُُْمْْمْ أَنَفُُسََكُُم  مِِْوْ إِنَِّكَُُْمْ ظََلََ مِِْوْهِِ يََا قََ ٰ لِِقََ وأسقط مفهومها على قوله تعالى: ﴿وََإِْذْ قََالََ مُُوسَىٰ�

ٌ لََّكُُْمْ عِِندََ بََارِِئِكُُِْمْ فََتََابََ  لِِكُُْمْ خََ�يْرٌ ٰ بََارِِئِكُُِْمْ فََاتُُْقْلُوُا أَنَفُُسََكُُْمْ �ذَٰٰ لََْجْ فََتُُوبُوُا إِِ�لَىٰ بِِاتِّخََِاذِِكُُمُُ اعِِْلْ

ًا إياها بـ: »فالله هو الّذّي تاب بدالًا  عََلََكُْيُْْمْ إِنَِّهَُُ هُُوََ التََّوََّابُُ الرَّحَِِمُُي﴾ )البقرة: 54( مف�سِّرً

منكم لأنّهّ يميل إلى التّوّبة«]]].

في  نفسه  المنهج  بنهج   )Kratchkovski( كراتشكوفسكي  المستشرق  قام  كما 

وََاسِِ  ِ ٱلوََۡسۡ ترجمة سورة النّّاس: ﴿قُُلۡ أَعَُُوذُُ بِِرَبَِِّ ٱلنََّاسِِ مََلِِكِِ ٱلنََّاسِِ إِِ�لَٰٰهِِ ٱلنََّاسِِ مِِن �شَرِّ

إذ   )6-1 )الناس:  وََٱلنََّاسِِ﴾  جِِنََّةِِ  ٱلۡ مِِنََ  ٱلنََّاسِِ  صُُدُُورِِ  يفِي  وِِسُُ  يُُوََسۡ ٱلََّذِِي  ٱلخََۡنََّاسِِ 

ترجمها بـ: »أعوذ بإله النّّاس الّذّي يختبئ من شّرّ الوسواس الّذّي يوسوس صدورََ 

للعقيدة  إسقاطات  ذكرها هؤلاء، وجسّّدت  التي  النّّماذج  من  إلى غيرها  النّّاس«]]]. 

الّتّي يحملونها عن الله على القرآن الكريم.

القرآن  في   محمّّد ذِِكر  على  والنّّصرانيّّة  اليهوديّّة  الدّّينيّّة  المفاهيم  إسقاط   .2

الكريم

الكريم  القرآن  الّذّين قاموا بترجمة معاني  إقدام عدد من المستشرقين  فمن ذلك 

يّّ( -الّتّي وصف الله تعالى بها نبيّهّ محمّّدا-  إلى لغّّات أوروبّيّّّة على ترجمة كلمة )الأُِمِّ

هيننج  من:  كلٌٌ  المستشرقين  هؤلاء  أبرز  ومن  الكفرة(،  )نبيّّ  أو  الوثنيّّة(،  بـ)نبي 

)Henning( في ترجمته المنشورة عام 1901م، ورودي بارت )Rudi Paret( )في 

في  المنشورة  ترجمته  )في   )Blachere( وبلاشير  1966م(،  عام  المنشورة  ترجمته 

باريس عام 1966م وماسون )Masson( في الطّبّعة الأولى لترجمتها المنشورة عام 

.1976[[[

وهذا  يكتب،  يقرأ، ولا  الّذّي لا  الشّّخص  تعني  يّّ(  )الأُِمِّ كلمة  أنّّ  المعلوم  ومن 

المعنى لم يكن خافيًًا على المستشرقين، فإنّّ الّذّي يعنينا في هذا المقام هو أنّّ هؤلاء 

]]]- عبد المحسن، عبد الراضي محمّّد، مناهج المستشرقين في ترجمة معاني القرآن، ص54.

]]]- م.ن، ص54. 

]]]- انظر: م.ن، ص53-52.



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 362

جمة مفهومًًا عقدّيًّا يهودّيًّا، أو نصرانّيًّا على  المستشرقين أسقطوا من خلال هذه التّرر

يّّ(، حيث إنّّ اليهود دأبوا على إطلاق كلمة غويم )goim( على غير اليهود  كلمة )الأُِمِّ

العربيّةّ  الجزيرة  في  عنها  ون  يعربّر كانوا  الّتّي  هي  الكلمة  وهذه  الأخرى،  الأمم  من 

يين(، وهي الّتّي ذكرها القرآن الكريم في قوله تعالى: ﴿قََالُوُا لََسََْيْ عََلََنََْيْا  بكلمة )الأُِمِّ

لَْعَْمُُونََ﴾ )آل عمران: 75(، وكان  مُِِّيِِّيَنَ سََبِِلٌٌي وََيََقُُولُُونََ عََىلَى اللََّهِِ اكَْلَْذِِبََ وََهُُْمْ يََ يفِي ا�لْأُ

الكلمة في  والوثنيّّين؛ لأنّّ  أو المرتدّّين،  الفاسدين،  بكلمة )غويم(  يقصدون  اليهود 

صيغة الجمع، ومفردها )غََوِِيّّ( وهي على معناها نفسه في اللّغّة العربيّّة.

3. إسقاط المفاهيم الدّّينيّّة اليهوديّةّ والنّّصرانيّّة على ذِِكر الملائكة في القرآن الكريم

يعتقد المسلمون أنّّ جبريل من الملائكة المقرََّبين عند الله تعالى، وهو الّذّي 

الّذّي  عباده، وهو  الصّّالحين من  وبالتّحّديث على  أنبيائه،  إلى  الإلهي  بالوحي  نزل 

وقد  القُُدس(  )رُُوح  بلفظ  تعالى  الله  وقد وصفه   ،بعيسى عمران  بنت  مريم  برشَّر 

يَْرَْمََ اكُْذُْْرْ  ذكر مؤيّدًًّا للمسيح عيسى بن مريم، قال تعالى: ﴿إِْذْ قََالََ اللََّهُُ يََا عِِيسَىى اْبْنََ مََ

وََكََالًاْهْ  دِِْهْ  امََْلْ النََّاسََ يفِي  تُكََُلِِّمُُ  اقُُْلْدُُسِِ  بِِرُُوحِِ  أَيَََّدتُّكََُ  إِْذْ  وََالِِدََتِِكََ   ٰ وََعََ�لَىٰ عََلََكََْيْ  مََْعْتِِي  نِِ

 ِ الطََّ�يْرِ كََهََئََْيْةِِ  الطِِّيِنِ  مِِنََ  لُْخُْقُُ  تَ وََإِْذْ  نِجِِلََي  وََا�لْإِ رََْوْاةََ  وََالتََّ وََاحِِْلْمََْكْةََ  اكِِْلْتََابََ  تُُْمْكََ  عََلََّ وََإِْذْ 

 ٰ رِِْخْجُُ امََْلْْوْتَىٰ� رَْبْصَََ بِِإِِينِيْذْ وََإِْذْ تُ مََْكْهََ وََا�لْأَ ئُُِ ا�لْأَ اً بِِإِِينِيْذْ وََتُ�بْرِ بِِإِِينِيْذْ فََتََنفُُخُُ فِِهََيا فََتََكُوُنُُ طََ�يْرً

إِْنْ  مِِهُُْنْْمْ  كََفََرُُوا  الََّذِِينََ  فََقََالََ  بِِابََْلْيِِّنََاتِِ  جِِتََْئْهُُم  إِْذْ  عََنكََ  َائِِلََي  إِِ�سْرَ بََنِِي  تُُْفْ  كََفََ وََإِْذْ  بِِإِِينِيْذْ 

رٌٌْحْ مُُّبِِيٌنٌ﴾ )المائدة: 110(، وهو الّذّي برشّر مريم بولادة المسيح، فقد ورد  ذََا إِِالَّا سِِ �هَٰٰ

اً سََوًِِيًّا﴾  سََْرْنََْلْا إِِلََهََْيْا رُُوحََنََا فََتََمََثََّلََ لََهََا بََ�شَرً في القرآن: ﴿فََاتَّخَََذََْتْ مِِن دُُونِِهِِْمْ حِِجََابًًا فََأَ

مًًالَاا زََكًِِيًّا﴾ )مريم:  هَََبََ لََكِِ غُُ اَ أَنََاَ رََسُُولُُ رََبِِّكِِ �لِأَ )مريم: 17( وفي آية أخرى: ﴿قََالََ إِ�نَّمَ

19(. وجبريل في الإسلام هو الرّّوح الأمين، وروح من أمر الله، وهو الملاك الّذّي 

الله  وصفه  منها  القرآن،  في  عديدة  بأوصاف  ووصف  الرّسّل.  على  بالرّسّالات  نزل 

بالقوّّة]]]، وذكر  في القرآن الكريم باسمه صراحة  فيسورتي البقرة، والتّحّريم]]].

]]]- انظر: سورة التكوير، الآية 20.

]]]- انظر: سورة البقرة، الآيتان 97-98؛ سورة التحريم، الآية 4.



363 مناهج المستشرقين في الدّّراسات الإسلاميّّة والقرآنيّّ�ة )6( 

أمّّا الرّّوح القدس في المسيحيّّة هو من أقانيم الله الواحد، مع أقنوم الله الأب، 

وأقنوم الله الابن. وهذه العقيدة هي عقيدة الثّاّلوث. حيث يؤمن المسيحيّوّن أنّّ الرّّوح 

القدس هو روح الله الّذّي يرشد البشر، ويكون دليالًا لهم.

: »ولما اعتمد جميع الشّّعب  ذكر الرّّوح القدس عدََّة مرّاّت في الإنجيل منها؛ مالًاث

اعتمد يسوع أيضًًا، وإذ كان ييلّيص انفتحت السّّماء * ونزل عليه الرّّوح القدس بهيئة 

به  الّذّي  الحبيب  ابني  هو  أنت  قائالًا  السّّماء  من  مثل حمامة، وكان صوت  جسميّّة 

وصارت   * واحدة  بنفس  معًًا  الجميع  كان  الخمسين  يوم  حضر  »ولما  سررت«]]]، 

بغتة من السّّماء كما من هبوب ريح عاصفة، وملأ  كلّّ البيت حيث كانوا جالسين 

* وظهرت لهم السّّنّّة منقسمة كأنّهّا من نار، واستقرّتّ على كل واحد فيهم * وامتلأ 

الجميع من الرّّوح القدس...«]]]. فالرّّوح القدس هو الّذّي يساعد المؤمن في صلاته، 

الّذّي يوجّّهه،  القدس، وهو  الرّّوح  الله يكون مملوءًًا من  والمؤمن عندما يكون مع 

ويساعده.

فعقيدتهم تتمثّلّ في كونه واحدًًا من الأقانيم الثّلّاثة للألوهيّّة، وهم يطلقون عليه 

مسمّّى )الرُُّوح القدس( - بإضافة )ال( إلى كلمة )روح(، ويقصدون بالرّّوح المعرَّفَة: 

حياة الله تعالى، ولهذا يضيفونها إلى القدس.

وعندما قام المستشرق آربري )Arberry( بترجمة معاني القرآن الكريم إلى اللّغّّّة 

القدس،  الرّّوح  أي:   )The Holy Spirit(بـ القدس(  )روح  لفظ  ترجم  الإنجليزية؛ 

فجعل )القدس( صفةًً بعد ما كانت في القرآن مضافًاً إليه، ولم يكن ذلك من آربري 

)Arberry( إالّا لإسقاطه مفهومه العقدي المسيحيّّ على جبريل؛ على الرّّغم من 

اختلاف عقيدة القرآن، واختلاف موقع كلمة )القدس( النّّحويّّ.

]]]- لوقا 3: 22.  

]]]- أعمال الرسل 1: 42. 



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 364

القرآن  الآخر في  اليوم  ذِِكر  والنّّصرانيّّة على  اليهوديّّة  الدّّينيّّة  المفاهيم  إسقاط   .4

الكريم

في  الواردة  الألفاظ  نفس  الأحيان  بعض  في  بل  المفاهيم  إسقاط  كيفيّّة  لمعرفة 

الكتاب المقدّّس على القرآن، فلنقرأ الجدول الآتي:

كلام جولدزيهر عن اليوم 
الآخر في القرآن

المقارنة وعمليّّة الإسقاطيوم القيامة في الإنجيل

عند  جولدزيهر  يقول 

حديثه عن اليوم الآخر في 

»فمحمّّد  الكريم:  القرآن 

وبيوم  العالَمَ  بنهاية  منذرٌٌ 

والحساب،  الغضب 

نظريّتّه  في  نراه  ولهذا 

الآخرة  بالدّّار  الخاصّّة 

التّشّاؤم،  يميل إلى جانب 

أمّّا التّفّاؤل فهو من نصيب 

دون  للجنّّة  المطصفين 
غيرهم...«]]]

بولس  الرّسّول  يقول 

قست  الّذّين  مخاطبًًا 

التّوّبة  ورفضوا  قلوبهم 

الله  بلطف  مستهينين 

»وََلكِِنََّكََ   : قائالًا وإمهاله 

وََقَلَْبِِْكََ  قَسَََاوََتِكََِ  أَجَْْلِِ  مِِنْْ 

ِ التًاًئِبِِِ، تَذَْْخََرُُ لِنََِفْْسِِكََ  غََ�يْرِ

الْغََْضََبِِ  يَوَْْم�  يفِي  غََضََبًاً 

اللهِِ  دََيْنُُْونَة�  وََاسْْتِِعْْلان 

سفر  وفي  الْعََْادِِلَةَِِ«]]]، 

يوحنا  لنا  يقدّّم  الرّّؤيا 

عن  موجزًاً  مشهدًًا  الرّاّئي 

»ورأيت  فيقول:  الدّّينونة 

وكبارًًا  صغارًًا  الأموات 

واقفين أمام الله... وطرح 

الموت والهاوية في بحيرة 

الموت  هو  هذا  النّّار، 

الانفصال  )أي  الثّاّني 

الأبدي عن الله(، وكلّّ من

رؤية  قارنّاّ  ما  وإذا 

جولدزيهر عن ذِِكر الآخرة 

في القرآن الكريم بما جاء 

رسل  بعض  لسان  على 

اتّفّاق  نجد  النّّصرانيّّة؛ 

التّصّورََين اتّفّاقًاً كلّيًّّاً.

وصف  نلاحِِظ  لعلّنّا 

الغضب(،  بـ)يوم  القيامة 

التّاّمّّة  التّشّاؤميّّة  والنّّظرة 

وزن  لا  بحيث  للعصاة 

كلّّ  العبرة  بل  للأعمال، 

العبرة بما هو مكتوب في 

ما عربّر  الحياة، وهذا  سِِفر 

بقوله:  المستشرق  عنه 

للجنّّة((،  ))المطصفين 

عند  التّطّابق  هذا  نلاحِِظ 

رسل  وعند  المستشرق 

النّّصرانيّّة، أمّّا القرآن 

]]]- العقيدة والشريعة في الإسلام، م.س، ص15. 

]]]- رسالة بولس الرسول إلى أهل رومية 2: 5.



365 مناهج المستشرقين في الدّّراسات الإسلاميّّة والقرآنيّّ�ة )6( 

سفر  في  مكتوبًاً  يوجد  لم 

بحيرة  في  طُرُح  الحياة 
النّّار«]]]

يوم  يسِمِّ  لم  فهو  الكريم 

أبدًًا،  القيامة بيوم الغضب 

التّسّمية  هذه  تأت  ولم 

صحيح  حديث  أي  في 

النّّبويّةّ  الأحاديث  من 

وبالنّّسبة لمصير  يفة،  الرشّر

الكافرين؛ فهو حقًًا مصير 

القرآن،  نظر  في  مشؤوم 

القيامة  يوم  العبرة  لكنّّ 

هو  بما  وليس  بالأعمال، 

مكتوب في الكتاب.

توّّصر  فليس  إذًًا 

من  ضربًاً  إالّا  المستشرق 

الدّّينيّةّ  المفاهيم  إسقاط 

لأهل الكتاب على العقائد 
القرآنيّّة.]]]

في  أخرى  عقديّةّ  كلمات  على  والنّّصرانيّّة  اليهوديّّة  الدّّينيّّة  المفاهيم  إسقاط   .5

القرآن الكريم

معنى الفرقان في ترجمة كلمة “الفرقان”
القرآن

الإسقاط

ترجم المستشرق آربري 

كلمة )الفرقان( حيثما 

وردت في القرآن الكريم 

 )salvation( بكلمة

وتعني: )النّّجاة أو 

الخلاص(]]].

العربيّّة  اللّغّة  في  والفرقان 

بين  به  فُرُّقّ  ما  كلّّ  تعني: 

بين  أو  والباطل،  الحق 

اسم  أيضًًا  وهو  شيئين]]]، 

نَزَََّلََ  الََّذِِي  ﴿تَبَََارَكَََ  للقرآن 

لِِيََكُُونََ  عََدِِْبْهِِ   ٰ عََ�لَىٰ افُُْلْقََْرْانََ 
لِِعََْلْالََمِِيَنَ نَذَِِرًًيا﴾ 

)الفرقان: 1(.

أمّّا كلمة )الخلاص( فهي 

عقديّةّ  مدلولات  ذات 

على  تطلق  وقد  نصرانيّّة، 

الإنجيل؛ لأنّّ فيها الدّّعوة 

بالخلاص،  الإيمان  إلى 

هذا  آربري  أسقط  وقد 

المفهوم العقديّّ النّّصرانّيّ 

)الفرقان(  كلمة  على 

الواردة في القرآن الكريم.

]]]- الكتاب المقدََّس، العهد الجديد، رؤيا يوحنا اللاهوتي، الأصحاح العشرون، الآيات 15-14-12.

]]]- انظر: مظاهري، محمّّد عامر عبد الحميد، منهج الإسقاط في الدراسات القرآنيََّة عند المستشرقين، ص37-35. 

]]]- مهر علّيّ، محمّّد، »ترجمة معاني القرآن والمستشرقون لمحة تاريخيََّة وتحليليََّة«، ص34.

]]]- انظر: ابن منظور، لسان العرب، ج10، مادََّة ثني، ص302. 



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 366

جاك  المستشرق  ترجم 

)المسجد(  كلمة  بيرك 

القرآن  في  وردت  حيثما 

Sanc�  (( بكلمتي الكريم 

 ،)Oratoire(و  )tuaire

الأولى:  الكلمة  وتعني 

وأمّّا  الكنسي،  المعبد 

الثّاّنية فتعني: المىلّىص في 

كنيسة صغيرة]]].

بين  الفرق  الواضح  ومن 

والمعبد،  مسجد  كلمة 

الكنيسة،  في  المصلى  أو 

وجوه  عدّّة  من  ويختلفان 

الّذّي  والأمر  معلومة، 

معرفة  من  يقينًًا  يزيدنا 

بين  للفروق  المستشرق 

هوانه  والكنيسة  المسجد، 

تعالى:  لقوله  يأتي  عندما 

وََبِِيََعٌٌ  صََوََامِِعُُ  مََِدِّتْْ  ﴿لَّهَُُ

يُذُْْكََرُُ  وََمََسََاجِِدُُ  وََصََلَوَََاتٌٌ 

كََثِِيرًاً﴾  اللَّه�  اسْْم�  فِِيهََا 

فإنّهّ   ،)٤٠ )الحج: 

)المساجد(  كلمة  يترجم 

هي  و )M o s q u e s بـ)

لدى  المعروفة  الكلمة 

المسجد،  عن  الفرنسيّيّن 

استعمالها  ينبغي  وكان 

ولكن  مكان،  كلّّ  في 

يستعملها  لم  المستشرق 

إالّا في هذا الموضع عندما 

المساجد  التباس  خشي 

بالصّّوامع والبيع]]]. 

نصرانّيّ  لمفهوم  إسقاط 
على  العبادة  لمكان 
كلمة  عن  إسلاميّّ  مفهوم 

)المسجد(.

]]]- انظر: عزوزي، حسن، »ملاحظات على ترجمة معاني القرآن الكريم للمستشرق جاك بيرك«، ص32. 

]]]- انظر: م.ن، ص33. 



367 مناهج المستشرقين في الدّّراسات الإسلاميّّة والقرآنيّّ�ة )6( 

ثانيًًا: إسقاط المفاهيم الفكريّّة على المفاهيم الواردة في القرآن الكريم

إسقاط المفاهيم المادّّيّةّ على مفهوم )الله( تعالى في القرآن الكريم

من المعلوم أنّّ المذهب المادّّيّّ الإلحادي المنكر للدّّيانات، والرّّوحانيّّات كان 

السّّابق مدّّة سبعين سنة تقريبًًا، ولذلك، فإنّّ عددًًا من  السّّوفييتي  سائدًًا في الاتّحّاد 

المستشرقين الرّّوس قد تأثّرّوا بهذا المذهب الفكريّّ عند قيامهم بترجمة معاني القرآن 

الكريم إلى اللّغّّّات الرّّوسية، ومن هؤلاء المستشرقين مََن أسقطوا مفاهيمهم المادّّيّةّ 

على كلمة )ربّنّا( في القرآن الكريم حيثما وردت، وترجموها بكلمة )سلطاننا(]]].

إسقاط المفاهيم المادّّيّةّ على ذِِكر الملائكة واليوم الآخر في القرآن الكريم

لقد أسقطت المستشرقة الرّّوسيّّة بروخوفا ذلك المفهوم المادّّيّّ السّّائد في بلادها 

تقول  نجدها  حيث  الكريم،  القرآن  في  المواطن  بعض  في  )الملائكة(  مفهوم  على 

َ﴾ )المدِثِّر: 30(: »هم الملائكة الّذّين  عََْسْةََ عََ�شَرَ عند تفسيرها لقوله تعالى: ﴿عََلََهََْيْا تِِ

يمثّلّون الحواس الّتّي بواسطتها يشعر الإنسان بالعالم«]]].

بِِبََابِِلََ   ِ امََْلْلََكََ�يْنِ عََىلَى  أُنُزِِلََ  ﴿وََمََا  تعالى:  قوله  تفسّرر  نفسها  المستشرقة  نجد  كما 

هََارُُوتََ وََمََارُُوتََ﴾ )البقرة: 102( »تسمية هاروت، وماروت بالملكََين من المجاز، 

وفي الحقيقة فإنّهّما كانا من أناس عاديين في بابل، وقد تفوّّقا في علوم حضارتهم 

المختلفة«]]].

إلى غيرها من الإسقاطات الّتّي نلاحظها بكثرة في ترجمات القرآن الكريم للّغّات 

المختلفة. 

]]]- انظر: عيَّطَة، عبد الرحمن السِيِّد، »ترجمة معاني القرآن إلى اللغة الروسيََّة«، ص14.

]]]-  كولييف، إلمير روفائيل، »ااطخلأء ايَّدقعلةَ في ضعب الترجمات لمعاني ارقلآن الكريم إلى ااغللت ارلويَّسةَ«، ص42.

]]]- »ااطخلأء ايَّدقعلةَ في ضعب الترجمات لمعاني القرآن الكريم إلى ااغللت ارلويَّسةَ«، م.س، ص42. 



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 368

هذه أهم مناهج المستشرقين في دراسة القضايا القرآنيّّة، بيد أنّّ هذه المناهج قد 

تزيد، وقد تنقص لدى بعض الباحثين، فبعضهم أضاف منهجًًا، أو أكثر لما تقدّّم، وإنْْ 

كان عند التّدّقيق نجد أنّّ بعض ما ذكر يرجع إلى المناهج السّّابقة؛ مثل: منهج النّّفي، 

القرآن،  بنُُزول  المرتبطة  التّاّريخيّّة  والوقائع  القرآنيّّة،  الحقائق  نفي  إلى  يهدف  الّذّي 

وجمعه، وغير ذلك، ويتحقّّق ذلك من خلال إثارة الشّّكوك، والمبالغة في النّّقد إلى 

النّّظر الاستشراقيّةّ. وهذا  يتعارض مع وجهات  ما  الكيفيّّ لكلّّ  حدّّ الإلغاء، والنّّفي 

المنهج يدخل في منهج الشّّكّّ.



369 مناهج المستشرقين في الدّّراسات الإسلاميّّة والقرآنيّّ�ة )6( 

الأفكار الرّّئيسة

بإسقاط  الكريم؛  للقرآن  دارستهم  في  الإسقاطيّّ  المنهج  المستشرقون  وظّفّ   -

المفاهيم الاستشراقيّّة على العقائد القرآنيّّة، والمفاهيم الفكريّةّ.

)الله(  مفهوم  على  والنّّصرانيّّة  اليهوديّةّ،  الدّّينيّّة  المفاهيم  المستشرقون  أسقط   -

الآخر، وموضوعات  واليوم  ذِِكر محمّّد، والملائكة،  وتعالى، وعلى  سبحانه 

عقديّةّ أخرى وردت في القرآن الكريم.

- أسقط المستشرقون المفاهيم المادّّيّةّ على مفهوم )الله( تعالى، والملائكة، واليوم 

الآخر الواردة في القرآن الكريم.



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 370

أسئلة الدّّرس

	1 ذِكره . من  ورد  لما  فهمهم  في  الإسقاطي  المنهج  المستشرقون  وظّف  كيف 

تعالى وذِكْر نبيّه في القرآن الكريم؟

	2 ذِكر . من  ورد  لما  فهمهم  في  الإسقاطي  المنهج  المستشرقون  وظفّ  كيف 

الملائكة واليوم الآخر في القرآن الكريم؟

	3 كيف أسقط المستشرقون المفاهيم المادّية على مفهوم )الله( تعالى والملائكة .

واليوم الآخر الواردة في القرآن الكريم؟



الدّّرس الثّّامن والعشرون

مناهج المستشرقين في الدّّراسات الإسلاميّّة والقرآنيّّ�ة )7(: 
المنهج البنيويّّ

أهداف الدّّرس: 

على المتعلّّم مع نهاية هذا الدّّرس أن:

	1 يتعرّف إلى المنهج البنيويّ. .

	2 يطّلع على بداية اهتمام المستشرقين به في دراساتهم الاستشراقيّة..

	3 يتعرّف إلى توظيفات المستشرقين له في دراساتهم الاستشراقيّة. .

	4 يطّلع على الملاحظات الواردة على استخدامهم له في دراساتهم الاستشراقيّة..





: مفهوم البنيويّّة أوّّلًاا

1. لغة

التشييد  معنى  على  وتدلّّ  »بنى«،  الثلاثّيّ  الفعل  من  مشتقّّة  اللغة  في  البنيويّةّ 

)الذاريات:   ََلََمُُوسِِعُُون وََإِنَِّاَ  بِِأَدٍٍْيْ  بََنََنََْيْاهََا  ءََامَا  وََالسََّ تعالى:  قوله  في  كما  والعمارة؛ 

47(، أو على معنى التماسك والترابط]]]، وإلى هذا المعنى يشير قوله تعالى: كََأَنََّهَُُم 

بُُيََْنْانٌٌ مََّصُُْرْوصٌٌ )الصف: 4(، أو على الكيفيّّة التي يشيّّد عليها بناء ما - النصّّ-]]].

2. اصطلاحًًا

أمّّا على المستوى الإصلاحيّّ، فتعرف بأنَّهَا »منهجيّّة نقديّةّ تحليليّّة، تقوم فلسفتها 

على اعتبار البنية الذاتيّّة للظواهر بمعزل عن محيطها الخارجيّّ والتأثيرات الأخرى، 

فهي تنظر إلى تلك الظواهر من الداخِِل، وتفترض أنّهّا مغلقة على ذاتها«]]]. والبنيويّةّ 

والآداب،  »كالعقول،  العامّّة،  المجتمعات  ظواهر  بدراسة  تهتمّّ  العام  معناها  في 

 ، متكامالًا نظامًًا  بوصفها  الظّوّاهر  تلك  كلّّ  إلى  تنظر  وهي  والأساطير«،  واللّغّّّات، 

فتدرس نسقها، وتماسكها الدّّاخلّيّ لا من حيث توّّطرها التّاّريخيّّ، كما تهتم بدراسة 

الكيفيّّة الّتّي تؤثّرّ بها بنى تلك الكيانات على وظائفها، أمّّا المعنى الضّّيّّق للبنيويّةّ، 

فهي تسلط الضّّوء على إيجاد نموذج لبنية هذه الظّوّاهر، ووظيفتها]]]. 

]]]- مطصفى؛ وآخرون، المعجم الوسيط، م.س، ص72. 

]]]- انظر: المسدي، عبد السلام، قضيّّة البنيويّةّ دراسة ونماذج، ص105. 

]]]- بلعفير، محمّّد، البنيويّةّ؛ النشأة والمفهوم، ص242.

]]]- انظر: الطعان، أحمد إدريس، العلمانيُّوُن والقرآن الكريم تاريخيََّة النصّّ، ص689.



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 374

ثانيًًا: بداية اهتمام المستشرقين بالبنيويّّة

تعود البدايات الأولى للبنيويّةّ إلى محاضرات المنظر السّّوييّّسر فرناند دي سوسير]]]، 

وكتابه محاضرات في الألسنيّاّت العامّّة، الّتّي مثّلّتها مدرسة جنيف ثمّّ استمرّتّ بعده على 

يد الشّّكلانيّةّ الرّوّسيّّة الّتّي مثّلّتها مدرسة براغ، ثمّّ جماعة مجلّةّ »تل كيل«]]]، الّتّي تجلّتّ 

في أعمال بعض النقّّاد الرّوّائيّيّن كفيليب سولرز]]]، وجوليا كريستيفيا]]]، وهكذا أخذت 

البنيويّةّ في التّمّدّّد في الغرب حتّىّ نهايتها على يد جاك دريدا]]]. 

وما يلاحظ عليها أنَّهَا كانت حركة، أو ظاهرة علميّّة لسانيّةّ أكثر من كونها منهجًًا 

نقديًّاً.

 لقد وصلت الضّّجّّة الّتّي أثارتها البنيويّةّ إلى العالم العربّيّ، وقد نالت شهرة واسعة 

وبرلين  مدينة جنيف، درس في جامعة لايبزك  عام 1857م في  ولد  لغويّّ سوييّّسر  عالم  فرناند دي سوسير:   -[[[

وجنيف حصل على الدكتوراه من لايبزك عام 1880م، ثمّّ عمل أستاذًًا لعلم اللغة عام 1907م، لقد أسّّس دي سوسير 

مدرسة لغويّةّ كاملة على الرغم من أنّهّ لم يؤلّفّ إالّا كتابًاً واحدًًا، تُوُيفّي عام 1913م )انظر: دي سوسير، فرناند، علم 

اللغة العام، ص3(.

]]]- تل كيل: مجلّةّ أدبيّّة فرنسيّّة أصدرها فليب سولرز عام 1960م، أصبحت لاحقًًا منصّّة النقد البنيويّّ، وكتب فيها 

تودوروف، وجيرار  وتزفيتان  ديريدا،  فوكو، وجاك  وميشيل  باتاي،  بارت، وجورج  أمثال رولان  من  كبار،  ونقّّاد  أدباء 

جينيت، وأمبرتو إيكو، وجوليا كريستيفا، وجاك لاكان، وجيل دولوز توقف عن الصدور عام 1982م. للمزيد انظر:

 https://www.fikrwanakd.aljabriabed.net/n28_11bubakr.htm 

]]]- فيليب سولرز: هو كاتب وناقد فرنسّيّ معاصر، ولد في عام 1936م، متزوّّج من جوليا كريستيفيا، قام بتأسيس 

ت، أسّّس المجلّةّ الأدبيّّة الطليعيّّة عام 1960م، ثمّّ أنشأ مجلّةّ L’Infini، قام بترويج أفكار المفكّّرين  العديد من المجالّا

مثل جاك دريدا وجاك لاكان ولويس ألتوسير ورولان بارت، تمّّ وصف بعضها لاحقًًا في روايته، جنبًاً إلى جنب مع 

الناقد  قبل  من  بها  والإشادة  اللغة  في  ونهجه  كتاباته  فحص  تمّّ  النشطين،  الفرنسيّّين  المقّّثفين  من  أخرى  شخيّصّات 

.)https://en-m-wikipedia-org  :الفرنسّيّ رولان بارت. )انظر

]]]- انظر: الجعافرة، ماجد؛ وآخرون، مرجعيات في النقد والأدب واللغة، ص22.

]]]- جاك دريدا: هو فيلسوف وناقد فرنسّيّ، ولد في مدينة الأبيار بالجزائر يوم 15 يوليو 1930م، وفي سن التاسعة 

عشر انتقل دريدا للعيش في فرنسا، حيث استطاع التسجيل في المدرسة العاديّةّ العليا، وهناك بدأ يعدّّ لمحاضرات فوكو 

وتعرف عليه شخيّصّا كما تعرف على العديد من المفكّّريين الفرنسيّّين المشهورين في وقت لاحق ومنذ عام 1960م 

حتّىّ عام 1964م كان مساعدًًا في جامعة السوربون، قبل أن يصبح مدرسًًا للفلسفة في غراندس ايغولوس في باريس، 

يعدّّ دريدا أوّّل من استخدم مفهوم التفكيك بمعناه الجديد في الفلسفة، وأوّّل من وظّفّه فلسفّيًّا بهذا الشكل، وتُوُيفّي في 

https://ar.wikipedia.org/wiki :باريس يوم 9 أكتوبر 2004م. للمزيد انظر



375 مناهج المستشرقين في الدّّراسات الإسلاميّّة والقرآنيّّ�ة )7(: المنهج البنيويّّ

الكتب  ترجمة  نتيجة  ذلك  وكان  ونتاجها،  الغربيّّة،  للحضارة  المتشوّّقين  نفوس  في 

تتلمذ  الغربيّّة ممّّن  الجامعات  الدّّراسين في  العرب  الكتّاّب  يد  الغربيّّة على  البنيويّةّ 

العربّيّ قائمًاً  الحداثة  تيّاّرًًا لسانيًًّا جديدًًا في حقل  البنيويّةّ، مما ولّدّ  على يد أساتذة 

كيبيّّة، وإلى  التّرر التّوّليديّةّ، أو  التّكّوينيّّة، أو  البنيويّّ بفروعه كافّةّ، سواء  على المنهج 

هذا أشار بعض الباحثين: »وقد شاعت البنيويّةّ بين النّّقّّاد العرب في أُخُريات القرن 

العشرين مع تيّاّرات الحداثة الوافدة... ولهجت بها أقلام كثير من نقّّاد تلك المرحلة 

القول  يمكن  وعليه  الغربيّّة«]]]،  بالثّقّافة  المتأثّرّة  من  لها  والشّّقيقة  العربيّةّ،  بالبلدان 

حرص  ذلك  مع  طويلة،  بفترة  موتها  بعد  العربّيّ  العالم  إلى  وصلت  قد  البنيويّةّ  إنََّ 

الحداثيّوّن العرب على ممارستها في حقل الدّّراسات القرآنيّّة المعاصرة.

ثالثًًا: اعتماد المستشرقين على البنيويّّة في دراسة القرآن

الدّّرس  على  وتطبيقه  الاستشراقيّّ،  الفكر  في  البنيويّّ  المنهج  عن  الحديث  إنََّ 

القرآن،  لغة  لدراسة  توجّّهوا  الّذّين  المستشرقين  من  جملة  جهود  في  يظهر  القرآنّيّ 

وعلى رأسهم كارل بروكلمان، في كتابه »فقه اللّغّة السّّاميّّة« الّذّي سلّطّ الضّّوء فيه على 

فّيّ، والمعجميّّ،  كيبيّّ- للغّّة عبر تناوله الدّّرس النّّحويّّ، والرصّر الجانب البنيويّّ -التّرر

فّيّ الضّّوء على  ومحاولة مقارنته باللّغّّّات السّّاميّّة الأخرى، فقد سلّطّ المستوى الرصّر

الأوزان، والتّذّكير، والتّأّنيث، ومسألة الصّّفات، أمّّا على المستوى النّّحويّّ فقد سلّطّ 

الضّّوء على بناء الجملة من الفعل، والفاعل، وحركة الكلمة العربيّّة، وعلى المستوى 

الكلمات، والأعداد، وطريقة نطقها مع مقارنتها  الضّّوء على أصل  المعجميّّ سلّطّ 

مع غيرها من اللّغّّّات السّّاميّّة الأخرى]]]، والحال ذاته مع برجستر اسر، الّذّي درس 

لغة القرآن بنيويًّاً عبر كتابه »التّوّّطر النّّحويّّ للّغّة العربيّّة« الّذّي سلّطّ الضّّوء فيه على 

دراسة اللّغّّّة العربيّّة من جميع مستوياتها في ضوء اللّسّانيّّات الحديثة.

الّتّي  نويفرت،  أنجيليكا  الألمانيّّة  المستشرقة  دراسة  تأتي  المضمار  هذا  وفي   

وسمتها بـ »دراسات حول السّّور المكّّيّّة« الّتّي تعدّّ مََعلَامًا مهامًّا في تاريخ هذا المنهج، 

]]]- سلام، محمّّد زغلول، النقد الأدبّيّ المعاصر البنيويّةّ وما بعدها، ص37. 

]]]- انظر: بروكلمان، كارل، فقه اللغات الساميّّة، ص45، 47، 86، 111، 113، 114.



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 376

والمضمونيّةّ  والإيقاعيّّة،  الأسلوبيّّة،  المعايير  من  مجموعة  الدّّراسة  افترضت  لقد 

لدراسة السّّور القرآنيّةّ، وتقسيمها، وتكريسها بوصفها وحدة أدبيّّة تركيبيّّة للقرآن في 

تتعلّقّ  الانتقادات،  من  عددًًا  أثار  قد  الاتّجّاه  هذا  أنََّ  في  ريب  ولا  الغربّيّ،  الدّّرس 

في مدى القدرة على تطبيق هذه المناهج الوافدة على القرآن، ومدى صلاحيّّة البنى 

المفترضة لطبيعة القرآن الكريم؛ إذ هي تمثّلّ بالفعل استكشافًاً لنظامه لا فرضًًا للنّّظام 

ممالًاث  الاتّجّاه  هذا  محاولة لمساءلة  الدّّراسة  هذه  عدّّ  ذلك يمكن  وبناءًً على  عليه، 

الانتقادات  وبحثه في ضوء  للمستشرقة،  المنضبط  البنيويّّ  المنهج  بالخصوص في 

المرتبطة بكفاءة المناهج، وملاءمة الأنظمة المفترضة لاستكشاف بناء النّّصّّ]]]، ومن 

القرآنيّّة دراسة المستشرق  الدّّراسات  البنيويّّ في  المنهج  تبنّّت نشر  الّتّي  الدّّراسات 

: »إنََّ الاختلافات في  البنيويّةّ قائالًا الضّّوء فيها على الاختلافات  الّذّي سلّطّ  ألن]]]، 

مامّا  أكثر  ومعقولة  دقيقة،  انعكاسات  باعتبارها  إليها  ينظر  أصبح  والخطاب  البنيّّة، 

كانت عليه من عشرين عامًًا تلك الّتّي تمّتّ خلالها تلاوة الكلام«]]].

 ولقد أدلى فريدمان]]]بدلوه في المجال البنيويّّ، لاسيّّما في دراسته للنّّصّّ القرآنّيّ 

عبر إثارة الأسئلة حول الأساسات الفلسفيّّة الّتّي تقوم عليها المناهج البنيويّةّ ذاتها أي 

الثّنّائيّّة؛ لتتجىلّى عنده القراءات التزامنيّّة للقرآن في التّقّسيمات الحدّّيّةّ بين الشّّفاهة، 

والكتابة، أو بين النّّصّّ والتّقّليد، أو الغرابة والألفة، أو المركز والمحيط، أو الشّّكل 

[1]- https://tafsir.net/translation/69/msa-alt-at-tfsyr-al-bnywy-llqr-aan 

]]]- السير ألن جاردنر: مستشرق إنجليزيّّ وعالم لغويّاّت وفقيه لغويّّ مشهور، 29 مارس 1879 في إلثام من ضواحي 

لندن، يعدّّ من أشهر علماء الآثار المصريّةّ، وله عنها: أجرومية اللغة المصريّةّ، ومصر الفراعنة، 19 ديسمبر 1963 في 

أو كسفورد. )للمزيد انظر: العقيقي، نجيب، المستشرقون، ج2، ص669.

]]]- موقف المستشرقين النقّّاد من القرآن الكريم وإعجازه البلاغيّّ، الجوهرة بنت بخيت الجهجاه، بحث إلكترونّيّ 

منشور على موقع:

 https://bfla.journals.ekb.eg/article.802.

]]]- فريدمان: مستشرق سلوفاكي من أصول يهوديّةّ ولد في تشيكوسلوفاكيا وهاجر إلى إسرائيل مع والديه في عام 

1949م، درس البكلوريوس في إسرائيل والدكتوراه في كندا، تقلّدّ العديد من المناصب، منها رئيس معهد الدراسات 

العلوم  عميد  )1980-1983م(،  من  تخرّّج  مدرسة  رئيس  )1975-1978م(،  بين  الأفريقية  والدراسات  الآسيوية 

الإنسانيّّة من )1985-1988م(، رئيس قسم اللغة العربيّّة وآدابها، هو الآن أستاذ فخري في الدراسات الإسلاميّّة في 

 https://www.iicss.iq/?id=14&sid  :الجامعة العبريّةّ في القدس. للمزيد انظر



377 مناهج المستشرقين في الدّّراسات الإسلاميّّة والقرآنيّّ�ة )7(: المنهج البنيويّّ

كيب  الّتّي لا تتناسب على حدّّ زعمه مع التّرر الثّنّائيّّات  والمضمون، وهي المركّّبات 

الّذّي ينطوي عليه نصّّ إلهيّّ، وهنا يشير المستشرق إلى مسألة مهمّّة، وهي أنََّ عمليّةّ 

جعل  تحاول  بل  بعدها،  لما  البنيويّةّ  الدّّراسات  من  بالقرآن  الانتقال  تعني  لا  النّّقد 

نقوداتها بداية لتوليفات منهجيّّة تستفيد من كلّّ الوجوه، والمقاربات حتّىّ تلك الّتّي 

قدّّمها أرباب التراث التّقّليديّّ الإسلاميّّ، بغية فهم النّّصّّ القرآنّيّ فهامًا أعمق يتجاوز 

هذه الرّّغبة في تقييده للتّخّلّصّ من غرابته الّتّي تمثّلّ الأساس الأعمق للاشتغال الغربّيّ 

اتّجّاه القرآن]]]، وحاصل دراسة فريدمان أنََّ ركّّز على الثّنّائيّّات في علوم القرآن. 

جوليا  جهود  هي  البنيويّّ  بالمنهج  اهتمّّت  الّتّي  الاستشراقيّّة  الجهود  ومن   

كيل،  تلّّ  مجلّةّ  في  نشرتها  الّتّي  بحوثها  من  التّنّاصّّ  مفهوم  انبثق  فقد  كريستيفا]]]، 

ت أخرى إلى جانب كتابها: »نصّّ الرّّواية مقاربة سيمائيّّة لبنية  وأعيد نشرها في مجالّا

لنصوص  وامتصاص  تحوّّل،  هي  ا  إمنَّم النصوص  أنََّ  تؤكّّد  الّذّي  متحوّّلة«  خطابيّّة 

ا هي  إمنَّم الكريم  القرآن  أنََّ نصوص  الكتابات تحاول الإشارة إلى  تلك  أخرى، وكلّّ 

امتصاص لنصوص الكتاب المقدّّس]]]، وعلى النّّهج ذاتهِِ سار غارودي، الّذّي يقول: 

»لن يدّّترد بنيويّوّ الجيل التّاّلي لليفي شتراوس في الانتقال إلى الحدّّ الّذّي سيقودهم 

إلى تخيّّل تاريخ هو محض اشتغال للبنية، تاريخ بلا مبادرة تاريخيّّة تاريخ بلا بشر، 

فنراهم يعلنون على لسان فوكو بعد إعلان نيتشه عن موت الله، فإنََّ ما يتأكّّد في أيّاّمنا 

هذه ليس غياب الله، أو موته بقدر ما أنَّهَ نهاية الإنسان«]]]، ولعلّّ هذه أبرز الدّّراسات 

اث  التّرر لبثّهّ في  وأسّّست  القرآنّيّ،  الدّّرس  نحو  البنيويّّ  المنهج  توجيه  الّتّي حاولت 

الإسلاميّّ عبر تلامذتهم لتكّترّز في نفوسهم المنهجيّةّ الغربيّّة.

]]]- انظر: )Interrogating Structural Interpretation of the Qur’ān(، والمنشورة في Der Islam، عام 2012م.

]]]- جوليا كريستيفا: هي مستشرقة وفيلسوفة بلغاريّةّ وناقدة أدبيّّة ومحلّلّة نفسيّّة وناشطة نسويّةّ، وُُلدت في 24 يونيو 

من عام1941م، عاشت في فرنسا منذ منتصف ستينات القرن العشرين. وهي الآن أستاذة فخريّةّ في جامعة باريس 

والسوداويّةّ،  الاكتئاب  السوداء:  والشمس  الحب،  وأساطير  الرعب،  قوى  منها:  كتابًاً،   30 من  أكثر  أّلَّفت  ديديرو. 

 https://ar.wikipedia.org/wiki :وبروست والإحساس بالزمن، وثلاثيّةّ أنثى عبقريّةّ. للمزيد انظر

]]]- انظر: نور الدين، باب العياط، النصّّ القرآنّيّ دراسة بنيويّةّ، ص119.

]]]- أنجينيو، مارك، في أصول الخطاب الجديد، ص101. 



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 378

الأفكار الرّّئيسة:

- البنيويّةّ منهجيّّة نقديّةّ تحليليّّة، تقوم فلسفتها على اعتبار البنية الذّّاتيّّة للظّوّاهر 

بمعزل عن محيطها الخارجيّّ، والتّأّثيرات الأخرى، فهي تنظر إلى تلك الظّوّاهر من 

الدّّاخِِل، وتفترض أنّهّا مغلقة على ذاتها.

»كالعقول،  العامّّة،  المجتمعات  ظواهر  بدراسة  تهتمّّ  العام  معناها  في  البنيويّةّ   -

نظامًًا  بوصفها  الظّوّاهر  تلك  كلّّ  إلى  تنظر  وهي  والأساطير«،  واللّغّات،  والآداب، 

 . متكامالًا

دي  فرناند  السّّوييّّسر  المنظر  محاضرات  إلى  للبنيويّةّ  الأولى  البدايات  تعود   -

سوسير إلى أن انتهت مع جاك دريدا. 

أكثر من كونها  لسانيّّة  أو ظاهرة علميّّة  كانت حركة،  أنَّهَا  البنيويّةّ  - يلاحظ على 

منهجًًا نقديًّاً.

حرص  ذلك  مع  طويلة،  بفترة  موتها  بعد  العربّيّ  العالم  إلى  البنيويّةّ  وصلت   -

الحداثيّوّن العرب على ممارستها في حقل الدّّراسات القرآنيّّة المعاصرة.

في  سيما  ولا  الاستشراقيّّة  دراساتهم  في  البنيويّةّ  على  المستشرقون  اعتمد   -

دراستهم للقرآن، ويظهر ذلك في جهود جملة من المستشرقين الّذّين توجّّهوا لدراسة 

لغة القرآن، وعلى رأسهم كارل بروكلمان، وغيره.



379 مناهج المستشرقين في الدّّراسات الإسلاميّّة والقرآنيّّ�ة )7(: المنهج البنيويّّ

أسئلة الدّّرس

	1 عرفّ المنهج البنيويّ؛ مبينًا اهتمام المستشرقين به في دراساتهم الاستشراقيّة..

	2 في . البنيويّ  للمنهج  المستشرقين  توظيف  على  الملاحظات  أبرز  هي  ما 

دراساتهم الاستشراقيّة للقرآن الكريم؟





الدّّرس التاسع والعشرون

مناهج المستشرقين في الدّّراسات الإسلاميّّة والقرآنيّّ�ة )8( 
المنهج الأنثروبولوجي

أهداف الدّّرس:

 على المتعلّّم مع نهاية هذا الدّّرس أن:

	1 يتعرّف إلى المنهج الأنثروبولوجي. .

	2 يطّلــع عــى اهتمــام المستشــرقين بــه في دراســاتهم الاستشــراقيّة، ولا ســيما في المدرســتين .

الفرنســيّة والبريطانيّــة.

	3 يتعرّف إلى توظيفات المستشرقين له في دراساتهم الاستشراقيّة للقرآن الكريم..

	4 يطّلع على الملاحظات الواردة على استخدامهم له في دراساتهم الاستشراقيّة..





: مفهوم الأنثروبولوجيا أوّّلًاا

 الأنثروبولوجيا )Anthropo Logy( كلمة أجنبيّّة ذات أصل يونانّيّ وهي مشتقّّة 

من )Anthropos(، وتعني الإنسان، و)Locos( وتعني علم، أي علم الإنسان، وبناءًً 

على ذلك يمكن تعريف الانثروبولوجيا كعلم بـ»العلم الّذّي يدرس الإنسان طبيعّيًّا، 

واجتماعيًًّا، وحضاريًّاً«]]]، أي من حيث هو كائن عضويّّ حيّّ يعيش في مجتمع تسوده 

الّذّي يحدّّد  بأنَّهَا »العلم  أيضًًا  ثقافة معيّّنة، وتعرف  نظم، وأنساق اجتماعيّةّ في ظلّّ 

المجتمعات الإنسانيّّة، إالّا أنََّ هذا العلم ظلّّ محصورًًا بماضي المجتمعات الّتّي أطلق 

عليها اسم المجتمعات المتوحّّشة، ثمّّ البدائيّّة التّقّليديّةّ القديمة، بعبارة أخرى دول 

العالم الثّاّلث«]]]، أو هي »علم من العلوم الإنسانيّّة يهتمّّ بدراسة مظاهر حياة الإنسان 

دراسة كلّيََّّة، وشموليّّة، كما يهتمّّ بدراسة الإنسان من حيث قيمُُه )الجماليّّة، الدّّينيّةّ، 

أيضًًا  وتعرّفّ  الثّقّافيّّة]]]،  ومكتسباتُهُ  الاجتماعيّّة(،  الثّقّافيّةّ،  الاقتصاديّةّ،  الأخلاقيّّة، 

»بأنَّهَا علم الأناسة، أو هي العلم الّذّي يدرس الإنسان بوصفه مخلوقًاً ينتمي للعالم 

الحيوانّيّ من جهّّة، ومن جهّّة أخرى إنَّهَ الوحيد من الأنواع الحيوانيّةّ كلّهّا الّذّي يصنع 

الثّقّافة، ويبدعها، والمخلوق الّذّي يتميّّز عنها جميعًًا«]]]، وعليه فإنّّ الانثروبولوجيا 

أمّّا  الثّقّافة،  صنع  في  تأثيره  ومدى  الإنسان،  أحوال  بدراسة  تعنى  علامًا  بوصفها 

الانثروبولوجيا منهجًًا فهي تسعى إلى كشف النّّقاب عن الثّقّافة الغامضة الّتّي تحيط 

بالكائن البشريّّ، وعليه فالانثروبولوجيا في الفكر الغربّيّ كانت على أنواع متعدّّدة، 

كانت عند الأميركيّّين على نوعين؛ الأوّّل: الانثروبولوجيا الجسميّّة الفيزيقيّّة، وتعني 

الجوانب  وتغطّيّ  الثّقّافيّّة،  الانثروبولوجيا  والثّاّني:  العضويّّ،  البيولوجيّّ  الجانب 

]]]- سليم، شاكر، قاموس الانثروبولوجيا، ص57.

]]]- لكرك، جيرارد، الانثروبولوجيا والاستعمار، ص11.

]]]- تيلوين، مطصفى، مدخل عام في الأنثروبولوجيا، ص20-19.

]]]- الجبّاّوي، علي، علم الأناسة، ص9.



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 384

أمّّا الفرنسيّوّن فقد وظّفّوا مطصلح  العلميّّة الأخرى كافَّةَ؛ اجتماعيّةّ ثقافيّّة، وغيرها، 

الأثنولوجيا للإشارة إلى الانثروبولوجيا، أمّّا الإنجليز فكانت النّّظرة عندهم للمطصلح 

أكثر دقّةّ؛ لأنّهّم توّّجوا دراسة السّّلوك الاجتماعيّّ الّذّي يَتَّخّذ في العادة شكل نظم 

اجتماعيّّة كالعائلة... والعبادات الدّّينيّّة]]]، والانثروبولوجيا تقسم على قسمين الأوّّل 

يعنى بالإنسان، ويسمّّى الانثروبولوجيا الطّبّيعيّّة، والثّاّني يبحث في أعمال الإنسان، 

ويسمى الانثروبولوجيا الثّقّافيّّة، ولعلّّ المنهج الثّاّني هو محلّّ الدّّراسة.

ثانيًًا: الأنثروبولوجيا عند المستشرقين

ا، فقد حرص كثير   تعدّّ العلاقة بين الأنثروبولوجيا، والاستشراق علاقة وطيدة جّدًّ

من المستشرقين على استعمال الأنثروبولوجيا في دراستهم للمجتمعات العربيّّة، وقبل 

بدّّ من بسط الأساس  الدّّراسات، والإفصاح عن كنهها، لا  تلك  الخوض في غمار 

 ،الّذّي تسير عليه الدّّراسة، حيث عُُدََّ المستشرقون الدّّارسون لسيرة النّّبيّّ الأكرم

والشّّخيّصّات الإسلاميّّة الأخرى، بل أحوال المجتمعات الإسلاميّّة كالفرق، وغيرها، 

علم  مبادئ  طبّقّوا  قد  الدّّراسات  تلك  إطار  في  لأنَّهَم  أنثربولوجيّيّن؛  مستشرقين 

بأنََّ  القول  عليهم  فحقّّ  يشعروا،  لم  أو  شعروا،  حيث  من  )الانثروبولوجيا(  الإنسان 

بعض  مناقشة  إلى  الّذّي سعى  تسيهر  أبرزهم جولد  من  كان  أنثربولوجيّّة،  دراستهم 

الآيات الّتّي تشير إلى بعض الشّّخيّصّات الإسلاميّّة، على أنَّهَا مِِنْْ التّفّسيرات الضّّيّقّة، 

مٍٍْوْ هََادٍٍ )الرعد: 7(، والرّاّجح أنََّ  اَ أَتََْنْ مُُذِِْنْرٌٌ وََلِِكُُلِِّ قََ أو المذهبيّةّ، كقوله تعالى: إِ�نَّمَ

 ّسعيد بن جبير)]]](، نقل تفسيرها عن ابن عباس]]]، أنَّهَا نازلة في حقّّ الإمام علّي

]]]- انظر: فهيم، حسين، قصّّة الانثروبولوجيا فصول في تاريخ علم الإنسان، ص14.

]]]- سعيد بن جبير الأسديّّ: تابعيّّ جليل وعالم بالدين، وُُلد سنة 45هـ، ودرس العلم عن عبد الله بن عباس، كان من 

صحابة الإمام علّيّ بن الحسين، سكن الكوفة ونشر العِِلم فيها، وكان من علماء التابعين، فأصبح إمامًًا ومعلّامًا لأهلها، 

قتله الحجاج بن يوسف الثقفيّّ بسبب خروجه مع عبد الرحمن بن الأشعث في ثورته على بني أمّّيّةّ. )انظر: ابن حجر 

العسقلانّيّ، تهذيب التهذيب، ج4، ص11(. 

النبيّّ محمّّد، وأحد  ، وابن عم  الله بن عباس بن عبد المطلب: هو صحابّيّ محدّّث وفقيه وحافظ ومُُفرسِّر ]]]- عبد 

المكثرين لرواية الحديث، ولد في السنة الثالثة قبل الهجرة، ولد في مكّّة في شعب أبي طالب قبل الهجرة النبويّةّ بثلاث 

سنوات، وهاجر مع أبيه العباس بن عبد المطلب قبيل فتح مكّّة، فلقوا النبيّّ محمّّدا بالجحفة؛ وهو ذاهب لفتح مكّّة، 



385 مناهج المستشرقين في الدّّراسات الإسلاميّّة والقرآنيّّ�ة )8( المنهج الأنثروبولوجي

إلى  العلم فحسب، لا  بحجّّيّةّ علّيّ في  الإعتراف  إلى  هذا  يرجع  »حقًًا  فيقول: 

أيضًًا في عهد مبكر باستخراج  النّّاس قد بدأوا  أنََّ  بيد  السّّياسيّّة،  بنيه  حقّّه، وحقوق 

عيّّة على هذه الحقوق من القرآن«]]]، وهذا الزّعّم لا يصمد أمام كثرة الأدلّةّ  الأدلّةّ الرشّر

الّتّي تشير إلى أحقّّيّّة الإمام علّيّ في ما اسماه بالحقوق السّّياسيّّة، أي الخلافة، 

بها كتب المسلمين، وهي  النّّبيّّ لأمير المؤمنين علّيّ تزخر  فمسألة توصية 

خير دليل على دحض هذا الزّعّم الانثروبولوجي]]].

بالذّّكر الإشارة إلى الانثروبولوجيا عند »كانون سل« الّذّي يحاول   ومن الجدير 

بها، منها قوله تعالى:  تتكلّمّ عن الإمامة، والشّّخيّصّات المرتبطة  الّتّي  تفنيد الآيات 

مََْحْةًً )هود: 17(، على أنََّ الإماميّةّ  ٰ إِِمََامًًا وََرََ وََيََلُْتُْوهُُ شََاهِِدٌٌ مِِّهُُْنْ وََمِِن قََلِْبِْهِِ كِِتََابُُ مُُوسَىٰ�

تقرأها: »ويتلوه شاهدٌٌ منهُُ إمامًًا، ورحمة، ومن قبله كتاب موسى«، على أنََّ الشّّاهد 

لا  وهذا   ،ّّالنّّبي من  تعني  »منه«  وكلمة   ،ّعلّي الإمام  هو  الآية  في  المذكور 

يعتمد على نصّّ القرآن المعتمد]]]، وكذلك دراسته الانثروبولوجية لقوله تعالى: يَاَ 

ا حُُذفت  أَيَُُّهََا الرََّسُُولُُ بََلِِّْغْ مََا أُنُزِِلََ إِِلََكََْيْ مِِن رََّبِِّكََ« )المائدة: 67(، وهذه الكلمة إمنَّم

لدلالتها على نصّّ الإمامة، وبهذا يقرأها الشّّيعة: »يا أيّهّا الرّسّول بلغ ما أنزل إليك من 

ربّكّ ]في علّيّ[ حتّىّ يكتمل النّّصّّ]]]، وبهذا يرى المستشرق أنََّ النبيّّ لم يوصِِ 

بنظام محدّّد، أو شخص معنيّن يقوم مقامه في خلافة الأمّّة، متغافلين عن حادثة الغدير 

الّتّي حازت مساحة واسعة من الاهتمام في مصادر الفريقين]]]، وهنا يمكن القول إنّهّ 

: »اللهم  فرجعا وشهدا معه فتح مكة، ثمّّ شهد غزوة حنين وغزوة الطائف، ولازم النبيّّ وروى عنه، ودعا له النبيّّ قائالًا

فقّّهه في الدين وعلّمّه التأويل«، وقال أيضًًا: »اللهم علّمّه الكتاب، اللهم علّمّه الحكمة«، اشتهر بتفسير القرآن حتّىّ لُقُِّّب 

بحّّبر الأمّّة وترجمان القرآن، تُوُيفّي سنة 68هـ. )انظر: الذهبي، شمس الدين، سير أعلام النبلاء، ص332(.

]]]- جولدتسيهر، إيجناس، مذاهب التفسير الإسلاميّّ، ص291.

]]]- انظر: الطبريّّ، تفسير الطبريّّ، ج16، ص357؛ ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، ج4، ص434؛ الطبرسي، مجمع 

البيان، ج3، ص274؛ الطباطبائي، الميزان، ج5، ص197.

   http://.www.muhammadanism.org :انظر: سل، كانون، تدوين القرآن، ص15. على الرابط -[[[

   http://.www.muhammadanism.org :انظر: سل، كانون، تدوين القرآن، ص15. على الرابط -[[[

]]]- انظر: ابن حزم الأندلسّيّ، الفصل في الملل والاهواء والنحل، ج4، ص116؛ المجلسّيّ، بحار الأنوار، ج37، 

ص162.



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 386

على الرّّغم من تعهّّدهم بالموضوعيّةّ في الدّّراسة، غير أنّهّم لم يلتزموا بها؛ لأنَّهَم لم 

يتمكّّنوا من التّخّلّصّ من الرّكّام الفكريّّ القديم.

1. الأنثروبولوجيا في الدّّراسات الفرنسيّّة

تجلّتّ  الانثروبولوجيا  حول  واسعة  دراسة  الفرنسيّّة  المدرسة  روّّاد  قدّّم  لقد 

الّتّي  الإسلاميّّة  الشّّخيّصّات  دراسة  في  ألّفّها  الّتّي  كتبه  في  »لامنس  إسهامات  في 

الامام  إلى  فيه  تعرّضّ  الّذّي  والآخر«  »معاوية  وكتابه  محمّّد«،  وبنات  »فاطمة  منها 

علّيّ، وحادثة التّحّكيم، والخوارج، وحتّىّ إلى بعض الأئمّةّ كالإمامين »الحسن 

يعنينا  ولا  الغربيّّة]]]،  ت  المجالّا في  المنشورة  البحوث  عن  ناهيك   »والحسين

تعصّّبه، وموضوعيّّتهُُ بقدر ما يعنينا حرصه على تطبيق منهج الانثروبولوجيا عبر تتبّعّه 

لحياة شخيّصةّ من الشّّخيّصّات الإسلاميّّة، والبحث في جوانبها الدّّينيّّة، والسّّياسيّةّ، 

والاجتماعيّّة، وفي هذا الإطار تأتي دراسة هنري كوربان الّذّي قدّّم إسهامات واسعة 

أيضًًا، فقد صنّّف ثلاثة كتب تناولت في طيّاّتها كيرًثاً مِِن المفاهيم العقديّةّ عند الإماميّةّ 

كان أبرزها كتابه »الإمام الثّاّني عشر« الّذّي تناول فيه عقائد الغيبة، والتّقّيّّة، والمهديّّ، 

وغيرها، وكتابه »تاريخ الفلسفة الإسلاميّّة« الّذّي سلّطّ الضّّوء فيه على الأئمّةّ الأربع 

القرآنيّةّ  تناول في دراسته الانثروبولوجيّّة المنصفة تفسير بعض الآيات  لقد  عشر]]]، 

الكريمة الدّّالّةّ على تلك الحادثة، لاسيّّما في قوله تعالى: يَاَ أَيَُُّهََا الرََّسُُولُُ بََلِِّْغْ مََا أُزِِْنْلََ 

العلماء  بأنََّ  الغدير؛  أنّهّا أساس قرآنّيّ لحادثة  رََبِِّك )المائدة: 67(، على  مِِْنْ  إِِلََكََْيْ 

الرّّبانيّيّن هم أهل البيت]]]، وهي بهذا تُعُدّّ رّدًّا حاسامًا على من ينكر أحقّّيّّة الإمام 

علّيّ في الخلافة.

الشيعيّّة  العقيدة  لدراسات المستشرقين عن  مقارن  نقديّّ  التشيّّع والاستشراق عرض  الجبّاّر،  ناجي، عبد  انظر:   -[[[

وأئمّتّها، ص349.

الثاني  الإمام  وفلسفيّّة، ص59-107؛ 215-302؛  روحيّّة  الإيرانّيّ جوانب  الإسلام  كوربان، هنري، في  انظر:   -[[[

عشر، ص249-51.

]]]- انظر: كوربان، هنري، تاريخ الفلسفة الإسلاميّّة، ص85.



387 مناهج المستشرقين في الدّّراسات الإسلاميّّة والقرآنيّّ�ة )8( المنهج الأنثروبولوجي

2. الأنثروبولوجيا في الدّّراسات البريطانيّّة

أمّّا إسهامات المدرسة البريطانيّّة، فكانت كبيرة في مجال الانثروبولوجيا، وتجلّتّ 

إنجليزيّّ«  رحّّال  عيون  في  »المهديّّ  كتاب:  صاحب  فريزر]]]،  جيمس  كتابات  في 

الّذّي تناول فكرة المهديّّ، أو المنقذ، وما يرتبط به من عقائد، وأيديولوجيّّات، وما 

الإضافة  ننسى  ولا  الأخرى،  السّّماويّةّ  العقائد  وبين  بينها،  الارتباط  وجهات  هي 

الكبيرة للمدرسة البريطانيّّة عبر المستشرق دونالدسون]]]، في كتابه »عقيدة الشّّيعة« 

الّذّي درس فيه حياة الأئمّةّ على نحو مفصّّل، كما سلّطّ الضّّوء على جغرافيّّة التّأّريخ 

لمناقشة  الفصول  بعض  خصّّص  ثمّّ  الأطهار  الأئمّةّ  لمراقد  توثيقه  عبر  الإماميّّ 

بعض المبادئ العقديّةّ الخاصّّة بالإماميّّة مثل التّقّيّّة، والعصمة، والرّجّعة، والعقيدة، 

المهدويّةّ، وغيرها]]]، وكانون سل أيضًًا ترك أثره في الجانب الانثروبولوجي؛ إذ نشر 

ت أسماه »تبجيل علّيّ، أو تقديس علّيّ« دارت مباحثه حول  بحثًاً في إحدى المجالّا

 ،الفرق المنحرفة عن الخطّّ الإماميّّ، لاسيّمّا ممّّن يضفون صفة التّأّليه لأهل البيت

روّّاد  من  كبير  عدد  سار  النهج  هذا  وعلى  عشريّةّ«،  »الاثني  أسماه  آخر  بحث  وله 

الاستشراق البريطانّيّ أمثال »توماس أرنولد«]]]، ولم ينكفئ الاستشراق البريطانّيّ في 

دراسة المجتمعات الإسلاميّةّ الّتّي تعدّّ عماد المنهج الانثروبولوجي، فظهرت دراسة 

الرّحّّّالة إدوارد وليم لين]]]، الّذّي اختلط في المجتمع المصريّّ لأوّّل مرّةّ، حيث أقام 

]]]- جيمس فريزر: مستشرق اسكتلنديّّ ولد عام 1854م، اهتمّّ بدراسة اللغات لاسيما الآراميّّة له مؤلَّفَات عدّّة أبرزها 

كتاب القفص الذهبيّّ، تُوُيفّي عام 1941م. )انظر: فريزر، جيمس، القفص الذهبيّّ دراسة في تاريخ السحر والدين، ص6(.

]]]- دوايت م دونالدسون: مستشرق بريطانّيّ، ولد عام 1884م، اهتمّّ بدراسة التشيع، له عدّّة مؤلَّفَات في هذا المجال 

أبرزها كتاب سلمان الفارسّيّ وكتاب الزواج العرفّيّ في الإسلام وكتاب الإسلام في الهند وكتاب عقيدة الشيعة الذي 

ترجم في العراق وأعيد طبعه في لبنان وتُوُيفّي 1976م. )انظر: مراد، يحيى، معجم أسماء المستشرقين، ص525(.

]]]- انظر: ناجي، عبد الجبّّار، التشيّّع والاستشراق، ص228.

الدعوة  منها:  عدة  مؤلّفّات  له  الإسلام،  مع  بتعاطفه  امتاز  1864م  عام  ولد  إنكليزيّّ  مستشرق  أرنولد:  توماس   -[[[

الإسلاميّّة، تُوُيفّي عام 1930م. )انظر: بدوي، عبد الرحمن، موسوعة المستشرقين، ص11-9.

]]]- وليم لين: مستشرق وفيلسوف تحليلّيّ ولاهوتيّّ مسيحيّّ أمريكّيّ معاصر، ولد في يوم 23 أغسطس 1949 م في 

مدينة بيوريا في ولاية إلينوي في الولايات المتّحّدة، وهو من أشهر اللاهوتيّّين الدفاعيّّين في العالم، وهو من خرّّيجي 

جامعة بيرمنغهام وجامعة لودفيش ماكسيميليان في ميونخ، وقد قام بمُُناظرة عدّّة مروّّجين الإلحاد، منهم ريتشارد دوكينز 



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 388

فيه أكثر من ثلاث سنوات متخفيًّاً تحت اسم مستعار بعد أنْْ أتقن اللّهّجة المصريّةّ 

فيها أكثر من سبع سنوات  أقام  الثّاّنية  الزّّيارة  ليتواصل مع المصريّيّن بسهولة، وفي 

مطصحبًًا زوجته، وشقيقته الّتّي ألّفّت كتابًاً عن المرأة في مصر، لقد حرص لين في 

دراساته للمجتمع الإسلاميّّ في مصر على تطبيق الانثروبولوجيا بدقّةّ]]]، والحديث 

لا يختلف عند أرنست غيلينر]]]، عبر كتابه »مجتمع مسلم« الّذّي وضع فيه الأسس 

الانثروبولوجية على الطّرّيقة البريطانيّةّ في محاولة لإيجاد نظريّةّ تفسيريّةّ للمجتمعات 

اث الإسلاميّّ كأفكار دوركهايم]]]،  الإسلاميّّة، وذلك بإسقاط الأفكار الغربيّّة على التّرر

الدّّينيّةّ تمثّلّات جمعيّّة،  التّمّثّلّات  نشأة المجتمع؛ لأنََّ  الدّّين في  أهمّّيّّة  يؤكّّد  الّذّي 

ولها أثر كبير في ولادة الحضارة الإنسانيّّة، وفيبر الّذّي يؤكّّد مسألة السّّلطة الكارزميّّة، 

الشّّخيّصّات المميّّزة لها أكبر الأثر في المجتمع  أنّّ  الدّّينيّّ على  وأثرها في المجال 

الانثروبولوجيا،  بدلوهم في مجال  الايطاليّّة  المدرسة  روّّاد  أدلى  ولقد  الإسلاميّّ]]]، 

فقدّّمت دراسات قيّّمة لشخيّصّات إسلاميّّة كدراسة موسكاتي]]]، الّذّي تناول في كتابه: 

https:// :وسام هاريس، كما ناظر المسلم شبير علي عدّّة مناظرات. وقد كتب عدّّة كُُتُبُ منها الإيمان المنطقيّّ. )انظر

)/ar.wikipedia.org/wiki

الاستشراق  الإسلاميّّ  التراث  حفظ  في  الاستشراق  انثربولوجيا  »إسهامات  الله،  عبد  إسلام  الغني،  عبد  انظر:   -[[[

البريطانّيّ أنموذجًًا«، ص106.

]]]- إرنست غلينر: مستشرق يهوديّّ وُُلد في باريس عام 1925م درس الفلسفة ثمّّ درّسّ لاحقًًا الفلسفة وعلم الاجتماع 

في جامعة كامبردج إلى أن تقاعد وعاد إلى براغ، حيث أسّّس مركزًاً للدّّراسات القوميّّة، وقد ترك وراءه مجموعة كتب 

بعد  و»ما  والكتاب«  والسّّيف  و»المحراث  النفسّيّ«  التّحّليل  و»حركة  وقوميّّات«  »أمم  مثل  لغات  عدّّة  إلى  ترجمت 

الحداثة والعقل والدّّين« و»شروط الحرّّيّةّ« وغيرها. ولكن من كتبه الكثيرة يبقى كتابه: »مجتمع مسلم« يتمتّعّ بجاذبيّّة 

خاصّّة، تُوُيفّي عام 1995م. )انظر: الوائلي، عامر عبد زيد، »الانثروبولوجيا الإسلاميّّة مقاربة في الاستشراق الجديد 

إرنست غلينر أنموذجًًا«، ص76(.

]]]- دايفيد إميل دوركايم: فيلسوف وعالم اجتماع فرنسّيّ. ولد عام 1858م، يعدّّ أحد مؤسّّسي علم الاجتماع الحديث، 

وقد وضع لهذا العلم منهجيّّة مستقلّةّ تقوم على النظريّةّ والتجريب في آن معا، أبرز آثاره »في تقسيم العمل الاجتماعيّّ«، 

و»قواعد المنهج السوسيولوجيّّ« تُوُيفّي عام 1917م. )انظر: بدوي، موسوعة الفلسفة، م.س، ص480(.

]]]- انظر: »الانثروبولوجيا الإسلاميّةّ مقاربة في الاستشراق الجديد إرنست غلينر أنموذجًًا«، م.س، ص79-77.

والمخطوطات  التاريخيّّة  بالدراسات  عني  1927م  عام  وتُوُيفّي  1880م  عام  ولد  إيطالّيّ  مستشرق  موسكاتي:   -[[[

نجيب،  العقيقي،  )انظر:  الأدنى.  الشرق  تاريخ  أعماله مجموعة محاضرات في  أبرز  من  السامية  واللغات  الإسلاميّةّ 

المستشرقون، ج1، ص401(.



389 مناهج المستشرقين في الدّّراسات الإسلاميّّة والقرآنيّّ�ة )8( المنهج الأنثروبولوجي

»صحيفة أبي هاشم محمّّد بن الحنفيّّة«، كذلك فيشيا فاغيليري]]]، كان لها دور في 

مجال الانثروبولوجيا الّتّي دافعت عن الأئمّةّ، وفنّّدت أفكار القسّّ المتعصّّب »هنري 

 ،ّلامنس« عبر بحثها عن غدير خمّّ، وكذلك كتاباتها حول الخوارج، والإمام علّي

والّذّي كشفت النّّقاب عبره عن حادثة خلاف الإمام علّيّ مع الخوارج، وقضيّةّ 

المجال  في  واضحة  إضاءة  له  كانت  جبرييلي]]]،  المستشرق  كذلك  التّحّكيم]]]، 

العقديّّ في كتابه: »أصول حركة الخوارج« الّذّي سلّطّ الضّّوء فيه على الأحداث الّتّي 

رافقت تلك الحركة، دراسة المستشرق ديلا فيدا]]]، لاسيّّما في دراسته الّتّي وسمها 

بـ»الخليفة علّيّ«]]]، ومن أفضل الدّّراسات الانثروبولوجيّّة المنصفة دراسة كارليل في 

.[[[كتابه الأبطال الّذّي يجسّّد البطولة في النّّبوّّة في شخص النّّبيّّ محمّّد

فقد  أرمسترونغ]]]،  كارين  للمستشرقة  بالذّّكر  أنثربولوجيّّة جديرة  دراسة  وتوجد   

وصّيّ   ّعلّي الإمام  بأنّّ  أقرّتّ  إذ  آخر؛  جانب  من  المسألة  على  الضّّوء  سلّطّت 

لرسول الله، ثمّّ قرنت بين منصب الوصّيّ، ومنصب النّّبيّّ، وهذا يعني أنّّ مخالفة 

الإمام علّيّ تُعُدّّ مخالفة للنّّبيّّ كونه وصيًًّا لرسول الله]]]، والمستشرق دومنيك 

]]]- فيشيا فاغيليري: مستشرقة إيطاليّّة ولدت عام 1893م. اهتمّّت بدراسة اللغة العربيّةّ، تخرّجّت من جامعة نابولي 

اشتهرت بدفاعها عن الإسلام، من أبرز مؤلَّفَاتها محاسن الإسلام. ar. Wikipedia.org//http:.تمّّ الاطلاع عليه بتاريخ 

9 / 3 / 2020م.

]]]- انظر: زاهد، عبد الأمير كاظم، الممانعة البنيويّةّ الشيعيّّة، ص19.

]]]- جبرييلي: مستشرق إيطالّيّ ولد عام 1870م في مدينة كاليميرا اهتمّّ بالشّّعر العربّيّ وكتب في السيرة النبويّةّ عصر 

وحياة محمّّد، تُوُيفّي عام 1942م. )انظر: بدوي، عبد الرحمن، موسوعة المستشرقين، ص176(.

]]]- ديلا فيدا: مستشرق إيطالّيّ ولد عام 1886م، من أسرة يهوديّةّ امتاز بغزارة إنتاجه العلميّّ من أبرز مؤلَّفَاته خصائص 

السّّاميّّين واهتمامه بالنّّقوش اليونانيّّة. )انظر: موسوعة المستشرقين، م.س، ص249-246(.

]]]- انظر: ناجي، عبد الجبّّار، التشيّّع والاستشراق، ص356.

]]]- انظر: كارليل، توماس، البطل وعبادة البطولة، ص53. 

الأدب  لدراسة  أكسفورد  بجامعة  التحقت  1944م،  عام  ولدت  إنجليزيّةّ  وراهبة  مستشرقة  أرمسترونغ:  كارين   -[[[

الإنجليزيّّ، ترفض وصمها بالمستشرقة، لها عدّّة مؤلَّفَات القدس مدينة واحدة وثلاثة أديان وكتاب محمّّد سيرة النبيّّ. 

)انظر: معجم أسماء المستشرقين، م.س، ص848(.

]]]- انظر: آرمسترونغ، الإسلام مرآة الغرب محاولة جديدة في فهم الإسلام، ص295.



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 390

سوردل]]] سلّطّ الضّّوء أيضًًا على هذه الحادثة أثناء حديثه عن الأعياد، والمناسبات 

عند الإماميّّة؛ إذ يقول: »وعيد الغدير، أو عيد ذي الحجّّة، أو عيد غدير خمّّ، حيث 

أعلن محمّّد تنصيب علّيّ خليفةًً له«]]]، ولا شكّّ بأنّّ المنهج الانثروبولوجي 

ليس سيّّئًاً بذاته، بل هو تابع للخلفيّّة الفكريّةّ للمستشرق الّذّي يستعمله، فتارة يعالج 

المسألة بتعصّّب، وأخرى بموضوعيّّة، ولا ريب أنََّ سلطة الاستشراق تقبل الأوّّل، ولا 

تستسيغ الثّاّني.

مفهوم  والقلم،  الدواة  كتاب وصفة  مؤلَّفَاته  أبرز  من  سنة 1921م،  ولد في  فرنسّيّ  مستشرق  دومنيك سوردل:   -[[[

الإمامة في مطلع القرن الحاديّّ عشر في رأي الشيخ المفيد. )انظر: معجم أسماء المستشرقين، م.س، ص456(.

]]]- سوردل، دومنيك، الإسلام العقيدة السياسة والحضارة، ص118-117.



391 مناهج المستشرقين في الدّّراسات الإسلاميّّة والقرآنيّّ�ة )8( المنهج الأنثروبولوجي

الأفكار الرّّئيسة:

- الأنثروبولوجيا )Anthropo Logy( كلمة أجنبيّّة ذات أصل يونانّيّ، وهي مشتقّّة 

من )Anthropos( وتعني الإنسان، و)Locos( وتعني علم، أي علم الإنسان. 

- علم الانثروبولوجيا هو علم يدرس الإنسان طبيعّيًّا، واجتماعيًًّا، وحضاريًّاً؛ أي 

من حيث هو كائن عضويّّ حيّّ يعيش في مجتمع تسوده نظم، وأنساق اجتماعيّةّ في 

ظلّّ ثقافة معيّنّة. 

- الانثروبولوجيا بوصفها علامًا تعنى بدراسة أحوال الإنسان، ومدى تأثيره في صنع 

الثّقّافة، أمّّا بوصفها منهجًًا فهي تسعى إلى كشف النّّقاب عن الثّقّافة الغامضة الّتّي 

تحيط بالكائن البشريّّ.

الجسميّةّ  الانثروبولوجيا  متعدّّدة:  أنواع  على  الغربّيّ  الفكر  في  الانثروبولوجيا   -

الفيزيقيّّة، والانثروبولوجيا الثّقّافيّةّ. 

ا، فقد حرص كثير  - تعدّّ العلاقة بين الانثروبولوجيا، والاستشراق علاقة وطيدة جّدًّ

من المستشرقين على استعمال الانثروبولوجيا في دراستهم للمجتمعات العربيّّة.

الإسلاميّةّ  والشّّخيّصّات   ،الأكرم النّّبيّّ  لسيرة  الدّّارسون  المستشرقون  يُعُدّّ   -

الأخرى، بل أحوال المجتمعات الإسلاميّّة كالفِِرق، وغيرها، مستشرقين أنثربولوجيّّين.

- اشتهرت المدرستان: الفرنسيّّة والبريطانيّّة بالدّّراسات الاستشراقية الأنثروبولوجيّّة.



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 392

أسئلة الدّّرس 

	1 في . به  المستشرقين  اهتمام  توظيف  مبيّنًا  الأنثروبولوجي؛  المنهج  عرفّ 

دراساتهم الاستشراقيةّ.

	2 ما هو دور المدرسة الفرنسيةّ في الدّراسات الاستشراقيّة الأنثروبولوجيّة؟ وما .

هي الملاحظات الواردة عليه؟

	3 ما هو دور المدرسة البريطانيةّ في الدّراسات الاستشراقيّة الأنثروبولوجيّة؟ وما .

هي الملاحظات الواردة عليه؟



الدّّرس الثّّلاثون 

مناهج المستشرقين في الدّّراسات الإسلاميّّة والقرآنيّّ�ة )9( 
المنهج السّّيميائّيّ

أهداف الدّّرس: 

على المتعلّّم مع نهاية هذا الدّّرس أن:

	1 يتعرّف إلى المنهج السّيميائّي..

	2 الكريــم، . للقــرآن  الاستشــراقيّة  دراســاتهم  في  لــه  المستشــرقين  توظيــف  عــى  يطّلــع 

عليــه. والملاحظــات 

	3 دراســاتهم . في  مناهــج المستشــرقين  عــى  الــواردة  المنهجيّــة  أبــرز الملاحظــات  عــى  يطّلــع 

الاستشــراقيّة.

	4 يطّلع على أبرز الملاحظات الواردة على منطلقات البحث في المناهج الاستشراقيّة..





: المنهج السّّيميائّيّ أوّّلًاا

1. مفهوم السّّيميائيّّة

الإنسان  أخذ  التّاّريخ  فجر  فمنذ  البشريّةّ،  النّّشاطات  أقدم  من  السّّيميائيّّة  تُعُد   

يستنطق العلامات إلى الحصول على المعنى، فاللّغّّّات البشريّةّ الأولى كانت رموزًاً، 

الجذور  أمّّا  المعنى،  على  للحصول  البشريّّ  الجنس  خلالها  من  سعى  وعلامات 

اللّغّويّةّ للكلمة، فتعود للفعل »وسم«، وهو أثر الكّيّ أي العلامة، وقيل من الوسامة 

أي الحسن، قيل من الموسم أي الزّمّن المعلوم كموسم الحجّّ، وقيل من التّوّسّّم أي 

رِْعْفُُِهُُم  التّخّيّّل]]]، ورد لفظ السّّيماء في القرآن الكريم في مواضع عدّّة كقوله تعالى: تَ

هم يفِي  سِِامَاي تعالى:  وقوله  هيئتهم]]]،  أو  أي علامتهم،  )البقرة: 273(،    هُُامَايْمْ بِِسِِ

جباههم  على  رسمت  الّتّي  العلامة  أي   ،)29 )الفتح:   ِِالسُُّجُُود أَثََرَِِ  مِِن  وُُجُُوهِِهِِم 

نتيجة السّّجود]]]، وقيل الصّّفاء، والإشراق المتخيّّل منهم]]]، وقوله تعالى: وََاخََْلْلِِْيْ 

امُُْلْسََوََّمََةِِ )آل عمران: 14(، أي المعلّمّة]]]، وهنا نجد أنََّ المعنى القرآنّيّ منسجم مع 

المعنى اللّغّويّّ للسّّيمائيّةّ.

 أمّّا في الاصطلاح فيعرّفّها رولان بارت بأنَّهَا »لعبة الدّّلائل، أي القدرة على إقامة 

]]]- انظر: الخليل، العين، ج7، ص321؛ ابن فارس، معجم مقاييس اللغة، ج4، ص169؛ ابن منظور، لسان العرب، 

ج12، ص635.

]]]- انظر: الطوسي، محمّّد بن الحسن، التبيان في تفسير القرآن، ج2، ص356.

]]]- انظر: م.ن، ج9، ص212. 

]]]- انظر: مغنية، محمّّد جواد، التفسير الكاشف، ج7، ص103.

الله المنزل، ج2،  الشيرازي، ناصر مكارم، الأمثل في تفسير كتاب  الطباطبائي، الميزان، ج3، ص105؛  انظر:   -[[[

ص419. 



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 396

»الدّّراسة  بأنّهّا  أيضًًا  وتعرّفّ  ذاتها«]]]،  المستعيدة  اللّغّّّة  في  للأشياء  حقيقيّّ  تعدّّد 

ومحاولة  السّّطور،  بين  ما  وقراءة  البعيدة،  المعاني  إلى  والغوص  للنّّصّّ،  العميقة 

أيضًًا  وتعرّفّ  مباشرة]]]،  غير  بطريقة  يوصلها  أنْْ  الكاتب  يريد  الّتّي  الفكرة  اكتشاف 

التّعّليمات..الخ.  الإشارات،  أنظمة  اللّغّّّات،  العلامات،  أنظمة  بدراسة  يهتمّّ  »علم 

وهذا التّحّديد يجعل اللّغّة جزءًًا من السّّيميائيّّة«]]]، ويعرّفّها بعضهم بأنّهّا »ذلك العلم 

ّيًّرشّرا حسب  الّذّي يبحث في أنظمة العلامات أيًّاً كان مصدرها، لغويًّاً، أو سننّيًّا، أو مؤ

مدلول الجذر اللّغّويّّ للكلمة، فهي تعني علم العلامات، والأنظمة الدّّالّةّ«]]]، ويعرّفّها 

صلاح فضل »هي العلم الّذّي يدرس الأنظمة الرّمّزيّةّ في كلّّ الإشارات الدّّالّةّ، وكيفيّةّ 

متقاربان،  اللّغّويّّ، والاصطلاحيّّ  أنََّ المعنى  التّعّريفات نجد  بهذه  الدّّلالة«]]]،  هذه 

فكلاهما يشيران إلى العلامة، والإشارة. 

2. السّّيميائيّّة عند المستشرقين

علم  باعتبارها  المستشرقين،  دراسات  في  واسعًًا  حيّّزًاً  السّّيميائيّّة  أخذت  لقد   

الإشارة، أو العلامة، أو الرّمّوز، فيمكن عدّّ المستشرقين الّذّين توجّّهوا لدراسة الحروف 

تلك  أنََّ  أساس  على  السّّيميائيّّين،  الدّّارسين  من  القرآنيّةّ  السّّور  أوائل  في  المتقطّعّة 

الحروف هي نوع من الرّمّوز، أو الشّّفرات الّتّي تحتاج إلى تفكيك، وتحليل، وعليه 

تأتي دراسة تيودور نولدكه على رأس الهرم السّّيميائّيّ؛ لأنَّهَ يذهب إلى »أنََّ الحروف 

المقطعة هي الحروف الأولى، أو الأخيرة مأخوذة من أسماء بعض الصّّحابة الّذّين 

فالسّّين من سعد بن أبي وقّاّص، والميم  قرآنيّّة معيّّنة،  كانت عندهم نسخ من سور 

]]]- بارت، رولان، درس السيميولوجيا، ص20.

]]]- نقالًا عن: الجعبري؛ الأستاذ، »فاعليّّة السيميائيّّة بصفتها استراتيجيّةّ تدريس النصّّ القرآنّيّ في تنمية الإبداع النقديّّ 

لدى طلبة الجامعة«، ص127. 

]]]- غيرو، بيار، السيمياء، ص95. 

]]]- السرغيني، محمّّد، محاضرات في السيمولوجيا، ص12-5.

]]]- فضل، صلاح، مناهج النقد المعاصر، ص121.



397 مناهج المستشرقين في الدّّراسات الإسلاميّّة والقرآنيّّ�ة )9(  المنهج السيميائّيّ

من المغيرة ابن شعبة، والنّّون من عثمان بن عفان، والهاء من أبي هريرة، وهكذا«]]]، 

يتابعه على هذا القول هرشفليد وشيفالي، وبوهل، وغيرهم]]]، والحقّّ أنََّ رأي نولدكه 

 ،ّّهذا مردود بكلامه هو عن عمليّّة تدوين المصحف كونه لم يدوّّن في حياة النّّبي

الّتّي عدل فيها عن رأيه فيما بعد، وعليه فهو من الحماقات  وتبنّّيه مسألة المشافهة 

الصّّبيانيّّة الّتّي أقرّّ بها نولدكه نفسه.

 أمّّا ويلش ففي ضوء دراسته السّّيميائيّةّ لهذه الرّمّوز يقول: »لأربعة عشر قرنًاً ظلّتّ 

أنََّ  العلماء  بعض  يرى  إذ  لعلماء المسلمين،  الحروف موضع غموض، وحيرة  هذه 

فيها اختصارًًا لعبارات ما، على سبيل المثال »الر« اختصار للرّحّمن، »الم« اختصار 

سيّّد  يا  »يس«  محمّّد،  يا  اختصارُُ  الرّحّيم، »ص«  للرّحّمن  اختصار  »حم«  للرّحّيم، 

المرسلين«]]]، وبهذا يعدّّها رموزًاً، وعلامات توحي إلى معان أخرى، وثمّةّ مستشرقون 

والإشارات  الرّمّز،  من  نوعًًا  فعدّّوها  المقطّعّة،  الحروف  على  الضّّوء  سلّطّوا  كثر 

الغامضة ليس البحث في صدد استعراضها. 

الباحث  -السيميائيّةّ- هي دراسة  الدّّلالة  تناولت علم  الّتّي  الدّّراسات  أبرز   ومن 

اليابانّيّ توشيهيكو إيزوتو، وذلك في كتابيه »بنية المطصلحات الأخلاقيّةّ في القرآن«، 

المستشرق  ركّّز  لقد  للعالم«،  القرآنيّّة  الرّّؤية  دلالة  علم  القرآن  في  والإنسان  و»الله 

اليابانّيّ في دراسته على بعض المطصلحات الإسلاميّّة الّتّي وردت في القرآن الكريم، 

وملاحظة تقلّبّها الدّّلالّيّ، واستشفّّ منها المعنى الخفيّّ، والغامض عبر الإشارة، أو 

بُُْعْدُُهُُْمْ إِِالَّا لِِيُُقََرِِّبُُونَاَ إلى  العلامة، وهذا لبّّ الدّّراسة السّّيميائيّّة، ففي قوله تعالى: مََا نَ

اللََّهِِ زُُفََْلْىٰٰ )الزمر: 3(، وقد استشف أنّّ المقصود هنا الشّّفاعة، وهو معنى لم يُذُكر 

بُُْعْدُُونََ  ا ذُكُر بصورة الإيماء]]]، أي الإشارة وفي قوله تعالى: مََا تَ بصورة نصّّيّةّ، وإمنّم

)يوسف:   ٍٍسُُطَْلَْان مِِن  بِِهََا  اللََّهُُ  أَنَزََلََ  مََّا  وََآبََاؤُُكُُم  أَنَتُُْمْ  سََمََّتُُْيْمُُوهََا  ءًًامَاْسْ   أََ إِِالَّا  دُُونِِهِِ  مِِن 

]]]- نولدكه، تيودور، تاريخ القرآن، ص303.

]]]- انظر: اسكندرلو، محمّّد جواد، »الحروف المقطّعّة من وجهة نظر المستشرقين«، ص62.

]]]- أبو ليلة، محمّّد محمّّد، القرآن الكريم من المنظور الاستشراقيّّ دراسة تحليليّّة نقديّةّ، ص226. 

]]]- انظر: إيزوتسو، توشيهيكو، الله والإنسان في القرآن علم الدلالة القرآنّيّ، ص36.



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 398

40(، فكلمة أسماء هي جمع لمجموعة آلهة اتّخّذها بعض الكافرين للعبادة من دون 

بالإشارة  اكتفى  ا  وإمنَّم القرآن،  يذكرها  ولم  وغيرها،  والجنّّ،  كالملائكة،  تعالى،  الله 

إليها، وهنا قد تكون دراسة المستشرق الألسنيّّة توجّّهت إلى علم الدّّلالة، والمعنى، 

وعلاقة المطصلحات القرآنيّّة، إالّا أنَّهَا تدور في فلك المنهج السّّيميائّيّ. 

الّتّي  كريستيفا  جوليا  سيمائيّّة  جهود  لهم  الّذّين  المعاصرين  المستشرقين  ومن   

إنتاج  قادرًًا على  يكون  لخطاب  الوجود  حقّّ  إثبات  مشكلة  تنطرح  ثمّّ  »ومن  تقول: 

هذا  لبناء  الأولى  للمحاولات  الانطلاقة  وإعطاء   ، ّ النّّ�صّيّ بالاشتغال  خاصّّة  معرفة 

الخطاب«]]]،  ذلك  لبلورة  مفتوحة  أرضيّّة  تمنح  السّّيميائيّةّ  أنََّ  لنا  ويبدو  الخطاب، 

وبهذا ترى كريستيفيا أنََّ الدّّراسة السّّيميائيّّة للنّّصّّ أيًّاً كان نوعه، تتيح الوقوف على 

إلى  الدّّالّّ  إحالة  الإحالات  نظام  تعتمد على  لأنَّهَا  منه؛  النّّاتجة  المتعدّّدة  الدّّلالات 

العلامة  اعتباط  مفهوم  تطبيق  إلى  تسعى  بهذا  فهي  مراجعه،  إلى  مدلوله، والمدلول 

الّذّي يقود إلى فائض الدّّلالة الّتّي تقول عنه إنّهّ: »ناجم عن النّّظرة القائلة بأنََّ اللّغّّّة 

قادرة بأنْْ تقول أكثر مامّا يقصد مستخدمها«]]].

 وبهذه الرّّوح البحيّثّة توجّّهت معظم الدّّراسات الاستشراقيّّة نحو المنهج السّّيميائّيّ 

لترسيخه في الحقل القرآنّيّ، ليكون أرضًًا خصبة يستلهمها المتلقّّون للحضارة الغربيّةّ، 

والمتلهّّفون لها، لتنعكس فيما بعد على دراساتهم في الحقل القرآنّيّ كسلطة عليا لا 

يمكن الحياد عنها. 

ثانيًًا: ملاحظات منهجيّّة على مناهج المستشرقين

يوجد بعض الملاحظات المنهجيّّة المهمّّة على مناهج المستشرقين؛ هي:

]]]- كريستيفا، جوليا، علم النص، ص8.

]]]- م.ن، ص.ن. 



399 مناهج المستشرقين في الدّّراسات الإسلاميّّة والقرآنيّّ�ة )9(  المنهج السيميائّيّ

1. لا منهجيّّة الكتابات الأولى للاستشراق

ومنهجيّةّ،  علميّّة،  كتابات  تكن  لم  للإسلام  المستشرقين  دراسات  بدأت  عندما 

الدّّعاية الحربيّةّ،  ا كانت أسلحة من أسلحة  التّاّريخ، وإمنّم ولا بحوثًاً تتوخّّى حقائق 

وأسلوبًاً انتقادّيًّا ضدّّ الإسلام، وأهله؛ وذلك ردّّة فعل لما لاقوا من هزائم على أيدي 

المسلمين.

العصور  في  صدرت  الّتّي  الكتب  كانت  الإسلام  على  الكتابات  هذه  أشدّّ  ومن 

الوسطى، أمّّا كتب القرنين الحادي عشر، والثّاّني عشر فقد تميّّزت بكثير من التّهّوّّر، 

والاندفاع في حرب الإسلام، وأهله]]].

وهذا يعني أنّنّا لا نستطيع اكتشاف المناهج الاستشراقيّّة من هذه الكتابات، بل لا 

بدّّ من تتبع الدّّراسات الأخرى الّتّي كتبت في ما بعد ذلك خصوصًًا من القرن الثّاّمن 

عشر إلى القرن العشرين.

2. اختلاف المناهج باختلاف الباحثين

 ، »إنّّ اجهانلم الخاصّّة بالمستشرقين في بحث الدّّراسات، والقضايا القرآنيّّة، تتغريّر

توظيف  الفكريّةّ في  الباحث، ومنطلقاته  لخلفيّّات  تبعًًا  آخر،  وتتبدّّل من بحث إلى 

المنهج على الدّّراسة بعينها«]]]. 

وعلومه،  الكريم،  القرآن  دراسة  في  المستشرقين  مناهج  استقراء  خلال  ومن 

يلحظ الباحث صعوبة استبانة طرق المعالجة، وآليات المنهج الموظف، نظرًاً لتباين 

الخلفيّّات الفكريّةّ الّتّي ينطلق منها هؤلاء في دارستهم للقرآن.

طبعًًا، هذا لا يمنع من وجود مناهج عامّّة حكمت أغلب الدّّراسات الاستشراقيّةّ 

كلّّ  على  وتعميمه  أكثر،  أو  بمنهج،  الالتزام  بمكان  الصّّعوبة  من  ولكن  للقرآن، 

]]]- انظر: رضوان، عمر بن إبراهيم، آراء المستشرقين حول القرآن الكريم وتفسيره، ص77.

]]]- باعثمان، صلاح بن سعيد بن سالم، »منهج المستشرقين في دراسة القضايا القرآنيََّة«، ص51. 



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 400

قد  الّتّي  نفسه،  للباحث  البحيّثّة  المناهج  ملاحظة  دون  من  الاستشراقيّّة  الدّّراسات 

تختلف من مستشرق لآخر؛ بمعنى أنّهّ قد يستخدم منهجًًا ما، أو أكثر من منهج، ولكنّّه 

في الوقت نفسه يستخدم منهجًًا خاصًًّا به، غير ما استخدمه مستشرق آخر، اتّفّق معه 

في المنهج العام، ولا بدّّ من الالتفات أيضًًا إلى أنّّ منهج المستشرق الخاصّّ قد يؤثّرّ 

حتّىّ على منهجه العامّّ. ولذا اعتقد أنّهّ من الأدقّّ من النّّاحية العلميّّة اعتماد المناهج 

المنوطة بالدّّراسة نفسها، وتحليلها.

3. هل يصحّّ حصر المناهج الاستشراقيّّة القرآنيّّة بعدد معين؟

على الرّّغم من الملاحظة المتقدّّمة، من الممكن الإشارة إلى بعض المناهج العامّّة 

الّتّي لوحظ وجودها في كثير من الدّّراسات الاستشراقيّّة، ولكن السّّؤال هو هل يمكن 

؟ حصر هذه المناهج بعدد معنيّن

عند  المتعدّّدة  القرآنيّّة  الموضوعات  على  غلب  قد  أنّهّ  الباحثين  بعض  يعتبر 

المستشرقين عدََّة اتّجّاهات؛ من أهمّّها: 

 Biblical( المقدّّس  الكتاب  نقد  علم  ضوء  في  الكريم  القرآن  دراسة  اتّجّاه   -

.)Criticim

- اتّجّاه دراسة القرآن الكريم في ضوء المنهج التّنّصيريّّ.

- اتّجّاه دراسة القرآن الكريم في ضوء المنهج المقارن.

- الاتّجّاه المرتبط بترجمات معاني القرآن الكريم]]].

وتسمياتها،  عددها،  في  اختلفوا  ولكنّّهم  المناهج،  عمّّموا  الباحثين  وبعض 

واحدًًا،  منهجًًا  تتعدّّى  لا  المستشرقين  عند  المختلفة  المناهج  أنّّ  اعتبر  فبعضهم 

السّّابقة،  الأبحاث  في  المنهج  هذا  إلى  الإشارة  تقدّّمت  وقد  الإسقاط،  منهج  وهو 

]]]- انظر: حسن، محمّّد خليفة، دراسة القرآن الكريم عند المستشرقين في ضوء علم نقد الكتاب المقدََّس، ص4-3. 



401 مناهج المستشرقين في الدّّراسات الإسلاميّّة والقرآنيّّ�ة )9(  المنهج السيميائّيّ

العقديّةّ، وموروثاتهم  فقد »مارس المستشرقون عمليّّة الإسقاط، متأثّرّين بخلفيّاّتهم 

الفكريّةّ، ومندفعين بدافع نفسي يهدف إلى رَمَي القرآن الكريم بما ثبت في حقّّ كتبهم 

المقدّّسة، ودياناتهم المحرّفّة، محاولين بذلك الانتقاص من قدر هذا الكتاب الّذّي 

لا يأتيه الباطل من بين يديه، ولا من خلفه، والّذّي -لا محالة- يشهد له في كلّّ عصر 

شهودٌٌ جُُددٌٌ بالإعجاز، والعظمة.

ومنهم من عدّّها أربعة مناهج، وقال إنّهّ يمكن إجمال هذه المناهج الّتّي يشترك 

فيها عدد من المستشرقين قديمًًا، وحديثًاً، وهي النّّزعة التّأّثيريّةّ، الانشطاريّةّ، الشّّكّّ، 

والتّزّوير، وسنعرض هذه المناهج ضمن عنوان: »المناهج الاستشراقيّّة لدراسة القرآن 

الكريم«]]]. ونعتقد أنّّ هناك مناهج أخرى غير هذه الثّلّاثة المتقدّّمة فلا حاجة لحصر 

. المناهج الاستشراقيّّة القرآنيّّة بعدد معنيّن

4. المناهج الاستشراقيّّة والظّّواهر الغيبيّّة

بغضّّ النّّظر عن صحّّة المناهج الاستشراقيّّة الّتّي سنتعرض لها، فإنّهّا لا يمكنها أن 

تعالج الظّوّاهر الغيبيّّة كالقرآن الكريم، لأنّهّا بالأصل تعالج هذه الحقائق الغيبيّّة وفق 

المنهج المادّّيّّ، والعقلّيّ المحض، ومن هنا كانت نتائجها غير صحيحة، ولا تزيد 

الباحث إالّا بُعُدًًا من القرآن، وتعاليمه، هذا في حال افترضنا حُُسن النّّيّّة عند هؤلاء في 

استخدام هذه المناهج.

يقول رودي باريت: »ونحن في هذا نبّطّق على الإسلام، وتاريخه، وعلى المؤلّفّات 

عندنا،  الفكر  تاريخ  نبّطّقه على  الّذّي  نفسه  النّّقديّّ  المعيار  بها  نشتغل  الّتّي  العربيّّة 

وعلى المصادر المدوّّنة لعالمنا نحن«]]].

]]]- انظر: ابن زكريا، إدريس؛ ابن محمود، عبد الرحمن، »أساليب الاستشراق وغاياته من دراسة الفكر الإسلاميّّ«، 

ص144-139. 

]]]- زقزوق، محمود حمدي، الاستشراق والخلفيََّة الفكريَّةَ للصراع الحضاريّّ، ص81. 



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 402

 5. حقدهم على الإسلام

ينطلق أغلب هؤلاء من نظريّةّ التّفّوّّق العنصريّّ، والكراهيّّة، والحقد على الإسلام، 

وهذا ليس مجرّدّ إدعاء في حقهم، بل تشهد على ذلك عشرات، بل مئات الدّّراسات 

الّتّي سطّرّوها عن الإسلام؛ وبالأخصّّ عن القرآن الكريم.

6. فكرة تغريب الفكر الإسلاميّّ

اعتمد المستشرقون بشكل عامّّ على فكرة تغريب الحضارة، والفكر الإسلاميّّ، في 

أغلب دراساتهم، والهدف من ذلك تضعيف الحضارة الإسلاميّّة، فقد حاول هؤلاء 

بالتّغّريب  والمقصود  الإسلاميّّ،  الفكر  تغريب  الممكنة  والطّرّق  الأساليب،  بكلّّ 

إظهار تفوّّق الفكر الغربّيّ على الفكر الإسلاميّّ، يقول بعض الباحثين: إنّّ »اصطلاح 

الغربي  السّّياسّيّ  ولكنّّه ظهر في المعجم  ق،  الرشّر ابتكارنا في  ليس من  »التّغّـريب« 

باسم )Westernyation(، وكانوا يعنُُون به نرشْر الحضارة الغربيّّة في البلاد الأسيويّةّ، 

والإفريقيّةّ الواقعة تحت سيطرتهم عن طريق إزالة القُُوى المضادََّة الّتّي تحفظ لهذه 

زوال  وفي  واللّغّّّة،  الدّّين،  وأهمّّها  وتقاليدها،  وعاداتها،  وشخيّصّتها،  كِيِانها،  البلاد 

هذه القوى ضمان لاستمرار السّّيطرة الغربيّّة السّّياسيّّة، والاقتصاديّةّ حتّىّ بعد إعلان 

استقلال هذه البلاد، وتحرُُّرها من نير الاستعمار الغربّيّ ظاهـرّيًّا]]]، ويكاد التّغّريب 

المستشرق  بنيّن  قد  المختلفة،  التّيّّّارات  وكلّّ  الاستشراقيّّة،  الحركة  مراحل  كلّّ  يرافق 

هاملتون جب في كتاب: »وجهة الإسلام«]]] الّذّي ألفه مع مجموعة من المستشرقين، 

أيّّ حدّّ  البحث هو معرفة إلى  الهدف من هذا  أنّّ  وصدر سنة 1947م. وأشار إلى 

الّتّي تحول دون هذا  العوامل  الفكر الإسلاميّّ، وما هي  تغريب  إليه حركة  وصلت 

التّغّريب.

]]]- هدارة، محمّّد مطصفى، »التغريب وأثره في الشعر العربّيّ الحديث«، ص8. 

]]]- الكتاب عبارة عن نظرة في الحركات الحديثة في العالم الإسلاميّّ، من تأليف أشهر المستشرقين على الإطلاق 

)هـ.ا.ر. جب ،ل. ماسينيّّون، ج. كامبفماير، ك.ك. برج، النقيب فيرار(، وقد اجتمعوا لصياغة رؤية موحََّدة، ونقله عن 

الإنكليزيَّةَ: محمّّد عبد الهادي أبو ريدة. 



403 مناهج المستشرقين في الدّّراسات الإسلاميّّة والقرآنيّّ�ة )9(  المنهج السيميائّيّ

ويمكن من خلال مطالعة الكتاب المذكور أن يكتشف القارئ أبرز مناهج التّغّريب 

الّتّي يسقطها المستشرقون على الفكر الإسلاميّّ. 

الاستغراب(  )علم  مطصلحا  المعاصرة  الدّّراسات  في  الآن  ويستخدم 

)التّغّريب(  مواجهة  في  وهما  الاستغراب(،  )فقه  أو   ،)Occidentalism(

استقلالنا  وهدّّد  للعالم،  الثّقّافيّةّ  الحياة  إلى  أثره  امتدّّ  الّذّي   )Westernization(

الحضاريّّ، وامتدّّ إلى أساليب الحياة، وأنماطها.

بدراسات  ويعنى  الاستشراق،  حركة  أو  علم،  تقابل  حركة  أو  علم،  فالاستغراب 

الفكر  الغربّيّ على حساب  الفكر  تقمّّص  فهو  التّغّريب  أمّّا  للغرب،  وثقافيّّة  علميّّة، 

الإسلاميّّ، والثّقّافة الإسلاميّّة]]].

ثالثًًا: ملاحظات على منطلقات البحث في المناهج الاستشراقيََّة

يُلُاحظ على منطلقات البحث في المناهج الاستشراقيَّةَ، بالآتي:

1. جهلُُ كيرٍثٍ من المستشرقين بحقائق الإسلام… وهذا الجهل قد أدََّى بهم إلى 

كيرٍثٍ من الأخطاء في استنتاجاتهم العلميََّة.

يرتكز عليها  الّتّي  الحكم المسبق على الإسلام، وإنكار كيرٍثٍ من المسلَّمَات   .2

الفكر الإسلاميّّ، وبخاصََّة في ما يتعلَّقَ بالوحي، والقرآن، والسّّنََّة، والعقيدة. و»يعتمد 

غريبٍٍ  ميزانٍٍ  على  الإسلاميّّة  يعة  الرشّر عن  أبحاثهم  تحرير  في  المستشرقين  جمهرة 

الـمُُخْْلِِصََ يتجرَّدَ  العالِـِمََ  أنََّ  العلميّّ، فمن المعروف  الغرابة في ميدان البحث  بالغ 

عن كِلِّ هوىًً، وميلٍٍ شخصٍيٍّ في ما يريد البحث عنه، ويتابع النّّصوص، والمراجع 

الموثوق بها، فما أدََّت إليه بعد المقارنة، والتّمّحيص كان هو النّّتيجة المحتّمّة الّتّي 

ينبغي عليه اعتقادها. ولكنََّ أغلب هؤلاء المستشرقين يضعون في أذهانهم فكرةًً معيَّنَةًً 

يريدون تيُّصُد الأدلَّةَ لإثباتها، وحين يبحثون عن هذه الأدلَّةَ لا تهمُُّهم صحََّتها بمقدار 

]]]- انظر: نكاوي، فاتح محمّّد سليمان سة، معجم مطصلحات الفكر الإسلاميّّ المعاصر دلالاتها وتوُُّطرها، ص448.



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 404

ما يهمّّهم إمكان الاستفادة منها لدعم آرائهم الشّّخيَّصَة«]]].

م  3. إنََّ مناهج البحث الاستشراقيَّةَ بخصائصها المتمِيِّزة لا يمكنها بحال أن تقِدِّ

الّذّي يحكم عقليَّةَ  التّفّكير  لتاريخنا الإسلاميّّ؛ لأنََّ  تفسيرًاً معقوالًا شامالًا متماسكًًا 

الدّّافع  ترجيح  إلى  دائمًاً  مناهحهم  تسعى  ولذا  المايَِّدِّةَ،  الدّّوافع  هي  المستشرق 

ا طمسها، وإنكارها  المايِّّدِّ، وتقليص مساحة الدّّوافع الرّّوحيََّة في حركة التّاّريخ، ورمبَّم

أساسًًا. فهي لا تقوم على أساسٍٍ متوازنٍٍ ينظر إلى القيم الرّّوحيََّة، والمادّّيَّةَ على أنَّهَا 

عوامل فعََّالة مشتركة في صنع التّاّريخ. 

4. من المشاكل الّتّي تحكم المناهج الاستشراقيّّة هي مركزيَّةَ الغرب في عمليََّة أيّّ 

تقييم لأيّّ نموذجٍٍ آخر؛ فالثّقّافة، والحضارة الغربيّّة هي الأعلى، والأسمى، والأنقى، 

وبالتّاّلي إنََّ طريقة الحياة الغربيّّة هي النّّموذج الصّّحيح الوحيد الّذّي يمكن أن يُتَُّخَذ 

مقياسًًا للحكم على سائر طرائق الحياة؛ لأنََّ كلََّ مفهومٍٍ ثقافٍيٍّ، أو مؤسََّسة اجتماعيَّةَ، 

- إلى درجةٍٍ من الوجود  ا ينتمي -حتامًا أو تقييمٍٍ أدبٍيٍّ يتعارض مع النّّموذج الغربّيّ، إمنَّم

أدنى، وأحطّّ.

]]]- السباعي، مطصفى، منهجيََّة الاستشراق والمستشرقون، ص34.



405 مناهج المستشرقين في الدّّراسات الإسلاميّّة والقرآنيّّ�ة )9(  المنهج السيميائّيّ

الأفكار الرئيسة:

الإنسان  أخذ  التّاّريخ  فجر  فمنذ  البشريّةّ،  النّّشاطات  أقدم  من  السّّيميائيّّة  تُعُدّّ   -

يستنطق العلامات للحصول على المعنى. 

الإشارات،  أنظمة  اللّغّّّات،  العلامات،  أنظمة  بدراسة  يهتم  علم  السّّيميائيّّة   -

التّعّليمات.

- أخذت السّّيميائيّّة حيّّزًاً واسعًًا في دراسات المستشرقين، باعتبارها علم الإشارة، 

الحروف  لدراسة  توجّّهوا  الّذّين  المستشرقين  عدّّ  فيمكن  الرّمّوز،  أو  العلامة،  أو 

المتقطّعّة في أوائل السّّور القرآنيّّة من الدّّارسين السّّيمائيّّين.

- من أبرز الدّّراسات الّتّي تناولت علم الدّّلالة- السّّيميائيّّة - هي دراسة الباحث 

اليابانّيّ توشيهيكو إيزوتو، وذلك في كتابيه »بنية المطصلحات الأخلاقيّةّ في القرآن«، 

و»الله والإنسان في القرآن علم دلالة الرّّؤية القرآنيّةّ للعالم«.

- من الملاحظات المنهجيّّة على مناهج المستشرقين في دراساتهم الاستشراقيّّة:

- لا منهجيّّة الكتابات الأولى للاستشراق.

- اختلاف المناهج باختلاف الباحثين.

. - حصر المناهج الاستشراقيّّة دراساة القرآن بعدد معنيّن

- عجز المناهج الاستشراقيّّة عن بحث الظّوّاهر الغيبيّّ.

- الحقد على الإسلام.

- تغريب الحضارة، والفكر الإسلاميّّ.



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 406

- يُلُاحظ على منطلقات البحث في المناهج الاستشراقيَّةَ، بالآتي:

- جهلُُ كيرٍثٍ من المستشرقين بحقائق الإسلام.

الحكم المسبق على الإسلام، وإنكار كيرٍثٍ من المسلَّمَات الّتّي يرتكز عليها الفكر 

الإسلاميّّ.

م تفسيرًاً  - مناهج البحث الاستشراقيََّة بخصائصها المتمِيِّزة لا يمكنها بحال أن تقِدِّ

معقوالًا شامالًا متماسكًًا لتاريخنا الإسلاميّّ. 

- مركزيَّةَ الغرب في عمليََّة أيّّ تقييم لأيّّ نموذجٍٍ آخر.



407 مناهج المستشرقين في الدّّراسات الإسلاميّّة والقرآنيّّ�ة )9(  المنهج السيميائّيّ

أسئلة الدّّرس

	1 للقرآن . دراستهم  له في  المستشرقين  توظيف  مبيّنًا  السّيميائّي؛  المنهج  عرفّ 

الكريم، وما يردِ عليه من نقد.

	2 بيّّن أبرز الملاحظات المنهجيّة الواردة على مناهج المستشرقين في دراساتهم .

الاستشراقيةّ.

	3 المناهج . في  البحث  منطلقات  على  الواردة  الملاحظات  أبرز  هي  ما 

الاستشراقيّة؟



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 408

قائمة المصادر والمراجع

القرآن الكريم.

: الكتب أوّّالًا

	1 الموسويّ . طيِّب  وتعليق:  وتقديم  تصحيح  يِّّ،  القم تفسير  علي:  القمّيّ،  إبراهيم  ابن 

الجزائريّ، لا ط، لا م، مطبعة النجف، 1387هـ.ق.

	2 ة في الجزائر، لا ط، الجزائر، . د مهامّه خاصَّ ابن إبراهيم، الطيِّب: الاستشراق الفرنسّي وتعدُّ

دار المنابع للنشر والتوزيع، 2004م.

	3 تحقيق: . اسحاق(،  ابن  بسيرة  )المعروف   محمّد النبويةّ  السيرة  محمّد:  إسحاق،  ابن 

أحمد فريد المزيدي، ط1، بيروت، دار الكتب العلميَّة، 2004م.

	4 ابن الأثير، علّي بن محمّد بن عبد الكريم بن عبد الواحد الشيبانّي الجزريّ: أسد الغابة في .

معرفة الصحابة، ط1، بيروت، دار الكتب العلميَّة، 2012م.

	5 القراءات . النشر في  يوسف:  بن  بن محمّد  الخير محمّد  أبو  الدين  الجزري، شمس  ابن 

العشر، تحقيق: علّي محمّد الضباع، لا ط، لا م، المطبعة التجاريَّة الكبرى، لا ت.

	6 ابن الجوزي، جمال الدين أبو الفرج عبد الرحمن بن علّي بن محمّد: زاد المسير في علم .

التفسير، تحقيق: عبد الرزَّاق المهدي، ط1، بيروت، دار الكتاب العربّي، 1422هـ.ق.

	7 الكتب . دار  بيروت،  ط1،  مسلم،  صحيح  مسلم:  النيسابوري،  القشيري  اج  الحجَّ ابن 

العلميَّة، 1991م.

	8 ابن العربّي المالكّي، أبو بكر: أحكام القرآن، تحقيق: محمّد عبد القادر عطا، ط3، لا م، .

دار الكتب العلميَّة، 2003م.

	9 للطباعة . الفكر  التهذيب،  تهذيب  علّي:  بن  أحمد  الدين  شهاب  العسقلانّي،  حجر  ابن 

والنشر والتوزيع، بيروت لبنان، ط1، 1984م.



409 قائمة المصادر والمراجع

الفصل في 10	. بن سعيد:  أحمد  بن  علّي  محمّد  أبو  الظاهريّ،  القرطبيّ  الأندلسّي  ابن حزم 

الملل والاهواء والنحل، مكتبة الخانجي، لا ط، القاهرة، لا ت.

ابن حنبل، أحمد: مسند الإمام أحمد بن حنبل، تحقيق: شعيب الأرنؤوط وعادل مرشد 11	.

سة الرسالة، 2001م. وآخرون، ط1، لا م، مؤسَّ

ابن سعد، محمّد: الطبقات الكبرى، تحقيق: علّي محمّد عمر، لا ط، بيروت، دار صادر، 12	.

2001م.

ابن عبود، محمّد: )منهجيَّة الاستشراق في دراسة التاريخ الإسلاميّ(، ضمن كتاب: مناهج 13	.

المستشرقين، تونس، المنظَّمة العربيَّة للعلوم والثقافة، 1985م.

ابن عساكر، علّي بن الحسن بن هبة الله بن عبد الله: تاريخ مدينة دمشق، تحقيق: محبّ 14	.

الدين العموري، لا ط، دمشق، دار الفكر، لا ت.

السلام محمّد هارون، لا ط، قم 15	. اللغة، تحقيق: عبد  مقاييس  فارس، أحمد: معجم  ابن 

سة، مكتبة الإعلام الإسلاميّ، 1404هـ.ق. المقدَّ

ابن فارس، الصاحبي: في فقه اللغة، علَّق عليه ووضع حواشيه: أحمد حسن بسج، ط1، 16	.

منشورات محمّد علي بيضون، دار الكتب العلميّة، بيروت، 1418هـ/ 1997م.

ابن كثير، أبو الفداء إسماعيل بن عمر: البداية والنهاية، اعتنى به: حنان عبد المنان، لا ط، 17	.

لبنان، بيت الأفكار الدوليَّة، 2004م.

ابن كثير، أبو الفداء إسماعيل بن عمر: السيرة النبويةّ، تحقيق: مطصفى عبد الواحد، لا ط، 18	.

بيروت، دار المعرفة، 1976م.

الحوزة، 19	. أدب  نشر  سة،  المقدَّ قم  ط،  لا  العرب،  لسان  مكرم:  بن  محمّد  منظور،  ابن 

1405هـ.ق.

ين، ط1، دمشق، دار الفكر 20	. أبو خليل، شوقي: الإسقاط في مناهج المستشرقين والمبِّشِّر

المعاصر، 1998م.



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 410

أبو زهرة، محمّد: المعجزة الخالدة، لا ط، القاهرة، دار الفكر العربّي، لا ت.21	.

أبو شهبة، محمّد: المدخل لدراسة القرآن الكريم، ط3، الرياض، دار اللواء، 1978م.22	.

اف، رفعت: )المكتبة الملكيَّة السويديَّة وعاء ثقافّي جامع(، جريدة البيان الإماراتيّة، 23	. أبو عسَّ

17 أكتوبر 2014م.

أبو ليلة، محمّد محمّد: القرآن من المنظور الاستشراقيّ، ط1، مصر، دار النشر للجامعات، 24	.

2002م.

ون في العالم العربّي والإسلاميّ، لا ط، لا م، 25	. أحمد، إبراهيم خليل: المستشرقون والمبِّشِّر

مكتبة الوعي العربّي، لا ت.

أحمد، إبراهيم خليل، الاستشراق والتبشير، مكتبة الوعي العربي، لا.ط، 1974م.26	.

الكتب 27	. دار  بيروت،  ط1،  القرآن،  في  اللغويَّة  الأخطاء  ودعوى  المستشرقون  بمبا:  آدم، 

العلميَّة، 2015م.

آربري، أ.ج: المستشرقون البريطانيُّون، تعريب: محمّد الدسوقي النويهي، لا ط، لندن، 28	.

وليام كولينز، 1946م.

آرمسترونغ، كارين: »الإسلام مرآة الغرب محاولة جديدة في فهم الإسلام«، ترجمة: محمّد 29	.

الجورا، لا ط، 2002م، دار الحصاد - دمشق – سوريا.

أرنولد، توماس: الدعوة إلى الإسلام، ترجمة: حسن إبراهيم حسن؛ عبد المجيد عابدين؛ 30	.

إسماعيل النجراوي، لا ط، القاهرة، مكتبة النهضة المصريَّة، 1970م.

ّ، لا ط، لا م، 31	. اسبينداري، عبد الرحمن عمر محمّد: كتابة القرآن الكريم في العهد المِّكِّي

المنظمة الإسلاميّة للتربية والعلوم والثقافة، لا ت.

العربّي، ط1، بيروت، 32	. التراث  الفرج: الأغاني، تحقيق ونشر: دار إحياء  أبو  الأصفهانّي، 

1994م.



411 قائمة المصادر والمراجع

الأصفهانّي، الراغب: مفردات غريب القرآن، ط2، لا م، دفتر نشر كتاب، 1404هـ.ق.33	.

الأعظمي، محمّد مطصفى: دراسات في الحديث النبويّ وتاريخ تدوينهن ط3، الرياض، 34	.

شركة الطباعة العربيَّة السعوديَّة، 1401هـ.ق/ 1981م.

الرياض، 35	. وتاريخه، ط2،  نشأته  المحدّثين  عند  النقد  منهج  الأعظمي، محمّد مطصفى: 

شركة الطباعة العربيَّة السعوديَّة المحدودة، 1402هـ.ق/ 1982م.

الشيباني، محمّد شريف: اوسرلل في ادلرااست اشرتسلااةيق المنصفة، لا ط، لا م، لا ن، 36	.

لا ت.

أنجينيو، مارك: في أصول الخطاب الجديد، ترجمة وتقديم: أحمد المديني، دار الشؤون 37	.

الثقافيّة العامة، بغداد، ط2، 1989م.

الأندلسّي، أبو حيَّان: تفسير البحر المحيط، تحقيق: عادل أحمد عبد الموجود وآخرون، 38	.

ط1، بيروت، دار الكتب العلميَّة، 1422هـ.ق/ 2001م.

ط1، 39	. الأعظم،  الشيخ  تراث  تحقيق  لجنة  تحقيق:  الصلاة،  كتاب  مرتضى:  الأنصاري، 

الأنصاري،  الشيخ  لميلاد  الثانية  المئويَّة  الذكرى  بمناسبة  العالميّ  المؤتمر  نشر  م،  لا 

1415هـ.ق.

أنيس، إبراهيم؛ منتصر، عبد الحليم؛ الصوالحي، عطيَّة؛ خلف الله أحمد، محمّد: المعجم 40	.

الوسيط، لا ط، القاهرة، مجمع اللغة العربيَّة، لا ت.

الأوسي، علّي: الطباطبائّي ومنهجه في التفسير، ط1، طهران، معاونيَّة الرئاسة للعلاقات 41	.

الدوليَّة في منظَّمة الإعلام الإسلاميّ، 1985م.

أوسينوبوس، لانجلوا؛ ماس، بول؛ كانت، إمانويل: النقد التاريخيّ، ترجمة: عبد الرحمن 42	.

بدوي، ط4، الكويت، وكالة المطبوعات، 1981م.

القلم، 43	. دار  دمشق،  ط1،  القديم،  والعهد  التوراة  لدراسة  المدخل  علّي:  محمّد  البار، 

1410هـ.ق.



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 412

بارت، رودي: الدراسات الإسلاميّة والعربيَّة في الجامعات الألمانيَّة المستشرقون الألمان 44	.

منذ تيودور نولدكه، ترجمة: مطصفى ماهر، لا ط، المركز القوميّ للترجمة، لا ت.

اري، تحقيق: محمّد زهير بن ناصر الناصر، 45	. اري، محمّد بن إسماعيل: صحيح البخَّ البخَّ

لا ط، لا م، دار طوق النجاة، 1422هـ.ق.

بخيت، محمّد حسن مهدي: الإسلام في مواجهة الغزو الفكريّ الاستشراقيّ والتبشيريّ، 46	.

ط1، عمان، دار مجدلاوي للنشر والتوزيع، 2011م.

بدوي، عبد الرحمن: دفاع القرآن ضدّ منتقديه، ترجمة: كمال جاد الله، لا ط، لا م، الدار 47	.

العالميَّة للكتب والنشر، لا ت.

بدوي، عبد الرحمن: سيرة حياتي، لا ط، لا م، لا ن، لا ت.48	.

العربيَّة للدراسات 49	. سة  الرحمن: موسوعة المستشرقين، ط5، بيروت، المؤسَّ بدوي، عبد 

والنشر، 2015م.

للدراسات 50	. العربيَّة  سة  المؤسَّ بيروت،  ط1،  الفلسفة،  موسوعة  الرحمن:  عبد  بدوي، 

والنشر، 1984م.

ط1، 51	. الحسينيّ،  الدين  جلال  تحقيق:  المحاسن،  خالد:  بن  محمّد  بن  أحمد  البرقي، 

طهران، دار الكتب الإسلاميّة، 1330هـ.ش.

بروكلمان، كارل: تاريخ الشعوب الإسلاميّة، ترجمة: منير البعلبكي؛ نبيلة أمين فارس، لا 52	.

ط، بيروت، دار العلم للملايين، 1968م.

بروكلمان، كارل: فقه اللغات الساميّة، ترجمة: رمضان عبد التواب، لا ط، جامعة الرياض.53	.

برِّي، باقر: إضاءات على كتاب الاستشراق لإدوار سعيد، ط1، بيروت، دار الهادي للطباعة 54	.

والنشر والتوزيع، 2002م.



413 قائمة المصادر والمراجع

بشير، مشتاق: تطوُّر الاستشراق البريطانّي، لا ط، بغداد، جامعة بغداد، 2001م.55	.

الكتاب 56	. دار  القاهرة،  تناسق الآي والسور، لا ط،  الدرر في  نظم  الدين:  برهان  البقاعي، 

الإسلاميّ، 1404هـ.ق.

القاهرة، لا ن، 57	. الدين المجد،  البلدان، تحقيق: صلاح  البلاذري، أحمد بن يحيى: فتوح 

1965م.

نزوله تدوينه ترجمته وتأثيره، ترجمة: رضا سعادة، ط1، 58	. القرآن  تاريخ  بلاشير، ريجيس: 

بيروت، دار الكتاب اللبنانّي، 1974م.

التراث 59	. القرآن، لا ط، بيروت، دار إحياء  الرحمن في تفسير  البلاغي، محمّد جواد: آلاء 

العربّي، لا ت.

1405هـ.ق/ 60	. ن،  لا  م،  لا  ط3،  المطصفى،  دين  إلى  الهدى  جواد:  محمّد  البلاغي، 

1985م.

بِلر، جون سي: مصادر الإسلام بحث في مصادر وأركان الديانة المحمّديَّة، ترجمة: مالك 61	.

مسلماني، لا ط، لا م، جمعيَّة الأدب المسيحيّ للهند، 1925م.

البهي، محمّد: الجانب الإلهيّ من التفكير الإسلاميّ، ط6، القاهرة، مكتبة وهبة، 1982م.62	.

مكتبة 63	. م،  الغربّي، ط4، لا  بالاستعمار  الحديث وصلته  الإسلاميّ  الفكر  محمّد:  البهي، 

وهبة، لا ت.

الله عزَّ 64	. البوطي، محمّد سعيد رمضان: من روائع القرآن تأمُّلات علميَّة وأدبيَّة في كتاب 

سة الرسالة، 1420هـ.ق. وجلّ، ط4، بيروت، مؤسَّ

بوكاي، موريس: الأفكار الخاطئة التي ينشرها المستشرقون خلل ترجمتهم للقرآن الكريم، 65	.

لا ط، لا م، لا ن، لا ت.



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 414

أركون، 66	. محمّد  أعمال  في  قراءة  التفكيكيةّ  ومقولات  الدينيّ  النصّ  نعيمة:  بولكعيبات، 

جامعة الإخوة منتوري، قسطنطينة، الجزائر بحث إلكترونّي.

العلميَّة 67	. المنظَّمة  م،  لا  ط1،  القرآن،  علوم  حول  محاضرات  علّي:  محمّد  التسخيري، 

للحوزات والمدارس الإسلاميّة، 2003م.

التل، عبد الله: جـذور البـلاء، ط3، بيروت، المكتب الإسلاميّ، 1408هـ.ق/ 1998م.68	.

الاختلاف، 69	. ومنشورات  الفارابي  دار  الأنثروبولوجيا،  في  عام  مدخل  مطصفى:  تيلوين، 

بيروت والجزائر، ط1، 2011م.

دراسة 70	. البريطانيِّين  المستشرقين  كتابات  في  النبويةّ  السيرة  عواض:  عبيد  أمل  الثبيتي، 

لنيل  ت  أعُدَّ الفريد جيوم(، رسالة  تاريخيَّة نقديَّة لآراء )توماس كارلايل، توماس أرنولد، 

درجة الماجستير في التاريخ الإسلاميّ، جامعة أم القرى، 1424هـ.ق.

ومكوِّناتها 71	. طبيعتها  الإسلاميّة  الفلسفة  في  الاستشراقيَّة  الرؤية  عابد:  محمّد  الجابري، 

الإسلاميّة،  العربيَّة  الدراسات  في  المستشرقين  مناهج  ضمن:  والمنهجيَّة،  الأيديولوجيَّة 

المنظمة العربيَّة للثقافة والتربية والعلوم، 1985م.

الجبّاوي، علي: علم الأناسة، منشورات جامعة دمشق، لا ط، 1997م.72	.

الجبري، عبد المتعال محمّد: الاستشراق وجهٌ للاستعمار الفكريّ، ط1، القاهرة، مكتبة 73	.

وهبة، 1416هـ.ق/ 1995م.

النبويةّ وأوهام المستشرقين، لا ط، القاهرة، مكتبة 74	. الجبري، عبد المتعال محمّد: السيرة 

وهبة، 1408هـ.ق/ 1988م.

على 75	. مطاعنه  في  جولدتسيهر  اليهوديّ  المستشرق  على  الردّ  حسن:  حسن  محمّد  جبل: 

القراءات القرآنيَّة، ط2، لام، القاهرة، كلِّيَّة القرآن الكريم في جامعة الأزهر، 1423هـ.ق.

الإنماء 76	. معهد  بيروت،  ط،  لا  أوروبا،  في  والإسلاميّة  العربيَّة  الدراسات  ميشال:  جحا، 

العربّي، 1982م.



415 قائمة المصادر والمراجع

جرَّار، مأمون فريز: في ظلال رسائل النور، ط1، المملكة الأردنيَّة الهاشميَّة، دار المأمون، 77	.

2012م.

جريشة، علّي محمّد؛ الزيبق، محمّد شريف: أساليـب الغـزو الفكريّ للعالم الإسلاميّ، 78	.

ط3، لا م، دار الاعتصام، 1979م.

الجعافرة، ماجد؛ وآخرون، مرجعيات في النقد والأدب واللغة، ط1، عالم الكتب الحديث، 79	.

عمان - الأردن، ط1،2011م.

ط1، 80	. ولبنان،  سوريا  رودنسونفي   يوميَّات ماكسيم  المستعرب  الجنديّ  فيصل:  جلول، 

بيروت، دار الجديد، 1998م؛ ط2، بيروت، دار الفارابي، 2013م. 

جمال الدين، محمّد السعيد: الشبهات المزعومة حول القرآن الكريم في دائرتََي المعارف 81	.

الإسلاميّة والبريطانيَّة، لا ط، لا م، لا ن، لا ت.

جمال، أحمد: )نقد كتاب العقيدة والشريعة في الإسلام لجولدزيهر(، مجلَّة رابطة العالم 82	.

الإسلاميّ،  العالم  برابطة  والنشر  الصحافة  إدارة  عن  تصدر  المكرَّمة،  مكَّة  الإسلاميّ، 

المجلَّد 7، العدد 5، 1389هـ.ق/ 1969م.

سة دار الشعب، 1975م.83	. جمال، أحمد: مفتريات على الإسلام، ط3، القاهرة، مؤسَّ

دار 84	. تحقيق: محمود محمّد شاكر،  الشعراء،  بن سلّّام: طبقات فحول  الجمحيّ، محمّد 

المدنّي، جدّة.

الجندي، أنور: شبهات التغريب في غزو الفكر الإسلاميّ، لا ط، لا م، المكتب الإسلاميّ، 85	.

1978م. 

ة في الأديان والمذاهب والأحزاب، ط4، لا م، 86	. د: الموسوعة الميَّسَّر الجهني، مانع بن حَّمَّا

دار الندوة العالميَّة، 1420هـ.ق.

المجلس 87	. الكويت،  المعرفة،  عالم  سلسلة  والمسيحيَّة،  الإسلام  أليكس:  جورافسكي، 

الوطنيّ للثقافة والفنون والآداب، العدد 215، 1996م.



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 416

موسى؛ 88	. يوسف  محمّد  ترجمة:  الإسلام،  في  والشريعة  العقيدة  إيجناس:  جولدتسيهر، 

القوميّ للترجمة،  القاهرة، المركز  القادر، لا ط،  العزيز عبد الحقّ؛ علي حسن عبد  عبد 

2013م.

ط8، 89	. ار،  النجَّ الحليم  عبد  ترجمة:  الإسلاميّ،  التفسير  مذاهب  إيجناس:  جولدتسيهر، 

بيروت، دار اقرأ، 1403هـ.ق/ 1983م.

العربّي 90	. المركز  دمشق،  ط،  لا  الإسلام،  في  والدين  الفلسفة  النُّظم  في  هاملتون:  جيب، 

للكتاب، 1980م. 

جيفري، آرثر: القرآن، لا ط، لا م، لا ن، 1982م.91	.

الإسلاميّ، 92	. المدار  دار  بيروت،  ط1،  الاستشراقيّ،  الخطاب  نقد  سالم:  ساسي  الحاجّ، 

2002م.

الحارثّي، محمّد بن مريسي: عمود الشعر العربّي –النشأة والمفهوم–، ط1، مكّة المكرمّة، 93	.

1417هـ/ 1996م.

الثقافة 94	. دار  القاهرة،  ط،  لا  مقارنة،  وصفيَّة  دراسة  الأديان  تاريخ  خليفة:  محمّد  حسن، 

العربيَّة، 2002م.

الكتاب 95	. الكريم عند المستشرقين في ضوء علم نقد  القرآن  حسن، محمّد خليفة: دراسة 

س، لا ط، لا م، لا ن، لا ت. المقدَّ

حسين، محمّد بهاء الدين: المستشرقون والحديث النبويّ، ط1، كوالالمبور، دار الفجر، 96	.

1420هـ.ق/ 1999م.

الإسلاميّ، 97	. الفكر  مجمع  سة،  المقدَّ قم  ط3،  القرآن،  علوم  باقر:  محمّد  الحكيم، 

1417هـ.ق.

الكتب 98	. الكريم وشبهات المستشرقين، لا ط، بيروت، دار  القرآن  الله خضر:  حمد، عبد 

االعلميَّة، لا ت.



417 قائمة المصادر والمراجع

حمدان، عبد الحميد صالح: طبقات المستشرقين، لا ط، ليبيا، مكتبة مدبولي، لا ت.99	.

دراسة 10	.0 الإسلاميّة  المعارف  دائرة  في  العقديَّة  الأخطاء  خالد:  ناصر  بن  حميّد  الحميّد، 

تحليليَّة نقديَّة، رسالة دكتوراه، لا ط، لا م، لا ن، لا ت.

الحميّد، حميّد بن ناصر: القرآن الكريم في دائرة المعارف الإسلاميّة، لا ط، لا م، لا ن، 10	.1

لا ت.

السلام 10	.2 عبد  عمر  تحقيق:  النبويةّ،  السيرة  أيُّوب:  بن  هشام  بن  الملك  عبد  الحميريّ، 

تدمري، ط3، لا م، دار الكتاب العربّي، 1990م.

حنفي، حسن: التراث والتجديد موقفنا من التراث القديم، لا ط، القاهرة، مكتبة الأنجلو 10	.3

المصريَّة، لا ت.

الخازن، علاء الدين علّي بن محمّد بن إبراهيم بن عمر الشيحي: لباب التأويل في معاني 10	.4

دار  بيروت،  ط1،  شاهين،  علّي  محمّد  تصحيح:  الخازن(،  بتفسير  )المعروف  التنزيل 

الكتب العلميَّة، 1415هـ.ق.

خان، ظفر الإسلام: التلمود تاريخه وتعاليمه، ط5، بيروت، دار النفائس، لا ت.10	.5

الخضري، أمل عاطف محمّد: التنصير في فلسطين في العصر الحديث، لا ط، لا م، لا 10	.6

ن، 2004م.

الإنكليزيَّة 10	.7 اللغة  إلى  الكريم  القرآن  معاني  لترجمة  نقديَّة  دراسة  الله:  عبد  الخطيب، 

للمستشرق ج. م. رودويل، لا ط، لا م، لا ن، لا ت.

الخوئّي، أبو القاسم: البيان في تفسير القرآن، ط4، بيروت، دار الزهراء للطباعة والنشر 10	.8

والتوزيع، 1975م.

الدجوي، قاسم؛ القمحاوي، محمّد: قلائد الفكر في توجيه القراءات العشر، ط1، مصر، 10	.9

قطاع المعاهد المصريَّة، 1427هـ.ق.



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 418

التراث 11	.0 إحياء  دار  قطر،  ط،  لا  القرآن،  في  جديدة  نظرات  العظيم  النبأ  الله:  عبد  درَّاز، 

الإسلاميّ، 1985م.

القرآن، تعريب: عبد الصبور شاهين، لا ط، لا م، 11	.1 الله: دستور الأخلاق في  درَّاز، عبد 

سة الرسالة ناشرون، 1996م. مؤسَّ

درَّاز، محمّد عبد الله: المدخل إلى القرآن الكريم، ط1، الكويت، دار القلم، 1984م.11	.2

للدراسات 11	.3 العربيّة  المؤسسة  ط2،  زعيتر،  عادل  ترجمة:  محمّد.  حياة  إيميل:  درمنغم، 

والنشر، بيروت، 1409هـ/ 1988م.

الدريس، خالد: العيوب المنهجيَّة في كتابات المستشرق شاخت المتعلِّقة بالسنَّة، لا ط، 11	.4

الرياض، دار المحدث، 1425هـ.ق. 

الدسوقي، محمّد: الفكر الاستشراقيّ تاريخه وتقويمه، لا ط، لا م، دار الوفاء، لا ت.11	.5

مداخلات 11	.6 والفيلولوجيا  اللغة  وعلم  اللغة  فقه  الحسين:  عبد  حسن  علي  لفي،  الدَّ

اصطلاحيَّة، مجلَّة العميد )مجلَّة فصليَّة محكّمة(، العدد 2، ذو الحجة 1435هـ.ق.

الدمياطي، أحمد بن محمّد بن أحمد بن عبد الغني: إتحاف فضلاء البشر في القراءات 11	.7

الأربعة عشر، ط3، بيروت، دار الكتب العلميَّة، 1427هـ.ق.

مالك 11	.8 مراجعة،  عزيز،  يوسف  يوئيل  ترجمة،  العام،  اللغة  علم  فرناند:  سوسير،  دي 

المطلبي، دار آفاق عربيّة، بغداد،، 1985م.

دي مان، بول: العمى والبصيرة مقالات في بلاغة النقد المعاصر، ترجمة: سعيد الغانمي، 11	.9

لا ط، المشروع القوميّ للترجمة، 2000م.

الدينوري، ابن قتيبة: تأويل مشكل القرآن، شرحه ونشره: أحمد صقر، مكتبة دار التراث، 12	.0

القاهرة، 1393هـ/ 1973م.



419 قائمة المصادر والمراجع

ة الحضارة، ترجمة: زكي نجيب محمود، تقديم: محيي الدين صابر، 12	.1 ديورانت، وِل: قَّص

لا ط، لا م، لا ن، لا ت.

الذهبيّ، محمّد بن أحمد بن عثمان بن قايماز: تاريخ الإسلام، تحقيق: عمر عبد السلام 12	.2

تدمري، لا ط، لا م، دار الكتاب العربّي، 1990م.

الكتاب 12	.3 دار  بيروت،  ط9،  النبويةّ،  والبلاغة  القرآن  إعجاز  صادق:  مطصفى  الرافعي، 

العربّي، 1973م.

رشوان، حسين عبد الحميد: العلم والبحث العلميّ دراسة في مناهج العلوم، ط1، لا م، 12	.4

المكتب الجامعيّ الحديث، 2008م.

اج: جهانم اينقشرتسلم االملأن في ماجرتت ارقلآن اميركل 12	.5 رشيدي، ومحمد محمّد حجَّ

في وضء نظريَّات الترجمة اةثيدحل، لا ط، لا م، لا ن، لا ت.

رضا، أحمد: معجم متن اللغة العربيَّة )موسوعة لغويَّة حديثة(، لا ط، بيروت، دار مكتبة 12	.6

الحياة، لا ت.

رضا، محمّد رشيد: الوحي المحمّديّ، ط2، بيروت، دار الكتب العلميَّة، 1426هـ.ق/ 12	.7

2005م.

ة للكتاب، 1990م.12	.8 رضا، محمّد رشيد: تفسير المنار، لا ط، مصر، الهيئة المصريَّة العامَّ

رضوان، عمر بن إبراهيم: آراء المستشرقين حول القرآن الكريم وتفسيره، لا ط، الرياض، 12	.9

دار طيبة، لا ت.

رودنسون، مكسيم: محمّد، ط3، باريس، لا ن، 1974م.13	.0

رينان، أرنست: أسطورة محمّد في الغرب، لا ط، لا م، نشر:13	.1

 Giora – ale storico della letteratura italiana، 1889م.



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 420

الزرقانّي، محمّد عبد العظيم: مناهل العرفان في علوم القرآن، تحقيق: فوَّاز أحمد زمرلي، 13	.2

ط1، بيروت، دار الكتاب العربّي، 1995م.

الزركشي، بدر الدين: البرهان في علوم القرآن، ط1، بيروت، دار المعرفة، 1990م.13	.3

سة، 13	.4 الزرندي، أبو الفضل مير محمّدي: بحوث في تاريخ القرآن وعلومه، ط1، قم المقدَّ

سة النشر الإسلاميّ التابعة لجماعة المدرِّسين، 1420هـ.ق. مؤسَّ

زقزوق، محمود حمدي: الاستشراق والخلفيَّة الفكريَّة للصراع الحضاريّ، لا ط، القاهرة، 13	.5

دار المعارف، 1997م.

زقزوق، محمود حمدي: الإسلام في مرآة الفكر الغربّي، لا ط، لا م، دار الفكر العربّي، 13	.6

1994م.

غوامض 13	.7 حقائق  عن  اف  الكشَّ أحمد:  بن  عمرو  بن  محمود  القاسم  أبو  الزمخشري، 

التنزيل، ط3، بيروت، دار الكتاب العربّي، 1407هـ.ق.

الزيادي، محمّد فتح الله: الاستشراق أهدافه ووسائله دراسة تطبيقيَّة في منهج الغربيِّين 13	.8

في دراسة ابن خلدون، ط1، لا م، دار ابن قتيبة، 1998م.

الزيادي، محمّد فتح الله: ظاهرة انتشار الإسلام وموقف بعض المستشرقين منها، ط1، 13	.9

طرابلس، الجماهيريَّة العربيَّة الليبيَّة، 1983م.

للتعليم 14	.0 هندواي  سة  مؤسَّ القاهرة،  ط،  لا  الإسلاميّ،  ن  التمدُّ تاريخ  جرجي:  زيدان، 

والثقافة، 2012م.

ساب، هيثم بن عبد العزيز: دراسة لترجمة معاني القرآن الكريم إلى الإنكليزيَّة للمستشرق 14	.1

الإنكليزيّ آرثر ج. آربري، لا ط، لا م، لا ن، لا ت.

سال، جرجس: مقالة في الإسلام، ترجمة وتحقيق: هاشم العربّي، ط1، لا م، منشورات 14	.2

أسمار، ضمن سلسلة: الإسلام من منظور آخر، 2006م.



421 قائمة المصادر والمراجع

السامرائّي، قاسم: الاستشراق بين الموضوعيَّة والافتعاليَّة، ط1، الرياض، دار الرفاعي، 14	.3

1403هـ.ق.

مركز 14	.4 في  المحفوظة  الاستشراقيَّة  للمنشورات  الوصفيّ  الفهرس  قاسم:  السامرائّي، 

البحوث في جامعة الإمام محمّد بن سعود، لا ط، لا م، لا ن، 1408هـ.ق.

الساموك، سعدون محمود: الاستشراق الروسّي دراسة تاريخيَّة شاملة، ط1، عمان، دار 14	.5

المناهج، 1423هـ.ق/ 2003م.

دار 14	.6 عمان،  ط1،  الإسلاميّة،  الدراسات  في  ومناهجه  الاستشراق  سعدون:  الساموك، 

المناهج للنشر والتوزيع، 1431هـ.ق/ 2010م.

السباعي، مطصفى: الاستشراق والمستشرقون ما لهم وما عليهم، ط3، بيروت، المكتب 14	.7

الإسلاميّ، 1405هـ.ق/ 1985م.

المكتب 14	.8 بيروت،  ط،  لا  والمستشرقون،  الاستشراق  منهجيَّة  مطصفى:  السباعي، 

الإسلاميّ، 1979م.

الموسويّ 14	.9 الله  روح  السيِّد  الله  آية  أبحاث  )تقرير  الأصول  تهذيب  جعفر:  السبحاني، 

سة، جماعة المدرِّسين، لا ت. الخمينيّ(، لا ط، قم المقدَّ

السجستانّي، ابن أبي داوود: كتاب المصاحف، تحقيق وتقديم: آرثر جيفري، ط1، مصر، 15	.0

المطبعة الرحمانيَّة، 1936م.

السرخسي، محمّد بن أحمد: المبسوط، ط1، بيروت، دار المعرفة، 1986م.15	.1

ة الإسلاميّة وموقف المستشرقين 15	.2 السعدي، إسحاق بن عبد الله: دراسات في تميُّز الأمَّ

منه، ط1، قطر، وزارة الأوقاف والشؤون الإسلاميّة، 2013م.

الغربيَّة للشرق، ترجمة: محمّد عنَّاني، ط1، لا م، 15	.3 سعيد، إدوارد: الاستشراق المفاهيم 

دار رؤية، 2006م.



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 422

سعيد، إدوارد: الاستشراق، ترجمة: محمّد عناني، ط1، القاهرة، رؤية للنشر، 2006م.15	.4

سلام، محمّد زغلول: النقد الأدبّي المعاصر البنيويةّ وما بعدها، منشأة المعارف للطباعة 15	.5

والنشر، مصر، 2007م. 

سليم، شاكر: قاموس الانثروبولوجيا، جامعة الكويت، ط1، 1981م.15	.6

سوذرن، ريتشارد: صورة الإسلام في أوروبا في القرون الوسطى، ترجمة: رضوان السيِّد، 15	.7

ط2، لا م، دار المدار الإسلاميّ، 2006م.

سوردل، دومنيك: الإسلام العقيدة السياسة والحضارة، ترجمة: علي مقلد، دار التنوير - 15	.8

لبنان، ط2، 1998م.

السيِّد، رضوان: المستشرقون الألمان النشوء والتأثير والمصادر، ط2، بيروت، دار المدار 15	.9

الإسلاميّ، 2016م.

السيوطي، جلال الدين: الدرّ المنثور في التفسير المأثور، لا ط، لا م، دار الفكر، لا ت.16	.0

السيوطي، جلال الدين: الإتقان في علوم القرآن، ضبطه وصحَّحه وخرَّج آياته: محمّد 16	.1

سالم هاشم، ط2، لا م، منشورات ذوي القربى، 1429هـ.ق/ 1387هـ.ش.

السيوطي، جلال الدين: المزهر في علوم اللغة وأنواعها، تحقيق: محمّد جاد المولى؛ 16	.2

محمّد أبو الفضل إبراهيم؛ علّي محمّد البجاوي، لا ط، لا م، المكتبة العصريَّة، لا ت.

السيوطي، جلال الدين: قطف الثمر في موافقات عمر، شرح وتعليق: علي أسعد رباجي، 16	.3

لا ط، بيروت، دار الكتب العلميَّة، لا ت.

الغربيَّة الإسلاميّة في 16	.4 والدراسات  الغربيَّة  الصورة  بوزورث، كليفورد:  شاخت، جوزيف؛ 

تراث الإسلام، ترجمة: محمّد زهير السمهوري؛ حسين مؤنس؛ إحسان صدقي العمد، تعليق 

المجلس  الكويت،  المعرفة،  زكريا، سلسلة عالم  فؤاد  مراجعة  وتحقيق: شاكر مطصفى، 

الوطنيّ للقافة والآداب والفنون، شعبان-رمضان 1398هـ.ق/ أغسطس 1978م.



423 قائمة المصادر والمراجع

المهوري؛ 16	.5 زهير  محمّد  ترجمة:  الإسلام،  تراث  كليفورد:  بوزورث،  جوزيف؛  شاخت، 

زكريا،  فؤاد  مراجعة:  مطصفى،  شاكر  وتحقيق:  تعليق  صدقي،  إحسان  مؤنس؛  حسن 

سلسلة عالم المعرفة، الكويت، المجلس الوطنيّ للثقافة والآداب والفنون، 1978م.

عبد 16	.6 مراجعة:  ذويب،  حمادي  ترجمة:  الإسلاميّ،  الفقه  إلى  مدخل  يوسف:  شاخت، 

الحميد الشرفي، ط1، بيروت، دار المدار الإسلاميّ، 2018م.

شاهين، عبد الصبور: تاريخ القرآن، ط3، لا م، نشر نهضة مصر، 2007م.16	.7

مكتبة 16	.8 الرياض،  ط1،  المعاصر،  الاستشراقيّ  الفكر  في  محمّد  نبوَّة  خضر:  الشايب، 

العبيكان، 1422هـ.ق.

الشرقاوي، محمّد عبد الله: الاستشراق في الفكر الإسلاميّ المعاصر دراسات تحليليَّة 16	.9

تقويميَّة، لا ط، لا م، دار الفكر العربّي، لا ت.

]بحث 17	.0 كريم  قران  در  نسخ  درباره  ديدگاه هاي مستشرقان  ونقد  بررسي  شريفي، علّي: 

سة، نشر: كتاب  ونقد نظريَّات المستشرقين حول النسخ في القرآن الكريم[، ط1، قم المقدَّ

مبين، 1387هـ.ش.

الشمري، رباح صعصعة عنان: جمع القرآن عند المستشرقين جون جلكريست أنموذجًا، 17	.1

ط1، لا م، دار الكفيل، 2014م.

الشهرستانّي، محمّد بن عبد الكريم: الملل والنحل، تحقيق: أحمد فهمي محمّد، ط2، 17	.2

لا م، دار الكتب العلميَّة، 1992م.

عالم 17	.3 بيروت،  ط2،  الفقه،  أصول  في  اللمع  علّي:  بن  إبراهيم  إسحاق  أبو  الشيرازيّ، 

الكتب، 1406هـ.ق.

سة، مدرسة 17	.4 الشيرازيّ، ناصر مكارم: الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل، ط2، قم المقدَّ

الإمام علّي بن أبي طالب، 1429هـ.ق.



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 424

مكَّة 17	.5 ط1،  الإسلام،  في  وضوابطه  العلميّ  البحث  منهجيَّة  المنعم:  عبد  حلمي  صابر، 

المكرَّمة، رابطة العالم الإسلاميّ، 1418هـ.ق/ 1998م. صدر عن رابطة العالم الإسلامي 

بمكة المكرمة، 1998م.

للملايين، 17	.6 العلم  دار  بيروت،  ط1،  اللغة،  فقه  في  دراسات  إبراهيم:  صبحي  الصالح، 

1960م.

الصالح، صبحي: مباحث في علوم القرآن، ط8، بيروت، دار العلم للملايين، 1974م.17	.7

صالح، فخري: كراهيَّة الإسلام كيف يصوِّر الاستشراق الجديد العرب والمسلمين، الدار 17	.8

العربيّة للعلوم ناشرون.

يِّ: الاعتقادات في دين الإماميَّة، تحقيق: عصام 17	.9 الصدوق، محمّد بن علّي بن بابويه القم

عبد السيِّد، ط2، لا م، دار المفيد، 1414هـ.ق.

الصغير، فالح بن محمّد بن فالح: الاستشراق وموقفه من السنَّة النبويةّ، لا ط، لا م، لا 18	.0

ن، لا ت.

الصغير، محمّد حسين علي: المستشرقون والدراسات القرآنيَّة، ط1، بيروت، دار المؤرِّخ 18	.1

العربّي، 1999م.

الإسلاميّ، 18	.2 الإعلام  مكتب  م،  لا  ط2،  قرآنيَّة،  دراسات  علي:  حسين  محمّد  الصغير، 

1413هـ.ق.

منشورات 18	.3 سة،  المقدَّ قم  ط،  لا  القرآن،  تفسير  في  الميزان  حسين:  محمّد  الطباطبائي، 

جماعة المدرِّسين، 1417هـ.ق.

الطبرسي، أحمد بن علي: الاحتجاج، تعليقات وملاحظات: محمّد باقر الخرسان، لا ط، 18	.4

لا م، لا ن، 1966م.

سة الأعلمي، 1995م.18	.5 الطبرسي، مجمع البيان في تفسير القرآن، ط1، بيروت، مؤسٍّ



425 قائمة المصادر والمراجع

سة 18	.6 الطبري، محمّد بن جرير: دلائل الإمامة، تحقيق: قسم الدراسات الإسلاميّة في مؤسَّ

سة البعثة، 1413هـ.ق. سة، مركز الطباعة والنشر في مؤسَّ البعثة، ط1، قم المقدَّ

الطبريّ، محمّد بن جرير، تاريخ الأمم والملوك )المعروف بتاريخ الطبري(، لا ط، لا م، 18	.7

دار المعالرف، 1990م.

طرابيشي، جورج: معجم الفلاسفة، ط3، بيروت، دار الطليعة، 2006م.18	.8

الطعان، أحمد إدريس: العلمانيُّون والقرآن الكريم تاريخيَّة النصّ، ط1، الرياض، دار ابن 18	.9

حزم، 1428هـ.ق.

الطهراني، آغا بزرگ: الذريعة إلى تصانيف الشيعة، ط2، بيروت، دار الأضواء، لا ت.19	.0

م، 19	.1 أحقاد وحملات، ط1، لا  التبشير والاستشراق  الطهطاوي، محمّد عزَّت إسماعيل: 

الزهراء للإعلام العربّي، 1991م.

قصير 19	.2 حبيب  أحمد  تحقيق:  القرآن،  تفسير  في  التبيان  الحسن:  بن  محمّد  الطوسّي، 

سة، مكتب الإعلام الإسلاميّ، 1409هـ.ق. العاملي، ط1، قم المقدَّ

سة في ميزان التوثيق، ط2، القاهرة، دار 19	.3 طويلة، عبد السلام عبد الوهاب: الكتب المقدَّ

السلام، 2002م.

النوعيَّة 19	.4 للاتِّجاهات  دراسة  الكريم  القرآن  آيات  افات  كشَّ صالح:  بن  مساعد  الطيار، 

والعدديَّة وطرائق الترتيب، لا ط، لا م، لا ن، لا ت.

العالم، عمر لطفي: المستشرقون والقرآن، لا ط، لا م، مركز دراسات العالم الإسلاميّ، 19	.5

2009م.

العاني، 19	.6 مطبعة  بغـداد،  ط،  لا  القرآنيَّة،  والدراسات  الاستشراق  القهَّار:  عبد  العاني، 

1973م.

عبَّاس، فضل حسن: قضايا قرآنيَّة في الموسوعة البريطانيَّة نقد مطاعن وردّ شبهات، ط2، 19	.7

الأردن، دار البشير، 1989م.



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 426

القاهرة، دار 19	.8 الباقي، محمّد فؤاد: المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم، لا ط،  عبد 

الكتب المصريَّة، لا ت.

عبد الحميد، عرفان: المستشرقون والإسلام، ط2، بيروت، المكتب الإسلاميّ، 1980م.19	.9

عبد المحسن، عبد الراضي محمّد: مناهج المستشرقين في ترجمة معاني القرآن، لا ط، 20	.0

لا م، لا ن، لا ت.

م، 20	.1 لا  الكريم، لا ط،  القرآن  أصالة  التنصيريَّة على  الغارة  الراضي:  عبد  المحسن،  عبد 

مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف، لا ت.

عتر، حسن ضياء الدين: وحي الله حقائقه وخصائصه في الكتاب والسنَّة نقض مزاعم 20	.2

المستشرقين، ط1، لا م، دار المكتبَِي، 1999م.

عتر، حسن: بينات المعجزة الخالدة، ط1، حلب، دار النصر، 1975م.20	.3

قم 20	.4 ط1،  الحسّون،  محمّد  تحقيق:  المتعلِّمين،  تبصرة  شرح  الدين:  ضياء  العراقي، 

سة النشر الإسلاميّ التابعة لجماعة المدرِّسين، 1414هـ.ق. سة، مؤسَّ المقدَّ

ط1، 20	.5 الإسلاميّة،  الدراسات  في  الاستشراقيّ  المنهج  آلياّت  إدريس:  حسن  عزوزي، 

المجلس العلمي المحلي، فاس- المغرب، 1428هـ/ 2007م.

عزوزي، حسن: مناهج المستشرقين البحثيَّة في دراسة القرآن الكريم، لا ط، لا م، لا ن، 20	.6

لا ت.

ريموندس 20	.7 من  الإسبانّي  الاستشراق  وتصوُّرات  الإسلام  الواحد:  عبد  محمّد  العسري، 

1424هـ.ق/  ة،  العامَّ العزيز  عبد  الملك  مكتبة  الرياض،  بلاثيوس،  آسين  إلى  لولوس 

2003م.

الفكر 20	.8 دار  م،  لا  ط،  لا  البخاري،  صحيح  بشرح  الباري  فتح  حجر:  ابن  العسقلانّي، 

الإسلاميّ الحديث، 2000م.



427 قائمة المصادر والمراجع

العسكريّ، أبو هلال: الصناعتان، الكتابة والشعر، تحقيق: علي محمّد البجاوي؛ محمّد 20	.9

أبي الفضل إبراهيم، المكتبة العصريةّ، بيروت، 1406هـ/ 1986م.

العربيَّة 21	.0 الدراسات  تاريخ  إلى  مدخل  الروسّي  الاستشراق  الرحيم:  عبد  العطاوي، 

والإسلاميّة في روسيا، لا ط، الدار البيضاء، المركز الثقافّي العربّي، 1993م.

للطباعة 21	.1 عيري  ماجد  دار  الإسلام، ط1،  ميزان  في  وأقزام  أعلام  حسين:  سيّد  العفاني، 

والنشر، جدّة- السعوديةّ، 1424هـ/ 2004م.

العقيقي، نجيب: المستشرقون، لا ط، القاهرة، دار المعارف، 1980م.21	.2

علي، جواد: تاريخ العرب في الإسلام، ط2، بيروت، دار الحداثة، 1988م.21	.3

عمايرة، إسماعيل: المستشرقون والمناهج اللغويَّة، ط2، عمان، دار حزين، 1992م.21	.4

عالم 21	.5 القاهرة،  ط1،  المعاصرة،  العربيَّة  اللغة  معجم  الحميد:  عبد  مختار  أحمد  عمر، 

الكتب، 2008م.

العُمري، أكرم ضياء: موقف الاستشراق من السيرة النبويةّ، لا ط، لا م، لا ن، لا ت.21	.6

الهلال، 21	.7 ومكتبة  دار  بيروت،  ط،  لا  وتفنيدها،  القرآن  حول  شبهات  غازي:  عناية، 

1421هـ.ق.

عوَّاد، محمود: معجم الطبّ النفسّي والعقلّي، ط1، عمان، دار أسامة، 2006م.21	.8

عوض، إبراهيم: دائرة المعارف الاستشراقيَّة الإسلاميّة أضاليل وأباطيل، ط1، لا م، مكتبة 21	.9

البلد الأمين، 1989م.

العيَّاشي، محمّد بن مسعود، تفسير العيَّاشي، تحقيق وتصحيح وتعليق: هاشم الرسولي 22	.0

المحلاتي، طهران، المكتبة العلميَّة الإسلاميّة، لا ت.

الرافدين، 22	.1 دار  بغداد،  ط1،  فيَّاض،  نبيل  ترجمة:  والإسلام،  اليهوديَّة  أبراهام:  غايغر، 

2018م.



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 428

غراب، أحمد عبد الحميد: رؤية إسلاميّة للاستشراق، لا ط، لندن، المنتدى الإسلاميّ، 22	.2

1411هـ.ق.

مراحله 22	.3 لأهمّ  رصد  العربّي  العالم  في  التنصيريّ  العمل  إسماعيل:  الفتَّاح  عبد  غراب، 

التاريخيَّة والمعاصرة، لا ط، لا م، مكتبة البدر، لا ت.

الغزالي، محمّد: دفاع عن العقيدة والشريعة ضدّ مطاعن المستشرقين، ط7، مصر، شركة 22	.4

نهضة مصر، 2005م.

غلاب، محمّد: نظرات استشراقيَّة، لا ط، القاهرة، دار الكاتب العربّي للطباعة والنشر، 22	.5

1965م.

فاروق، عمر فوزي: الاستشراق والتاريخ الإسلاميّ )القرون الإسلاميّة الأولى(، ط1، لا 22	.6

م، منشورات الأهليَّة، 1998م.

فتَّاح، عرفان عبد الحميد: دراسات في الفكر العربّي الإسلاميّ أبحاث في علم الكلام 22	.7

امة، لا ط، عمان، دار عمار، 1991م. والتصوُّف والاستشراق والحركات الهدَّ

مة آية الله السيِّد محمّد حسين الطباطبائّي 22	.8 فرد، عارف هنديجانّي: علوم القرآن عند العَّلَّا

)قده( دراسة مقارنة، ط1، بيروت، إعداد ونشر: جمعيَّة القرآن الكريم، 2013م.

فريزر، جيمس: القفص الذهبيّ دراسة في تاريخ السحر والدين، ترجمة: نايف الخوص، 22	.9

ط1، 2014م، دار الفرقد - دمشق – سوريا.

المجلس 23	.0 ط،  لا  الإنسان،  علم  تاريخ  في  فصول  الانثروبولوجيا  قصّة  حسين:  فهيم، 

الوطنيّ للثقافة والفنون، الكويت، 1986م.

الإسلام عرض 23	.1 العقديَّة في  افتراءات المستشرقين على الأصول  المنعم: من  عبد  فؤاد، 

ونقد، ط1، الرياض، مكتبة العبيكان، 2001م.

فوك، يوهان: تاريخ حركة الاستشراق، ترجمة: عمر لطفي العالم، ط2، طرابلس الغرب، 23	.2

دار المدار الإسلاميّ، 2001م.



429 قائمة المصادر والمراجع

سة الهادي؛ 23	.3 سة، مؤسَّ الفيض الكاشانّي، محمّد محسن: التفسير الصافي، ط2، قم المقدَّ

طهران، مكتبة الصدر، 1416هـ.ق.

قم 23	.4 ط1،  بيدارفر،  محسن  تحقيق:  اليقين،  علم  محسن:  محمّد  الكاشانّي،  الفيض 

سة، انتشارات بيدار، 1418هـ.ق. المقدَّ

القاضي، عبد الفتَّاح: القراءات في نظر المستشرقين والملحدين، لا ط، مصر، دار مصر 23	.5

للطباعة، لا ت.

سة الرسالة، لا ت.23	.6 القطان، مناع: مباحث في علوم القرآن، ط8، لا م، مؤسَّ

قطب، محمّد: المستشرقون والإسلام، لا ط، القاهرة، دار وهبة، 1999م.23	.7

كارليل، توماس: الأبطال، تعريب: محمّد السباعي، ط3، المطبعة المصريَّة في الأزهر، 23	.8

1930م.

كازانوفا، بول: محمّد ونهاية العالم، لا ط، لا م، لا ن، لا ت.23	.9

كبرييلي، فرانشيسكو: محمّد والفتوحات الإسلاميّة. ترجمة وتعليق: عبد الجباّر ناجي، 24	.0

ط1، دار الجمل، بيروت، 1433هـ/ 2011م.

كحالة، عمر: معجم المؤلِّفين، لا ط، بيروت، دار إحياء التراث العربّي، لا ت.24	.1

ليننغراد، 24	.2 ط،  لا  الروسّي،  الاستعراب  تاريخ  في  دراسات  إغناطيوس:  كراتشكوفسكي، 

منشورات أكاديميَّة العلوم للاتِّحاد السوفييتي، 1950م.

الكرديّ، محمّد طاهر بن عبد القادر: تاريخ القرآن وغرائب رسمه وحكمه، ط2، مصر، 24	.3

مطصفى البابّي الحلبيّ وأولاده، 1953م.

الكرييط، حاكم حبيب: معجم الشعراء الجاهليِّين والمخضرمين، ط1، بيروت، مكتبة 24	.4

لبنان ناشرون، 2001م. 



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 430

الكشميري، محسن بن حسن الفاني: دبستان المذاهب، لا ط، لا م، جامعة أوكسفورد، 24	.5

1809م.

دار 24	.6 طهران،  ط5،  الغفّاري،  أكبر  علّي  تحقيق:  الكافي،  يعقوب،  بن  محمّد  الكلينيّ، 

الكتب الإسلاميّة، 1363هـ.ش.

سة، دار القرآن الكريم، لا 24	.7 الكورانّي العاملّي، علي: تدوين القرآن الكريم، ط1، قم المقدَّ

ت.

كوربان، هنري: الإمام الثاني عشر، ط1، دار الهادي، 1428هـ/ 2007م.24	.8

كوربان، هنري: تاريخ الفلسفة الإسلاميّة، راجعه وقدّم له: موسى الصدر، ط2، عويدات، 24	.9

بيروت، 1998م.

قرقوط، 25	.0 ذوقان  ترجمة:  وفلسفيّة،  روحيّة  جوانب  الإيرانّي  الإسلام  في  هنري:  كوربان، 

ط1، 1993م، القاهرة – مصر.

كويتسولو، خوان: في الاستشراق الإسبانّي، ترجمة: كاظم جهاد، لا ط، بيروت، لا ن، 25	.1

1987م.

الكيلانّي، جمال الدين فالح؛ الصميدي، زياد حمد: بديع الزمان سعيد النورسي قراءة 25	.2

جديدة في فكره المستنير، لا ط، القاهرة، دار الزنبقة، 2013م.

الجامعيّة 25	.3 المؤسّسة  كتورة،  جورج  ترجمة  والاستعمار،  الانثروبولوجيا  جيرارد:  لكرك، 

للنشر والتوزيع، بيروت لبنان، ط2، 1990م.

لوبون، جوستاف لوبون: حضارة العرب، ترجمة: عادل زعيتر، لا ط، لا م، دار الكتب 25	.4

المصريَّة، 2018م.

للإعلام 25	.5 العربيَّة  الحضارة  مركز  الكريم، لا ط،  القرآن  ترجمة  إشكاليَّة  اللوندي، سعيد: 

والنشر والدراسات، 2001م.



431 قائمة المصادر والمراجع

الماجد: سعد عبد الله، موقف المستشرقين من الصحابة، ط1، دار الفضيلة، الرياض، 25	.6

1431هـ/ 2010م.

ماضي، محمود: الوحي القرآنّي في المنظور الاستشراقيّ ونقده، ط1، الإسكندريَّة، دار 25	.7

الدعوة للطبع والنشر، 1996م.

مجموعة من الباحثين: موسوعة الملل والأديان، إشراف: عَلوي بن عبد القادر السقاف، 25	.8

المكتبة الشاملة الحديثة.

محمّد ، إدريس حامد: آراء المستشرقين حول الوحي، لا ط، لا م، لا ن، لا ت.25	.9

الكلمة، 26	.0 دار  القاهرة،  والتضليل، ط6،  الحقيقة  محمّد، إسماعيل علّي: الاستشراق بين 

2014م.

ي والمواجهة، ط2، القاهرة، دار الكلمة، 26	.1 محمّد، إسماعيل علي: الغزو الفكريّ والتحدِّ

2011م.

المحمّديّ، فتح الله: سلامة القرآن من التحريف وتفنيد الافتراءات على الشيعة الإماميَّة، 26	.2

لا ط، لا م، لا ن، لا ت.

محمود، عبد الحليم: الغزو الفكريّ وأثره في المجتمع الإسلاميّ، ط4، مصر، دار المنار 26	.3

الحديثة، 1412هـ.ق.

العربيَّة، 26	.4 الثقافة  القاهرة، دار  مدكور، عبد الحميد: نظرات في حركة الاستشراق، لا ط، 

1990م.

مراد، يحيى: أسماء المستشرقين، لا ط، بيروت، دار الكتب العلميَّة، 2004م.26	.5

النشر 26	.6 سة  مؤسَّ سة،  المقدَّ قم  ط1،  القرآن،  حول  ة  هامَّ حقائق  جعفر:  العاملّي،  مرتضى 

الإسلاميّ التابعة لجماعة المدرِّسين، 1410هـ.ق.



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 432

المركز 26	.7 م،  لا  ط1،  والعقيدة،  الدين  في  وأجوبة  أسئلة  مفيد  مختصر  جعفر:  مرتضى، 

الإسلاميّ للدراسات، المجموعة السابعة، 2002م.

محمّد 26	.8 ترجمة:  والتضليل،  الجهل  بين  الإسلاميّة  المعارف  دائرة  غلام:  ملك  مرتضى، 

كمال علّي السيِّد، لا ط، لاهور )باكستان(، نشر: محمّد زيد ملك، لا ت.

العلوم 26	.9 العلميّ عند العرب في مجال  مرسي، جلال محمّد عبد الحميد: منهج البحث 

الطبيعيَّة والكونيَّة، ط1، بيروت، دار الكتاب اللبنانّي، 1989م.

سة، مكتب 27	.0 ين، ط1، قم المقدَّ مركز الثقافة والمعارف القرآنيَّة: علوم القرآن عند المفِّسِّر

الإعلام الإسلاميّ، 1417هـ.ق.

المسدي، عبد السلام: قضيّة البنيويةّ دراسة ونماذج، ط1، دار أميةّ، تونس، 1991م.27	.1

الطباعة 27	.2 سة  م، مؤسَّ الكريم، لا ط، لا  القرآن  التحقيق في كلمات  المطصفويّ، حسن: 

والنشر وزارة الثقافة والإرشاد الإسلاميّ، 1417هـ.ق.

مطر الهاشميّ، حسن علي حسن: قراءة نقديَّة في تاريخ القرآن للمستشرق تيودور نولدكه، 27	.3

سة،  المقدَّ العبَّاسيَّة  للعتبة  التابع  الاستراتيجيَّة  للدراسات  الإسلاميّ  المركز  م،  لا  ط1، 

2014م.

عند 27	.4 القرآنيَّة  الدراسات  في  الإسقاط  منهج  الحميد:  عبد  عامر  محمّد  مظاهري، 

المستشرقين، لا ط، لا م، لا ن، لا ت.

ذوي 27	.5 منشورات  سة،  المقدَّ قم  ط3،  القرآن،  علوم  في  التمهيد  هادي:  محمّد  معرفت، 

القربى، 2011م.

سة فرهنكي 27	.6 سة، مؤسَّ معرفت، محمّد هادي: صيانة القرآن من التحريف، ط1، قم المقدَّ

التمهيد، 2007م.

الغرب، 27	.7 البحث في الإسلاميَّات لدى المستشرقين وعلماء  مناهج  مغلي، محمّد بشير: 

ط1، الرياض، مركز الملك فيصل للبحوث والدراسات الإسلاميّة، 2002م.



433 قائمة المصادر والمراجع

مغنيّة، محمّد جواد: التفسير الكاشف، ط3، بيروت، دار العلم للملايين، 1981م.27	.8

المفيد، محمّد بن محمّد بن النعمان العكبريّ البغداديّ: أوائل المقالات في المذاهب 27	.9

والمختارات، ط1، طهران، مؤسسة مطالعات اسلامى دانشگاه تهران، 1416هـ.ق.

مقبول، إدريس: الدراسات الاستشراقيّة للقران الكريم في رؤية إسلاميّة، لا ط، لا م، لا 28	.0

ن، لا ت.

الكويت، 28	.1 المعرفة،  عالم  ط1،  فرنسا،  في  العربيّة  الدراسات  تاريخ  محمود،  المقداد: 

1412هـ/ 1992م.

والحفدة 28	.2 والأموال  الأحوال  من   ّللنبي بما  الأسماع  إمتاع  الدين:  تقيّ  المقريزي، 

المتاع، تحقيق: محمّد عبد الحميد النميسي، لا ط، بيروت، دار الكتب العلميَّة، 1999م.

الدراسات 28	.3 في  به  أسهموا  وما  تراجمهم  الألمان  المستشرقون  الدين:  صلاح  المنجد، 

العربيّة. ط1، دار الكتاب الجديد، بيروت، 1399هـ/ 1978م.

مندي، جيريمي: مدخل إلى دراسات الترجمة نظريَّات وتطبيقات، ترجمة: هشام علي 28	.4

جواد، لا ط، لا م، لا ن، 2010م.

دار 28	.5 سة  مؤسَّ القاهرة،  ط،  لا  الكريم،  القرآن  ترجمة  حول  دراسة  إبراهيم:  أحمد  مهنا، 

الشعب، 1978م.

التبشير-28	.6 وخوافيها:  الثلاثة  المكـر  أجنحـة  جنبكة:  حسن  الرحمن  عبد  الميدانّي، 

الاستشراق-الاستعمار، ط8، دمشق، دار القلم، 2000م.

الميلانّي، علّي: التحقيق في نفي التحريف عن القرآن الشريف، لا ط، لا م، مركز الحقائق 28	.7

الإسلاميّة، لا ت.

هات الاهتمامات، 28	.8 ناجي، عبد الجبَّار: الاستشراق في التأريخ الإشكاليَّات الدوافع التوجُّ

ط1، بيروت، المركز الأكاديميّ للأبحاث، 2013م.



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 434

ط1، 28	.9 المستشرقين،  ودراسات  القرآن  جمع  وإشكاليَّة  علّي  الإمام  الجبَّار:  عبد  ناجي، 

لبنان، الرافدين، 2017م.

ناجي، عبد الجبّار: التشيعّ والاستشراق عرض نقديّ مقارن لدراسات المستشرقين عن 29	.0

العقيدة الشيعيّة وأئمتّها، ط1، منشورات الجمل، بغداد – بيروت، 2011م.

النبهان، محمّد فاروق: الاستشراق تعريفه مدارسه آثاره، لا ط، لا م، المنظَّمة الإسلاميّة 29	.1

للتربية والعلوم والثقافة )الإيسيسكو(، 1433هـ.ق/ 2012م.

نجا، فاطمة هدى: نور الإسلام وأباطيل الاستشراق، لا ط، لبنان-طرابلس، دار الإيمان، 29	.2

لا ت.

الندوي، تقي الدين: السنَّة مع المستشرقين والمستغربين، لا ط، مكَّة المكرَّمة، المكتبة 29	.3

الإمداديَّة، 1402هـ.ق/1982م.

النعيمي، عبد الله محمّد الأمين: الاستشراق في السيرة النبويةّ دراسة تاريخيَّة لآراء )وات-29	.4

بروكلمان-فلهاوزن( مقارنة بالرؤية الإسلاميةّ، القاهرة، المعهد العالميّ للفكر الإسلاميّ، 

1997م.

نكاوي، فاتح محمّد سليمان سة: معجم مطصلحات الفكر الإسلاميّ المعاصر دلالاتها 29	.5

وتطوُّرها، لا ط، بيروت، دار الكتب العلميَّة، لا ت.

النملة، حمد بن إبراهيم الحمد: الاستشراق والدراسات الإسلاميّة، لا ط، الرياض، مكتبة 29	.6

النوبة، 1418هـ.ق.

النملة، علّي بن إبراهيم: الاستشراق في الأدبيَّات العربيَّة، ط1، لا م، لا ن، 1993م.29	.7

النملة، علّي بن إبراهيم: التنصير في المراجع العربيَّة، لا ط، الرياض، لا م، 1424هـ.ق.29	.8

النملة، علّي بن إبراهيم: المستشرقون والتنصير، ط1، الرياض، مكتبة التوبة، 1998م. 29	.9



435 قائمة المصادر والمراجع

نور الدين، باب العياط: النصّ القرآنّي دراسة بنيويةّ، أطروحة دكتوراه، جامعة الحضارة، 30	.0

الجزائر، 2014 - 2015م.

كونراد، 30	.1 مؤسسة  ط1،  وآخرون،  تامر  جورج  ترجمة:  القرآن.  تاريخ  تيودور:  نولدكه، 

أدناور-ألمانيا، 1425هـ/ 2004م.

النووي، يحيى بن شرف بن مري بن حسن الحزاميّ الحورانّي: المجموع شرح المهذّب، 30	.2

ة، مكتبة الإرشاد، لا ت. تحقيق: محمّد نجيب المطيعي، لا ط، جدَّ

النووي، يحيى بن شرف: صحيح مسلم بشرح النووي، ط1، بيروت، دار الكتاب العربّي، 30	.3

14907هـ.ق/ 1987م.

هوتسما، م.ت؛ أرنولد، ت. و؛ باسيت، ر؛ هارتمان، ر: موجز دائرة المعارف الإسلاميّة، 30	.4

ط1، لا م، مركز الشارقة للإبداع الفكريّ، 1998م.

وات، وليم مونتجمري: الإسلام والمسيحيَّة في العالم المعاصر، ترجمة: عبد الرحمن 30	.5

ة للكتاب، 1998م. عبد الله الشيخ، لا ط، لا م، الهيئة المصريَّة العامَّ

وات، وليم مونتجمري: تأثير الإسلام على أوروبا في العصور الوسطى، لا ط، الموصل، 30	.6

لا ن، 1982م.

وات، وليم مونتجمري: محمّد في المدينة، ترجمة: شعبان بركات، لا ط، صيدا، المكتبة 30	.7

العصريَّة، لا ت.

الشيخ، لا ط، 30	.8 الله  الرحمن عبد  وات، وليم مونتجمري: محمّد في مكَّة، ترجمة: عبد 

ة للكتاب، 1994م. القاهرة، الهيئة المصريَّة العامَّ

القرآن الكريم دراسة في بعض دوائر المعارف 30	.9 الوزان، عدنان: موقف المستشرقين من 

الغربيَّة، لا ط، لا م، لا ن، لا ت.

ويلز، هـ.ج: معالم تاريخ الإنسانيَّة، ترجمة: عبد العزيز توفيق جاويد، ط3، لا م، الهيئة 31	.0

ة للكتاب، لا ت. المصريَّة العامَّ



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 436

ت والدوريََّات العربيََّة ثانيًًا: المجالَّا

	1 »الاستشراق الفرنسي المعاصر والدراسات القرآنيّة«، مجلة القرآن والاستشراق المعاصر، .

مجلة خبريةّ فصليّة متخصّصة، تصدر عن المركز الإسلامي للدراسات الاستراتيجية التابع 

للعتبة العباّسيّة المقدّسة، بيروت، السنة الأولى، العدد2، ربيع، 2019م.

	2 دراسة . من  وغاياته  الاستشراق  )أساليب  الرحمن:  عبد  ابن محمود،  إدريس؛  زكريا،  ابن 

الفكر الإسلاميّ(، مجلَّة بحوث إسلاميّة واجتماعيَّة، 2001م.

	3 الفكر . مجلَّة  الحديث(،  الإسلاميّ  الفكر  في  وأثره  المستشرقين  )إنتاج  مالك:  نبي،  ابن 

العربّي، العدد 32، السنة 5، 1983م.

	4 ة الحضارة عرض ونقد لما كتبه . ان، جمال محمود: )القرآن الكريم في موسوعة قَّص أبو حسَّ

ول ديوارنت بعنوان شكل القرآن(، مجلَّة الزرقاء للبحوث والدراسات الإنسانيَّة، المجلَّد 

17، العدد 1، 2017م.

	5 مناهج . كتاب  في  النبويةّ(،  والسنَّة  شاخت  )المستشرق  مطصفى:  محمّد  الأعظمي، 

المستشرقين في الدراسات العربيَّة الإسلاميّة، 1405هـ.ق/ 1985م.

	6 باعثمان، صلاح بن سعيد بن سالم: )منهج المستشرقين في دراسة القضايا القرآنيَّة(، حوليَّة .

جامعة الأزهر كلِّيَّة أصول الدين والدعوة بالمنوفيَّة، العدد 36، 2017م.

	7 بدران، محمّد أبو الفضل: مجلَّة الوعي الإسلاميّ، العدد 483، 16/ 1/ 2006م..

	8 البريدي، أحمد: )تفصيل آيات القرآن الحكيم للمستشرق الفرنسّي جول لابوم قراءة وصفيَّة .

م لمؤتمر التفسير الموضوعيّ واقع وآفاق، لا ط، جامعة الشارقة، لا  ونقديَّة(، بحث مقدَّ

ت.

	9 بلعفير، محمّد: »البنيويةّ؛ النشأة والمفهوم«، مجلةّ الأندلس للعلوم، العدد 15، المجلد .

16، 2017م.



437 قائمة المصادر والمراجع

بيدگلي وآخرون، محمّد تقي دياري: )إنكار النسخ في القرآن الكريم نظرة تاريخيَّة(، مجلَّة 10	.

صِّصة تعنى بقضـــايا الاجتهاد والفقــه الإسلاميّ(،  الاجتهاد والتجديد )مجلَّة فصليّةٌ متخ

1436هـ.ق/  و37،   36 العددان  و10،   9 السنتان  المعاصرة،  البحوث  مركز  بيروت، 

خريف 2015م، 1437هـ.ق/ شتاء 2016م.

تسدال، كلير: )إضافات الشيعة إلى القرآن(، مجلَّة العالم المسلم، المجلَّد 3، العدد 3، 11	.

1913م.

التميمي، حيدر قاسم مطر: »الجهاد الإسلاميّ في الدراسات الاستشراقيَّة دراسة تحليليَّة 12	.

نقديَّة«، مجلَّة دراسات استشراقيَّة، تصدر عن المركز الإسلاميّ للدراسات الاستراتيجيَّة 

سة، العدد10، السنة الرابعة، شتاء 2017م/ 1438هـ. التابع للعتبة العبَّاسيَّة المقدَّ

الجعفري، نعمات محمّد: )العيو بالمنهجيَّة في سياق الروايات الحديثيَّة عند المستشرق 13	.

الشريعة  مجلَّة  المدينة«(،  في  و»محمّد  مكَّة«،  في  »محمّد  كتابيَْه  في  وات  مونتجمري 

والدراسات الإسلاميّة، جامعة الكويت،السنة 29، العدد 97.

الأزهر، 14	. مجلَّة  الإسلاميّة(،  المعارف  دائرة  وسموم  الاستشراق  )مسؤوليَّة  أنور:  الجندي، 

السنة 60، شعبان 1408هـ.ق.

حنفي، حسن: )الاستشراق والمنهج التحليلّي(، صحيفة الاتِّحاد، 22 أغسطس 2015م.15	.

حنفي، حسن: )مناهج الاستشراق(، صحيفة الاتِّحاد، 28 سبتمبر 2018م.16	.

الخطيب، عبد عبد الرحمن: )الردّ على مزاعم المستشرقين إجناتس جولدتسيهر ويوسف 17	.

م في ندوة عناية المملكة العربيَّة السعوديَّة  شاخت ومن أيَّدهما من المستغربين(، بحث مقدَّ

بالسنَّة والسيرة النبويةّ، 1425هـ.ق.

المستشرق 18	. منهج  في  مقارن  بحث  النبويةّ،  والسيرة  )المستشرقون  الدين:  عماد  خليل، 

البريطانّي المعاصر مونتغمري وات(، في كتاب مناهج المستشرقين في الدراسات العربيَّة 



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 438

الإسلاميّة، المنظَّمة العربيَّة للتربية والثقافة والعلوم، مكتب التربية العربّي لدول الخليج، 

1405هـ.ق/ 1985م.

)تصدر 19	. الإسلاميّ  البعث  مجلَّة  النبويةّ(،  والسيرة  )المستشرقون  الدين:  عماد  خليل، 

وشوَّال  رمضان  و2،   1 العدد   ،27 المجلَّد  الهند،  لكهنو،  الهند،  في  العلماء  ندوة  عن 

1402هـ.ق/ يوليو وأغسطس 1982م.

دانييل، نورمان: )الإسلام والغرب(، مراجعة: محمّد عطوي، مجلَّة الفكر العربّي، العدد 20	.

32، السنة 5، نيسان-حزيران 1983م.

للعلوم 21	. العربّي  الإنماء  مجلَّة  الإسلاميّة(،  العربيَّة  والحضارة  )بارتولد  سهيل:  الله،  رزق 

الإنسانيَّة، تصدر عن معهد الإنماء العربّي في بيروت، السنة 5، العدد 31، كانون الثاني 

وآذار 1983م.

نظر 22	. وجهة  من    علي  والإمام    النبيّ  قبل  من  القرآن  )جمع  متَّقي:  عيسى  زادة، 

بالتراث  تعنى  فصليَّة  )مجلَّة  استشراقيَّة  دراسات  مجلَّة  السنَّة(،  وأهل  المستشرقين 

الاستشراقيّ عرضًا ونقدًا(، بيروت، المركز الإسلاميّ للدراسات الاستراتيجيَّة التابع للعتبة 

سة، السنة 1، العدد 2، 1436هـ.ق/ خريف 2014 م. العبَّاسيَّة المقدَّ

)مجلَّة 23	. استشراقيَّة  دراسات  مجلَّة  ومراحله(،  تاريخه  )الاستشراق  حسن:  محمّد  زماني، 

للدراسات  الإسلاميّ  المركز  بيروت،  ونقدًا(،  عرضًا  الاستشراقيّ  بالتراث  تعنى  فصليَّة 

سة، العدد 1، السنة 1، 2014م. الاستراتيجيَّة التابع للعتبة العبَّاسيَّة المقدَّ

ة، العدد 510، جمادى الآخر 24	. البدراوي: )التبشير والتنصير(، مجلَّة المنهل، جدَّ زهران، 

1414ه.ق/ نوفمبر-ديسمبر 1993م.

ة، قطر، رئاسة المحاكم 25	. السمان، محمّد بن عبد اللَّه: )العقيدة وقضيَّة الانحراف(، مجلَّة الأمَُّ

الشرعيَّة والشؤون الدينيَّة، العدد 30، جمادى الآخرة 1403هـ.ق/ مارس 1983م.



439 قائمة المصادر والمراجع

الشاهد، محمّد: )الاستشراق ومنهجيَّة النقد عند المسلمين المعاصرين(، مجلَّة الاجتهاد 26	.

صِّصة تعنى بقضايا الدين والمجتمع والتجديد العربّي الإسلاميّ(، العدد 22،  )مجلَّة متخ

السنة 6، 1994م.

الضامر، عبد العزيز بن عبد الرحمن: )هل تأثَّر المستشرقون بآراء الاثني عشريَّة في تاريخ 27	.

القعدة 1436هـ.ق/ أغسطس-سبتمبر  العدد 339، ذو  البيان،  الكريم؟!(، مجلَّة  القرآن 

2015م.

العبادي، أحمد المختار: )الإسلام في الأندلس(، مجلَّة عالم الفكر، العدد 2، 1979م.28	.

عبد الغني، إسلام عبد الله: »إسهامات انثربولوجيا الاستشراق في حفظ التراث الإسلاميّ 29	.

الاستشراق البريطانّي أنموذجًا«، مجلةّ الحوار الفكريّ، مجلد 14، عدد 2، السنة 2019م.

العربيَّة 30	. المخطوطات  تجاه  وجهودهم  الألمان  )المستشرقون  أمير:  رائد  الله،  عبد 

الإسلاميّة(، مجلَّة العلوم الإسلاميّة، الموصل، 2014م.

بيرك(، 31	. جاك  للمستشرق  الكريم  القرآن  معاني  ترجمة  على  )ملاحظات  حسن:  عزوزي، 

م لندوة ترجمة معاني القرآن الكريم بالمدينة المنوَّرة، 1423هـ.ق. بحث مقدَّ

م لندوة 32	. عطيَّة، عبد الرحمن السيِّد: )ترجمة معاني القرآن إلى اللغة الروسيَّة(، بحثٌ مقدَّ

ترجمة معاني القرآن الكريم بالمدينة المنوَّرة، 1423هـ.ق.

عيَّاد، محمّد كامل: )صفحات من تاريخ الاستشراق(، مجلَّة مجمع اللغة العربيَّة بدمشق، 33	.

المجلَّد 44، ج3، 1969م.

.	34 ،5 المجلَّد  الكاتب المصري،  مجلَّة  الإسلاميّة(،  الدراسات  أبو  )جولدتسيهر  غويطاين، 

العدد 17، فبراير 1947م.

القاضي، محمّد: )الاستعراب الإسبانّي والتراث الأندلسّي من خلال ثلاثة نماذج )خوان 35	.

أندريس، غيانغوس، ريبيرا(، مجلَّة التاريخ العربّي، العدد 16، خريف 2000م.



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 440

دراسات 36	. مجلَّة  المشرق(،  تاريخ  كتابه  في  وجهوده  بارتولد  )المستشرق  بشار:  قويدر، 

وأبحاث، العدد 8، 2012م.

مجلَّة 37	. العربيَّة(،  الحضارة  المشرقيَّات في  علماء  من  المستعربين  )أثر  محمّد:  علّي،  كرد 

المجمع العلميّ العربّي، دمشق، المجلَّد 7، ج10، تشرين الأوَّل 1927م.

الكريم 38	. ارقلآن  لمعاني  الترجمات  ضعب  في  ادقعليَّة  )ااطخلأء  روفائيل:  إلمير  كولييف، 

المنوَّرة  بالمدينة  الكريم  القرآن  معاني  ترجمة  لندوة  م  مقدَّ بحثٌ  ارلوسيَّة(،  ااغللت  إلى 

1423هـ.ق.

اللييث، ياسر عبد الرحمن: )اللغة العربيَّة ودراسات الاستشراق الإسلاميّة(، مجلَّة التسامح 39	.

وزارة الأوقاف والشؤون الدينيَّة، سلطنة عمان، العدد 17، شتاء 1428هـ.ق/2007م.

الاتِّحاد، 40	. صحيفة  الثلاث(،  ورؤوسه  الجديد..  الاستشراق  )مخالب  خزعل:  الماجدي، 

الملحق الثقافّي، 27 يناير 2016م.

الاتِّحاد، 41	. صحيفة  الثلاث(،  ورؤوسه  الجديد..  الاستشراق  )مخالب  خزعل:  الماجدي، 

الملحق الثقافّي، 27 يناير 2016م.

لندن، 42	.  ،2 البيان  مجلَّة  الكريم(،  القرآن  معاني  ترجمة  قضيَّة  في  )نظرات  فهد:  المالك، 

المنتدى الإسلاميّ، العدد 96.

تاريخيَّة وتحليليَّة(، بحث 43	. القرآن والمستشرقون لمحة  مهر علّي، محمّد: )ترجمة معاني 

م لندوة ترجمة معاني القرآن الكريم بالمدينة المنوَّرة، 1423هـ.ق. مقدَّ

لقاء الاستشراق 44	. اليسوعية  والبعثات  الفرنسي  الله، جواد كاظم منشد، الاستشراق  النصر 

والتبشير، مجلة دراسات استشراقية، العدد 4.

نصري، أحمد: )موقف المستشرقين من لغة القرآن الكريم(، مجلَّة دعوة الحقّ، المغرب، 45	.



441 قائمة المصادر والمراجع

وزارة الأوقاف والشؤون الإسلاميّة في المملكة المغربيَّة، العدد 343، محرم 1420هـ.ق/ 

مايو 1999م.

النملة، علّي بن إبراهيم: )الاستشراق في خدمة التنصير واليهوديَّة(، مجلَّة جامعة الإمام 46	.

محمّد بن سعود الإسلاميّة، العدد 3، رجب 1410هـ.ق.

الأدب 47	. مجلَّة  الحديث(،  العربّي  الشعر  في  وأثره  )التغريب  مطصفى:  محمّد  هدارة، 

الإسلاميّ، السعوديَّة، رابطة الأدب الإسلاميّ العالميَّة، المجلَّد 1، العدد 2، 1994م.

هرماس، عبد الرزَّاق بن إسماعيل: )الدراسات القرآنيَّة عند المستشرقين خلال الربع الأوَّل 48	.

السنة  العدد 6،  القرآنيَّة،  البحوث والدراسات  الهجريّ(، مجلَّة  الخامس عشر  القرن  من 

3، لا ت.

الفكر، 49	. مجلَّة  وآثارها(،  دوافعها  ألمانيا  في  القرآنيَّة  )الدراسات  محمود:  أحمد  هويدي، 

العدد 2، أكتوبر-ديسمبر 2002م.

الوائلي، عامر عبد زيد: »الانثروبولوجيا الإسلاميّة مقاربة في الاستشراق الجديد إرنست 50	.

غلينر أنموذجًا«، مجلةّ دراسات استشراقيّة، العدد 13، السنة، 2018.

ثالثًًا: الكتب الأجنبيّّة:

1.	 Andrae, Tor, Mohammed The Man and His Faith.

2.	 Bekker: Karl Heinrich, Prinzipielles zu Lammens Sirastudien. in Der Islam 

Zeitschrift fur Geschichte und Kultur des Islamischen Orients .Strassburg, 

1913.

3.	 Bernard Lewis. “The Question of Orientalism”, In New York Review of 

Books, 24 June, 1982.

4.	 Bernstrӧm, Mohammed Knut: Koranens budskap, Stockholm, 2000.



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 442

5.	 Camilo Álvarez de Morales y Concepción Vázquez de Benito: Juan Vernet 

Ginés (19232011-) Dynamis, 2012, 32 (2).

6.	 De Sacy, Le Baron Silvester, (1826) Chrestomathie Arabe, Tome ii, Imprime 

par Autorisation du Roi, Paris.

7.	 Demombyns: Gaudefroy, Nouvelles archeologiques in Syria. Tome 19.

8.	 Forcada, Miquel: Joan Vernet (19232011-) y la luz de Oriente y Occidente, 

Quaderns de la Mediterrània, 16, 2011.

9.	 Kleine Mitteilungen und Anzeigen. in Der Islam Zeitschrift fur Geschichte 

und Kultur des Islamischen Orients. Strassburg, 1914.

10.	 Mikel de Epalza, Anthoropos.117: Juan Vernet Historia de la Ciencia y de 

la Cultura, aportaciones de la escuela de Barcelona, Editorial del Hombre 

1991.

11.	 Nöldeke, Theodor (1864), Beiträge zur Kenntniss der Poesie der Alten 

Araber, Hannover, Carl Rumpler.

12.	 Noldeke: Theodor, Die Tradition Uber das Leben Muhammeds. in Der Islam 

Zeitschrift fur Geschichte und Kultur des Islamischen Orients. Strassburg. 

1914.

13.	 Tornberg, Karl Johann: Koranen, Kristian fylhlm shyl ghalirub, lund, 1874. 

14.	 Vernet, Juan: los origenes del islam, Barcelona 2001, El Alcantalido.

15.	 Zettersteen, Karl Vilhelm: Koranen, Stockholm, p wahlstrom and widstrand.



443 قائمة المصادر والمراجع

رابعًًا: المواقع الإلكترونيََّة

1.	 ar.wikipedia.org/wiki.

2.	 http://turjomanquran.com/.

3.	 https //www.fokus.se/200910//mohammed-knut-bernstrom.

4.	 https: //www.bokus.com/cgi-bin/product_search.cgi?authors=Christer 

Hedin.

5.	 https://almoneer.org./

6.	 https://discover.trinitydc.edu/magazine/201203/12//dr-jane-dammen-

mcauliffe-68/

7.	 https://islamreligionisonlytruereligion.wordpress.com. 

8.	 https://nosos.net/.

9.	 https://tafsir.net.

10.	 https://www.dohadictionary.org/.

11.	 https://www.fikrwanakd.aljabriabed.net/n28_11bubakr.htm

12.	 Islamguiden.com/islam/islam_sweden.html.

13.	 salafcenter.org.

14.	 st-takla.org.

15.	 www.alukah.net.

16.	 www.dorar.net/adyan.

17.	 www.marefa.org.



الاستشراق؛ معالمه، مدارسه، ومناهجه 444

خامسًًا: مقالات على مواقع إلكترونيّّة

	1  زناتي، أنور محمود: مدارس الاستشراق.. المدرسة البريطانيَّة، على موقع شبكة »الألوكة« .

./https://www.alukah.net  :الإلكترونّي

	2 سل، كانون: تدوين القرآن، ترجمة: مالك مسلماني، على الرابط: .

http://.www.muhammadanism.org 

	3 للطبري، . المنهجية  الإستراتيجيات  والتفسير ملاحظات على  التاريخ  بين  ماريانا:  كلار، 

ترجمة: حسام صبري، مركز تفسير للدراسات القرآنيّة، على الرابط: 

https://tafsir.net/translation/81/byn-at-tarykh-waltfsyr-mlahzat-ala-al-

istratyjyat-al-mnhjyt-lltbry

	4 التزامنية . القراءتين  بين  الجمع  القرآنية:  السورة  لبنية  )نقد-نصية(  مقاربات  ماريانا:  كلار، 

للدراسات  تفسير  مركز  نجاح،  ومحمود  صبري  حسام  ترجمة:  البقرة،  لسورة  والتعاقبية 

القرآنيّة، على الرابط:

 https://tafsir.net/translation/81/byn-at-tarykh-waltfsyr-mlahzat-ala-al-

istratyjyat-al-mnhjyt-lltbry

	5 الإنترنت«، . في  )الاستشراق(  والإسلاميّة  العربيّة  »الدراسات  صلاح:  بن  مازن  مطبقاني، 

ضمن فعّاليّات المؤتمر السنويّ الخامس: »الاتصّال وثقافة الديمقراطيّة«، 12-15 تشرين 

الصحافة  اليرموك-قسم  جامعة  1421هـ.ق،  شعبان   19-16 2000م/  )نوفمبر(  الثاني 

والإعلام، إربد-الأردن، موقع صيد الفوائد، على الرابط التالي:

 https://www.saaid.net/Doat/mazin/2.htm

Lammens, Henri, Jesuit and historian of Islam. http://www.kaowarsom.be/nl/

notices




	Blank Page
	Blank Page

